87

La edad de bronce en Mesopotammia
como una era cosmopolita

Publicacién original

Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia, vol. 3, n° 1 (2023), pags. 1-12.

MARC VAN DE MIEROOP!

| término “edad de bronce” se usa menos en los estudios sobre Mesopotamia que
en aquellos estudios que tratan de otras regiones del Medio Oriente, como Siria y
el Levante, o de otras culturas tempranas de la historia global. La diferencia pro-
cede de la abundancia de las fuentes textuales producidas en Mesopotamia. Alli se
invent6 la escritura al comienzo de la edad de bronce, alrededor del afio 3400 a.C.; para el

final de esa era, alrededor del afio 1200 a.C., ya tenia un uso bastante extendido. Una docu-
mentacion tan rica nos permite periodizar la historia sobre la base de criterios politicos, in-
cluyendo dinastias especificas a partir de mediados del tercer milenio antes de Cristo. Por
tanto (a manera de ejemplo), hablamos del periodo Ur III (siglo XXI a.C.) y del periodo casita
(entre los siglos XVI y XII a.C.) de la historia babilonia. En cambio, en las regiones con
culturas preliterarias o donde la informacion textual es muy escasa o estd muy difusa como
para permitir una clara periodizacién politica, los estudiosos tienden a usar mas el término
“edad de bronce”. En estudios sobre el Medio Oriente, las discusiones sobre el Levante, por
ejemplo, dependen usualmente de este término para establecer limites cronologicos, y en
ellas se usan criterios arqueoldgicos para dividir el periodo: alta, media y baja edad de bronce,
cada una con sus subdivisiones (I, II, ITA, IIB, etcétera). Ademas, tanto en el estudio del

Traduccién al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revision de la traduccién: Daniel Styven Lépez Nivia.
1 Director del Centro para el Antiguo Mediterrdneo y profesor de historia en la plaza Miriam Champion de la Univer-
sidad de Columbia.



38

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

Medio Oriente como en otros estudios, el término “edad de bronce” indica no solo un periodo
cronolodgico, sino un concepto que dio forma a varios aspectos de las culturas antiguas en
general. Hay estudios sobre la economia de la edad de bronce, sobre la cultura palaciega de
la edad de bronce, sobre las estructuras sociales de la edad de bronce, y asi sucesivamente.?
Puede uno argumentar, claro que si, que esto se hace faute de mieux, pero aun asi tenemos
que preguntarnos si un elemento de la cultura material puede determinar la naturaleza de un
periodo histdrico en todos sus aspectos.?

El tema sobre el cual trataré aqui muestra, de hecho, de qué manera difiere la situacion de la
edad de bronce de la del Eneolitico antes de ella y de la de la edad de hierro después en el
campo de la alta cultura letrada, es decir, en los escritos literarios y académicos. Mientras
que, por un lado, el Eneolitico no tenia lectoescritura aun y, por definiciéon, no habia una
cultura escrita, el uso de las lenguas y de los sistemas de escritura en el Medio Oriente difirid
radicalmente, por otro lado, entre las edades de bronce y de hierro: como mostraré aqui, el
uso casi universal del sistema de escritura cuneiforme que transmitia la lengua babilonia fue
reemplazado por una miriada de lenguas locales escritas con sus propios sistemas de escritura,
en su mayoria alfabéticos. Esto no significa que diferencias parecidas no puedan verse en
otros aspectos de la vida, incluso otros aspectos de la esfera cultural, y no puedo evaluar aqui
si ocurrieron situaciones similares en las edades de bronce de otras culturas del globo. Ade-
mas, es dificil encontrar una explicacion para este fendmeno, aunque la naturaleza del co-
mercio mesopotamico durante la edad de bronce puede haber sido un factor.

La cultura de lectoescritura en Mesopotamia es una cultura cuneiforme, un término que cubre
mas que simplemente el tipo de sistema de escritura usado. Es una tradicion que utiliza un
medio de escritura con sus caracteristicas especificas: los signos son logosilabicos y estan
impresos sobre arcilla o tallados, cincelados, o grabados a golpes sobre piedra, metal u otros
materiales parecidos. Este sistema fue inventado o usado muy rapidamente para escribir con
¢l dos lenguas habladas en la region desde que ese sistema se cred en Babilonia: el sumerio
y el acadio. El desarrollo del sistema de escritura coincidid con el inicio de la edad de bronce
en Mesopotamia, y es claro que varios cambios radicales en la sociedad coincidieron con la
introduccion de nuevas tecnologias en las areas del levantamiento de registros y de la meta-
lurgia. La cada vez mayor complejidad de las transacciones econdmicas exigia un nuevo tipo
de registro, y para este propdsito se invento la escritura cuneiforme. El cuneiforme es un
sistema de escritura, no una lengua, y, como tal, puede usarse para representar cualquier len-
gua. Ciertamente, este fue el caso a lo largo de la longeva vida de este sistema de escritura,

2 Algunos ejemplos de esto son Timothy Earle, Bronze Age Economics: The Beginnings of Political Economics (Boul-

der: Westview Press, 2002); Robin Higg & Nanno Marinatos (eds.), The Function of the Minoan Palaces (Estocolmo:
Svenska Institutet i Athen, 1987); y David J. Schloen, The House of the Father as Fact and Symbol. Patrimonialism

in Ugarit and the Ancient Near East (Winona Lake: Eisenbrauns, 2001).

3 Para una discusién acerca de la manera en que la actual periodizacién de la historia del antiguo Medio Oriente es

problematica, véanse Marc van de Mieroop, “On Writing a History of the Ancient Near East”, en Bibliotheca Orien-

talis,n® 54 (1997), pags. 285-305; y Marc van de Mieroop, The Practice of Ancient Near Eastern History (Miinster:

Ugarit-Verlag, 2022), cap. 1.



89

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

desde finales del milenio IV a.C. hasta los primeros siglos después de Cristo. A todo lo largo
del Medio Oriente, varias lenguas de varias familias lingiiisticas se escribieron usandolo: el
acadio semitico, el amorreo y el ugaritico, entre otros; el hitita indoeuropeo; y una diversidad
de lenguas que es dificil ubicar en familias lingiiisticas como el sumerio, el elamita y el hu-
rrita u horreo, entre otras. Se han encontrado tabletas de arcilla que tienen inscripciones en
cuneiforme en los actuales paises de Iraq, [ran, Armenia, Turquia, Siria, Libano, Israel, Pa-
lestina, Jordania, Bahréin y Egipto. Sin embargo, como sabe todo estudiante que alguna vez
ha ido a tomar clases de cualquiera de estas lenguas, el sumerio y el acadio son por lejos las
lenguas mas comunes en estas tablillas, y constituyen la base de muchas de las caracteristicas
de este sistema de escritura. Junto con el hecho de que este sistema de escritura fue inventado
en Babilonia, esto ha llevado a la imagen actualmente estandarizada de la cultura letrada
mesopotamica: que fue una creacion babilonia después recogida por completo en Asiria, y
que inspir6 a muchas gentes que vivian en las periferias de Mesopotamia. Estos Gltimos eran
estudiantes, frecuentemente pobres.* Se dice, pues, que la creatividad era el dominio de los
babilonios y la imitacion era el de los sirios, iranios, anatolios y demas que a veces se des-
criben como grupos con dificultades para trabajar con materiales en lenguas extranjeras.
Como si se creyera que para la historia de la cultura letrada mesopotamica de la edad de
bronce es indiferente si alguien de fuera de Mesopotamia ha tenido o no relacion alguna vez
con esa cultura.

Esta falsa imagen niega a los escritores de la asi llamada periferia el rol que les pertenece en
la creacion y preservacion de la literatura babilonia. La literatura mesopotamica de la edad
de bronce era una amalgama, igual que lo era la aleacion misma del bronce que tanto se usaba
en aquella época. La cultura letrada de la edad de bronce mesopotamica era una cultura cos-
mopolita, en que personas de varias regiones a través de diversas fronteras politicas y con
distintos trasfondos culturales compartian practicas e ideales comunes. Es facil malinterpre-
tar las culturas cosmopolitas y pensar que estaban dominadas por un nucleo acompafiado de
contribuciones periféricas; lo cierto es que eran culturas transnacionales y comunales. “Cos-
mopolitismo” es un término multifacético que se ha sometido a muchas investigaciones y
debates académicos en las ultimas décadas. Supuestamente acuiado por Didgenes de Sinope
en el siglo IV a.C., aplica a los “ciudadanos del mundo” y a su identidad en términos legales,
econdmicos, sociales, politicos y culturales.’ Mi uso del término en este caso es mucho mas
restringido: trata solo de la alta cultura letrada y esta bastante inspirado en la obra de Sheldon
Pollock, que estudié las culturas letradas sanscrita y latina durante el milenio I d.C.® Hay

4Véase Yoram Cohen, “Kidin-Gula: The Foreign Teacher at the Emar Scribal School”, en Revue dassyriologie, n® 98
(2004), pégs. 81-100.

5 La literatura sobre todos estos aspectos del cosmopolitismo es enorme. Para una muy 1til revision reciente de estos
elementos, véase Bruce Robbins & Paulo Lemos Horta, “Introduction”, en B. Robbins & P. L. Horta (eds.), Cosmo-
politanisms (Nueva York: New York University Press, 2017), pags. 1-18.

6 Sus estudios culminaron en el siguiente libro: Sheldon Pollock, The Languages of the Gods in the World of Man.
Sanskrit, Culture and Power in Premodern India (Berkeley, Los Angeles y Londres: University of California Press,
2006).



90

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

muchos casos en la historia universal en que intelectuales de una amplia area geografica y
hablantes nativos de diversas lenguas usan solo una lengua para ciertos tipos de escritura, tal
como en la cosmodpolis latina en la antigiiedad, o como en la cosmopolis angloparlante en la
actualidad. Cuando hablamos de esas cosmodpolis, no sugerimos que la creatividad fuera tra-
bajo exclusivo de los latinos del pasado ni de los britanicos y estadounidenses del presente.
En los encuentros académicos actuales, el inglés es casi siempre la lengua que permite la
comunicacion incluso aunque ninguno de los participantes sea un hablante nativo de esta
lengua. Desde el 2014, los contendientes de premios literarios como el Premio Booker ya no
tienen que ser exclusivamente ciudadanos de la Commonwealth, sino que pueden ser autores
de cualquier lugar que escriban sus novelas en inglés. En el futuro, asumo, todas estas con-
tribuciones seran consideradas parte de la cultura cosmopolita angloparlante. En la edad de
bronce, ocurrio lo mismo con la alta cultura letrada babilonia.

La cultura letrada babilonia —que incluye toda la produccion textual que exceda el género de
los escritos con practicidad inmediata; es decir, la literatura y la erudicién en todas sus for-
mas—’ es presentada usualmente como una tradicion continua, un flujo en constante desarro-
llo. Cuando uno ve la historia como formada por una composicion, es facil que esto parezca
cierto. Una caracteristica crucial de los textos mesopotamicos es que nunca estan estandari-
zados, caracteristica esta que encuentra un parecido en eso que los estudiosos de la literatura
medieval europea llaman mouvance.® Asi, pues, podriamos escribir historias de un milenio
sobre obras eruditas u obras literarias que cambian constantemente en la elaboracion, adicion
o eliminacion de ciertos fragmentos, en la elaboracion de nuevos fraseos distintos de los
originales por poco o por mucho, y en todo tipo de manipulaciones diversas de los textos.’
Sin embargo, esto da la idea de que hay cierta continuidad de evidencia manuscrita disponible
a nuestro andlisis. Esta imagen es falsa. En realidad, debemos saltar de isla a isla, de un

7 Esta amplia definicién de literatura es comun en los estudios sobre la antigua Mesopotamia. Véase, por ejemplo,
Alan Lenzi, An Introduction to Akkadian Literature: Contexts and Content (University Park: Eisenbraums, 2019).
8 El término mouvance fue acuiiado por Paul Zumthor en su libro Toward a Medieval Poetics (Minedpolis y Oxford:
University of Minnesota Press, 1992), pags. 41-49, y también en su versién original en francés, titulada Essai de
poétique médievale. El término inglés de “inestabilidad textual” es menos elocuente. Hay muchas discusiones entre
los especialistas en literatura mesopotamica sobre si las composiciones llegaron a volverse “candnicas” en el sentido
usado al hablar de la Biblia hebrea, es decir, si se convirtieron en composiciones imposibles de cambiar incluso en
sus detalles. Eckart Frahm, en Babylonian and Assyrian Text Commentaries. Origins of Interpretation (Miinster:
Ugarit Verlag, 2011), pags. 317-332, ofrece una discusion matizada sobre este asunto, y, pese a que encuentra una
uniformidad en aumento a finales del segundo milenio a.C., admite que siguieron produciéndose variantes a lo largo
del primer milenio a.C.

9 Por ejemplo, se han escrito varias historias de la Epica de Gilgamesh desde que el texto se recuperd, y la aparicién
de nuevas versiones hace que la narracién se complejice més con regularidad. Véanse, por ejemplo, los recuentos de
A.R. George, The Babylonian Gilgamesh Epic. Introduction, Critical Edition and Cuneiform Texts (Oxford: Oxford
University Press, 2003), capitulo 1; y A. R. George, “Gilgamesh and the Literary Traditions of Ancient Mesopotamia,
en G. Leick (ed.), The Babylonian World (Nueva York y Londres: Routledge, 2007), pags. 237-254. Hoy, estos re-
cuentos tendrfan que ser actualizados.



91

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

manuscrito al siguiente, frecuentemente distanciados entre si por brechas temporales sustan-
ciales.!®

Aun asi, la naturaleza del manuscrito mesopotdmico como objeto material es tal que dichas
brechas debieron alguna vez estar ocupadas por materiales ahora perdidos. Los manuscritos
cuneiformes son tablillas de arcilla en su mayoria sin hornear y, por tanto, bastante fragiles
al ser dejadas a la intemperie. La razon por la cual muchas de ellas han sobrevivido hasta
nuestros dias es el hecho de que estaban reunidas en las ruinas de los edificios que las alber-
garon en su momento, y que a veces se hornearon en las conflagraciones que destruyeron
esos mismos edificios. Hay un pequefio nimero de referencias en que algunos escribas afir-
man que basaron sus copias sobre algiin manuscrito mas antiguo que fuera encontrado en los
escombros de un edificio;!! comoquiera, la longevidad de los textos mesopotamicos no puede
ser explicada sin una constante produccion de manuscritos. Es un hecho muy bien conocido
que las ciudades mesopotamicas que fungieron como centros de produccion literaria estuvie-
ron desocupadas durante varios periodos de tiempo. Ese es el caso de los mas grandes centros
de aprendizaje de Babilonia. Después del afio 1700 a.C., el sur de Babilonia, un mundo muy
urbanizado, se ruralizo, y para el afio 1600 a.C. lo propio habia ocurrido también en el norte
de Babilonia. Grandes centros culturales, como Nippur y Ur, nunca fueron abandonados por
completo, pero los arquedlogos tienen periodos de siglos en que han encontrado solo muy
pocos restos, y con toda seguridad ninguna obra de alta cultura literaria.'? Pese a ello, la
cultura letrada de Babilonia no muri6, y muchas de las obras del milenio I a.C. que conoce-
mos son versiones de items que conocemos de comienzos del milenio II a.C.

La Epica de Gilgamesh es un buen ejemplo. Es probable que la version acadia de esta historia
se haya originado en el siglo XVIII a.C.: existen muchos manuscritos de esta producidos en
Babilonia durante ese siglo, y muestran claras conexiones con la versiéon mejor conocida, la
que fue descubierta en la famosa biblioteca de Asurbanipal en Ninive, producida un milenio
después.!® Sin embargo, los afios intermedios entre las dos cuentan una historia distinta. La
épica en cuestion se conoce a través de un punado de fuentes mesopotamicas de Babilonia,
pero estas son pocas en numero, y proceden maximo del siglo XIII a.C. No obstante, lo que
si podemos encontrar es una sorprendente extension geografica de las copias de esta épica
hacia el norte y hacia el occidente. Las versiones halladas en Hattusa, Anatolia (todas ellas
fragmentarias), aparecen en acadio acompafiadas de traducciones o parafrasis en las lenguas
locales, el hitita y hurrita. En el norte de Siria, las versiones acadias aparecen en varias

10 Para esta metéfora, véase Niek Veldhuis, “Intelectual History and Assyriology”, en Journal of Ancient Near Eastern
History, vol. 1,1n° 1 (2014), pags. 21-36.

11 Matthew T. Rutz, “Threads for Esagil-kin-apli. The Medical Diagnostic-Prognostic Series in Middle Babylonian
Nippur”, en Zeitschrift fiir Assyriologie, n° 101 (2011), pag. 296.

12 Hermann Gasche, La Babylonie au 17e siecle avant notre ére (Ghent: University of Ghent, 1989).

13 En la academia moderna, la ltima versién se conoce rutinariamente como versién babilonia estandar de la Epica
de Gilgamesh. George, The Babylonian Gilgamesh Epic incluye una identificacién y edicion de todos los manuscritos
de la épica conocidos en su momento. Para los manuscritos publicados después del 2003, véase Sophus Helle, Gil-
gamesh: A New Translation of the Ancient Epic (New Haven: Yale University Press, 2021), pag. 224, nota 62.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

ciudades (Emar, Ugarit), y se encontrd un manuscrito en el sur del Levante (Meggido). Estos
manuscritos son parte de un gran florecimiento de la literatura mesopotamica a lo largo del
Medio Oriente durante finales de la edad de bronce. Como lo he mencionado antes, este
asunto suele describirse en términos de centro-periferia, puesto que se considera que los au-
tores babilonios fueron la fuerza creativa mientras que los escribas de la periferia fueron sus
estudiantes. Sin embargo, los materiales de Hattusa sugieren un escenario distinto. El mero
hecho de que los autores locales hayan compuesto traducciones y parafrasis de la épica en
hitita y en hurrita muestra que se relacionaban activamente con las fuentes babilonias. Sus
obras no fueron imitaciones en una lengua local, sino reformulaciones serias de los materiales.
En las traducciones hititas, estos autores modificaron aspectos de la historia para asi ajustarse
mejor al gusto local. Se concentraron en fragmentos de la €pica que tuvieron lugar cerca de
ellos, en Amanus o en las montafias Taurus, en lugar de haber ocurrido en Babilonia. Altera-
ron los hechos, como, por ejemplo, los relativos al momento y las circunstancias en que nacid
Gilgamesh: este no era el hijo de la diosa Ninsun y el gobernante humano Lugalbanda, sino
que fue creado por un comité de dioses, incluido entre ellos el dios Sol y el dios Tormenta,
que no tenian nada que ver con la creacidon en los mitos de Babilonia pero que eran impor-
tantes para el panteon hitita. En su version, Gilgamesh no naci6 en Uruk, esa ciudad surefia
que jugaba un papel tan importante en la narracion babilonia, sino que apenas habia llegado
a esa ciudad después de recorrer la region. El autor (o los autores) de Hattusa puede (o pueden)
incluso haber reformulado la mala conducta sexual de Gilgamesh. Este pasaria de haber ejer-
cido su derecho de sefiorio aprobado por las divinidades a participar en secreto de encuentros
ilicitos con jovenes prometidas.'*

Otra version “periférica” de esta épica proveniente de finales de la edad de bronce es la que
fue excavada en la costa siria, en la ciudad de Ugarit. Est4 en lengua acadia, data del siglo
XIII a.C., y es solo una de las muchas versiones que se conocen provenientes de esta ciudad.
El aspecto notable de esta es que nos ofrece la evidencia mas temprana de un prélogo anadido
a la épica, en algin momento de los comienzos del segundo milenio a.C. La version mas
temprana empezaba con una glorificacion del héroe, “el que sobrepasa a todos los reyes”; las
versiones mas tardias lo alaban como un hombre que adquirié gran sabiduria como resultado
de las aventuras descritas en la épica. La version del prologo de Ugarit no va en paralelo con
el prélogo de la version babilonia estandar hallada en detalle en la biblioteca de Asurbanipal,
pero si en su enfoque general. La autoria del prologo de la version babilonia estandar se le
atribuye habitualmente a Sin-lége-unninni, cuyo nombre se asocia, en la tradicion del primer
milenio a.C., con el famoso incipit de la épica: “Aquél que vio lo profundo, la fundacién del
pais”.!® Sin-1&qe-unninni es un personaje misterioso; sin embargo, se lo invoca mucho en las

14 Todo el material puede hallarse editado y analizado en profundidad en Gary Beckman, The Hittite Gilgamesh
(Atlanta: The Lockwood Press, 2019).

15 Para una discusion detallada sobre Sin-léqe-unninni y su conexién con el incipit y el prélogo, véase George, The
Babylonian Gilgamesh Epic, pags. 28-33. Los contenidos de las versiones estdndar babilonia y la de Ugarit se com-
paran en A. R. George, “The Gilgame$ Epic at Ugarit”, en Aula Orientalis, vol. 225, n° 2 (2007), pags. 237-254.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

fuentes mesopotamicas del primer milenio a.C. como ancestro de los cantores de los cultos
y de otros intelectuales, y se lo pone junto a Gilgamesh en cierta lista de reyes y estudiosos
del siglo II a.C.'® Puede que se trate de un personaje puramente legendario, pero la mayoria
de los estudiosos modernos piensan que vivio en Babilonia en alguno de los ultimos siglos
del segundo milenio a.C.!” Su posicién cronoldgica sigue siendo ambigua y, si esta teoria es
correcta, deberia tomarse como previa a la escritura del texto de Ugarit, que data del siglo
XIII a.C. Tanto Daniel Arnaud, su editor original (a quien le parece un escrito elegante), como
A. R. George, uno de los principales expertos en el Gilgamesh (que se muestra menos impre-
sionado por el estilo), consideran que el manuscrito de Ugarit es obra de un estudiante. Los
dos basaron su veredicto sobre la presencia de varios errores en el deletreo de las palabras, y
el ultimo se baso también en el hecho de que el escritor, contra la practica comtn de entonces,
escribio sin llenar en su totalidad el espacio de la tablilla.'® Sin embargo, he de preguntar:
Jun estudiante de quién? Los dos autores asumen que la obra de Ugarit es una imitacion de
alguna fuente babilonia ahora perdida, tal vez incluso alguna compuesta por el mismo Sin-
18qe-unninni, y que es inferior en calidad a esa fuente perdida. Afirman que el texto babilonio
lleg6 a Ugarit ora basicamente intacto, ora algo adulterado por los cambios introducidos en
sus paradas intermedias.!® Pero ;por qué, en lugar de esto, no podemos atribuirle la obra a
un autor no-babilonio, que no sea necesariamente un escritor de Ugarit sino un poeta de cual-
quier parte del mundo del Medio Oriente que fuera muy versado en la literatura babilonia de
su época? La calificacion de ejercicio estudiantil, tantas veces usada para designar los ma-
nuscritos “periféricos”, sugiere la existencia de un maestro babilonio. ;Es posible que el
maestro haya sido sirio o anatolio? Sabemos de un ejemplo, en la ciudad siria de Emar, en
que el maestro era un hitita, mientras que su estudiante tenia un nombre babilonio.?° El origen
babilonio de cada una de las innovaciones introducidas en la composicion literaria corres-
ponde a una conjetura.

Un aspecto maravilloso de la Epica de Gilgamesh es que circularon de ella una docena o mas
de versiones a lo largo de los milenios. jEsas son solo las que nos son conocidas! Mientras
que la edicion babilonia estdndar es la mejor preservada y la que consideramos como superior,
sabemos que, durante los siglos previos a la compilacion de la biblioteca de Asurbanipal,
existieron distintas versiones de esta incluso en Asiria.?! Es sorprendente hasta qué punto
pueden ser sustanciales las desviaciones que hay en estas versiones. Como ya he mencionado,

16 Acerca de esta lista, véase Sophus Helle, “The Role of Authors in the ‘Uruk List of Kings and Sages’: Canonization
and Cultural Contact”, en Journal of Near Eastern Studies, n® 77 (2018), pags. 219-234.

17 Véase Paul-Alain Beaulieu, “The Descendants of Sin-legi-unninni”, en J. Marzahn & H. Neumann (eds.), Assyrio-
logica et Semitica: Festschrift fiir Joachim Oelsner (Miinster: Ugarit Verlag, 2000), pags. 3-4.

18 Véanse Daniel Arnaud, Corpus des textes de bibliotheque de Ras Shamra-Ougarit (1936-2000) en sumérien, ba-
bylonien et assyrien (Barcelona: Editorial Ausa, 2007), pag. 130; y George, “Gilgames at Ugarit”, pag. 238.

19 A Arnaud (Corpus des textes, pag. 8) le parece que esta transmite la versién de Sin-léqe-unninni; George (“Gilga-
mes$ en Ugarit”, pdgs. 44-46) encuentra muchas discrepancias.

20 Mark Weeden, “Adapting to New Contexts: Cuneiform in Anatolia”, en K. Radner & E. Robson (eds.), The Oxford
Handbook of Cuneiform Culture (Oxford: Oxford University Press, 2011), pags. 602-603.

21 George, The Babylonian Gilgamesh Epic, pag. 25.



91

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

los escritores de Hattusa tenian el objetivo de hacer que el texto coincidiera con la audiencia
del occidente del Medio Oriente, y lo hacian concentrandose en las aventuras de Gilgamesh
que se habian llevado a cabo en esa region. Los cambios mas drasticos parecen estar presentes
en los manuscritos publicados mas recientemente, correspondientes a antigiiedades saquea-
das y, por tanto, sin proveniencia conocida y de fecha incierta, aunque probablemente vienen
del sur de Iraq y fueron escritos a mediados del segundo milenio a.C. El autor de esa version
cambid muchos personajes, asi como la ubicacion de la historia. En esta version, Gilgamesh
se convierte en el dios Sin, Enkidu en el dios Enki, y la ciudad de Ur reemplaza a la ciudad
de Uruk. Segun escribe el editor de la tablilla: “al menos un estudioso antiguo reinterpretod el
poema a una escala cosmica, como una narraciéon mitolégica con protagonistas divinos”.??
Esta es una reformulacion radical de la historia por parte de alguien que vivié cuando los
centros dominantes de la literatura y la intelectualidad babilonias estaban mas o menos aban-
donados. Las ideas de este autor no parecen haber encontrado arraigo: todas las versiones
posteriores de la épica usan los antiguos protagonistas, aunque, al hacerlo, siguen estable-
ciendo una relacién entre Gilgamesh y Ur hasta entrado el primer milenio a.C.?* Eso no sig-
nifica que ninguna de las asi llamadas ““alteraciones periféricas” de estos textos haya tenido
algin impacto en Babilonia. En algunos de los manuscritos del gran tratado de astronomia
titulado Enitma Anu Enlil que estan datados a finales del segundo milenio a.C., se reconoce
abiertamente que la base de estos son fuentes originales desarrolladas en la region occidental
de Iran.>* No hay razén para asumir que ninguna otra obra en sus versiones conocidas durante
el primer milenio a.C. haya incluido elementos insertados en ellas por escritores venidos de
fuera de Babilonia.

La edad de bronce tardia puede ser vista como un punto de auge en la historia de la cultura
letrada mesopotamica, como un momento en que un grupo verdaderamente cosmopolita de
escritores venidos de todo el Medio Oriente la desarrollaron. La abundancia de manuscritos
no babilonios contrasta fuertemente con la escasez de materiales babilonios.>> La Epica de
Gilgamesh es solo una de las muchas obras de literatura y de academia que pueden encon-
trarse a través de todo el Medio Oriente de la edad de bronce.?° Todas muestran un relacio-
namiento activo e informado con distintos materiales, relaciones estas que requerian de los
autores que conocieran a profundidad tanto sus propias lenguas y tradiciones como las len-
guas y tradiciones sumero-acadias. Por ejemplo, en textos lexicales, dichos autores afiadian

22 A R. George, “The Civilizing of Ea-Enkidu: An Unusual Tablet of the Babylonian Gilgames Epic”, en Revue d assy-
riologie, n° 101 (2007), pags. 59-80. La cita es de la pagina 62.

23 George, “Civilizing Ea-Enkidu”, pag. 62.

24 Véanse Matthew T. Rutz, “Textual Transmission between Babylonia and Susa: A New Solar Omen Conpendium”,
en Journal of Cuneiform Studies, n° 58 (2006), pags. 63-96; y Antoine Cavigneaux, “Les Traditions littéraires su-
mero-akkadiennes a Suse. Fragments littéraires susiens (suite)”, en Revue dassyriologie, n° 114 (2020), pag. 70.

25 La evidencia babilonia es escasa. Esto se sefala en Benjamin R. Foster, Before the Muses. An Anthology of Akka-
dian Literature (Bethesda: CDL Press, 2005), pag. 294.

26 Para un catdlogo completo de los materiales conocidos hasta su momento, véase Leonhard Sassmannshausen,
“Babylonische Schriftkultur des 2. Jahrtausends v. Chr. in den Nachbarlandern und im ostlichen Mittelmeerraum”,
en Aula Orientalis, n° 26 (2008), pags. 263-293.



95

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

traducciones a sus propias lenguas: hay traducciones al hitita y al hurrita entre los hititas, y
hay traducciones al ugaritico y al hurrita en la costa de Siria. Estas practicas llegaron a su
punto mas algido durante finales de la edad de bronce, es decir, durante la segunda mitad del
segundo milenio a.C., un periodo bastante conocido por su asi llamado “internacionalismo”.
Cuando miramos los usos de la escritura cuneiforme en la temprana edad de bronce, asi como
en la media edad de bronce, encontramos también un relacionamiento similar de los autores
externos a Babilonia con los materiales babilonios. Las primeras listas lexicograficas bilin-
giies son del occidente de Siria, con entradas en la lengua local (el eblaita) afiadidas a las
entradas en sumerio que solemos ver en las versiones babilonias.?” Por poner un ejemplo,
hay una historia excepcional sobre Sargon, el famoso rey babilonio de mediados del tercer
milenio a.C., que data de comienzos del segundo milenio a.C. y proviene del centro de Ana-
tolia.?® Durante este periodo, hay otros muchos ejemplos de interacciones creativas con los
materiales previos, y, aunque uno puede aceptar que la “fuente de inspiracion” de todas estas
obras haya sido Babilonia, y que, por tanto, llamarlas “babilonias” tiene sentido, sostengo
que la cultura literaria de la época era esencialmente cosmopolita e incluia un gran influjo de
individuos de la “periferia”, por fuera del “ntcleo” babildnico. Las contribuciones de la pe-
riferia crecieron con el tiempo, llegando a su punto algido a finales de la edad de bronce, y
fueron esenciales para la formulacion de la cultura letrada babilonia del momento en que
mejor la conocemos, la del primer milenio, que nos ha sido legada a través de grandiosas
bibliotecas como la de Asurbanipal, en Ninive.

Tal vez resulte ironico que haya sido en esa época del primer milenio a.C., en que las poten-
cias asiria y babilonia tenian el control militar y politico de la mayoria de la extension terri-
torial del Medio Oriente, que este cosmopolitismo llegara a su fin. Siguié habiendo una in-
mensa actividad literaria bajo los auspicios de los palacios y templos mesopotamicos, pero
esa actividad se limit6 solo a los territorios del nucleo politico. Obviamente, los hombres de
armas y los administradores imperiales no son necesariamente buenos transmisores de la cul-
tura, y ni hablar de la cultura literaria, pero sorprende que, en el antiguo Medio Oriente, alli
donde la influencia mesopotdmica habia dominado el panorama cultural por siglos antes de
que las potencias politicas de Asiria y Babilonia llegaran en su expansion, dicho impacto
cultural se haya descontinuado o no haya pasado por un renacimiento justo en el momento
en que se establecio su control directo. En el sur de Anatolia, en Siria y en el Levante, nadie
volvid a escribir en cuneiforme sin una fuerte conexion con la administracion imperial; defi-
nitivamente, en estas regiones no se volvié a producir literatura. Los autores creativos de esas
regiones se relacionaron con varios escritos en cuneiforme, pero lo hicieron usando sus len-
guas vernaculas y escribiéndolas principalmente con sistemas alfabéticos. La Biblia hebrea
es el mejor ejemplo, y sobre ella se han producido bibliotecas enteras de estudios que tratan

27 Giovanni Pettinato, Testi lessicvali bilingui della biblioteca L. 2769 (Ndpoles: Istituto universitario orientale,
1982).

28 Marc van de Mieroop, “Sargon of Agade and his Successors in Anatolia”, en Studi Micenei ed Egeo-Anatolici, n°
42 (2000), pags. 133-159.



96

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

sobre la interaccion entre esta y los textos mesopotamicos.?’ Sin embargo, los autores bibli-
cos no estaban solos en esto; también hicieron lo mismo varios autores hablantes de arameo
y luvio, asi como de otras lenguas. Estos autores conocian las practicas de las culturas litera-
rias mesopotamicas, pero no participaban de ellas.

Esta situacion diverge mucho de la de la edad de bronce, en que las potencias babilonia y
asiria ejecutaron apenas algunas distantes aventuras militares, pero jamas instalaron sistemas
de control duraderos. La extension del sistema cosmopolita babilonio no se llevé a cabo sobre
las espaldas de las conquistas imperiales, como si es el caso del latino, que fue el resultado
de la ocupacioén del occidente de Europa por parte de Roma, o del inglés, que empezo6 cuando
el Imperio Britanico establecio sus colonias alrededor del mundo. El impacto literario de
Babilonia precedio a sus aventuras militares a través del Medio Oriente. Tampoco fue el re-
sultado de la difusién de una religion, tal como ocurrié con los sistemas cosmopolitas de la
literatura en sanscrito y en arabe: las citas de los textos religiosos muestran que uno se dirigia
a los dioses del antiguo Medio Oriente en varias lenguas vernaculas. Entonces, ;qué causé
esta expansion? ;Podemos conectarla con la necesidad de Mesopotamia de interactuar con
otras regiones durante la edad de bronce? No solo habia que importar cobre y estafio, sino
todo un abanico de productos. Sin embargo, Mesopotamia no establecia contactos comercia-
les para obtener productos de primera necesidad, sino articulos especiales como metales y
piedras preciosas. Estos cubrian las necesidades de una clase de élite cuyos miembros se
distinguian a si mismos del resto de la poblacion mediante la posesion de bienes raros y caros.
El inicio de la edad de bronce en Babilonia no estuvo marcado solo por las innovaciones
tecnologicas como la produccion del bronce o la invencion de la escritura, sino también por
innovaciones sociales, como el crecimiento de las élites urbanas, cuyo consumo de bienes
extranjeros de lujo era un signo de distincion. Por ejemplo, los hallazgos del “cementerio
real” de Ur muestran de forma muy impactante hasta qué punto un pequenio grupo de perso-
nas podia acumular masas de objetos preciosos, todos ellos hechos de materiales adquiridos
en el extranjero.’’ ;Es, pues, una coincidencia que la alta cultura letrada, también ella un
producto de la élite, involucrara también una interaccion estrecha con la gente de fuera? En
la subsiguiente edad de hierro, las élites mesopotamicas obtendrian los bienes de lujo por
otros medios: la principal fuente de estos eran las campafias militares. Asi pues, ;estuvieron
conectados, en la edad de bronce, el comercio con el intercambio de la cultura literaria? En
cualquier caso, aunque el término “edad de bronce” pueda tener muy poco valor para el es-
tudio de la historia del antiguo Medio Oriente en otros aspectos de la vida, si lo tiene para el

29 En los cuatro volimenes de William W. Hallo & K. Lawson Younger (eds.), The Context of Scriptures (Leiden:
Brill, 2003-2016) se identificaron cientos de paralelos entre los textos mesopotdmicos y los textos biblicos.

30 Para la conexidén entre el deseo de adquirir productos extranjeros y el crecimiento de una élite, véanse Marc van de
Mieroop, “In Search of Prestige: Foreign Contacts and the Rise of an Elite in Early Dynastic Babylonia”, en E. Eh-
renberg (ed.), Leaving No Stones Unturned: Essays on the Ancient Near East and Egypt in Honor of Donald P.
Hansen (Winona Lake: Eisenbrauns, 2002), pags. 125-137; y Van de Mieroop, The Practice, cap. 20.



07

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

estudio de la alta cultura literaria: es un hecho que hubo una literatura de la edad de bronce
del Medio Oriente.

Referencias

Daniel ARNAUD, Corpus des textes de bibliotheque de Ras Shamra-Ougarit (1936-2000) en
sumeérien, babylonien et assyrien (Barcelona: Editorial Ausa, 2007).

Paul-Alain BEAULIEU, “The Descendants of Sin-l1€qi-unninni”, en J. Marzahn & H. Neumann
(eds.), Assyriologica et Semitica: Festschrift fiir Joachim Oelsner (Miinster: Ugarit Verlag,
2000), pags. 1-16.

Gary BECKMAN, The Hittite Gilgamesh (Atlanta: The Lockwood Press, 2019).

Antoine CAVIGNEAUX, “Les Traditions littéraires suméro-akkadiennes a Suse. Fragments
littéraires susiens (suite)”, en Revue d’assyriologie, n° 114 (2020), pags. 63-102.

Yoram COHEN, “Kidin-Gula: The Foreign Teacher at the Emar Scribal School”, en Revue
d’assyriologie, n° 98 (2004), pags. 81-100.

Timothy EARLE, Bronze Age Economics: The Beginnings of Political Economics (Boulder:
Westview Press, 2002).

Benjamin R. FOSTER, Before the Muses. An Anthology of Akkadian Literature (Bethesda:
CDL Press, 2005).

Eckart FRAHM, Babylonian and Assyrian Text Commentaries. Origins of Interpretation
(Miinster: Ugarit Verlag, 2011).

Hermann GASCHE, La Babylonie au 17e siecle avant notre ére (Ghent: University of Ghent,
1989).

A. R. GEORGE, The Babylonian Gilgamesh Epic. Introduction, Critical Edition and Cunei-
form Texts (Oxford: Oxford University Press, 2003).

A. R. GEORGE, “Gilgamesh and the Literary Traditions of Ancient Mesopotamia”, en G.
Leick (ed.), The Babylonian World (Nueva York y Londres: Routledge, 2007), pags. 447-459.

A. R. GEORGE, “The Gilgames Epic at Ugarit”, en Aula Orientalis, vol. 25, n° 2 (2007), pags.
237-254.

A. R. GEORGE, “The Civilizing of Ea-Enkidu: an Unusual Tablet of the Babylonian Gilgames
Epic”, en Revue d’assyriologie, n° 101 (2007), pags. 59-80.



98

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

Robin HAGG & Nanno Marinatos (eds.), The Function of the Minoan Palaces (Estocolmo:
Svenska Institutet i Athen, 1987).

William W. HALLO & K. Lawson Younger (eds.), The Context of Scriptures, 4 vols. (Leiden:
Brill, 2003-2016).

Sophus HELLE, “The Role of Authors in the ‘Uruk List of Kings and Sages’: Canonization
and Cultural Contact”, en Journal of Near Eastern Studies, n° 77 (2018), pags. 219-234.

Sophus HELLE, Gilgamesh: a New Translation of the Ancient Epic (New Haven: Yale Uni-
versity Press, 2021).

Alan LENZI, An Introduction to Akkadian Literature: Contexts and Content (University Park:
Eisenbraums, 2019).

Giovanni PETTINATO, Testi lessicali bilingui della biblioteca L. 2769 (Napoles: Istituto uni-
versitario orientale, 1982)

Sheldon POLLOCK, The Languages of the Gods in the World of Man. Sanskrit, Culture and
Power in Premodern India (Berkeley, Los Angeles y Londres: University of California Press,
2006).

Bruce ROBBINS & Paulo Lemos Horta, “Introduction”, en B. Robbins & P. L. Horta (eds.),
Cosmopolitanisms (Nueva York: New York University Press, 2017), pags. 1-18.

Matthew T. RuTz, “Textual Transmission between Babylonia and Susa: A New Solar Omen
Compendium”, en Journal of Cuneiform Studies, n° 58 (2006), pags. 63-96.

Matthew T. RuTz, “Threads for Esagil-kin-apli. The Medical Diagnostic-Prognostic Series
in Middle Babylonian Nippur”, en Zeitschrift fiir Assyriologie, n° 101 (2011), pags. 294-308.

Leonhard SASSMANNSHAUSEN, “Babylonische Schriftkultur des 2. Jahrtausends v. Chr. in
den Nachbarldndern und im Ostlichen Mittelmeerraum”, en Aula Orientales, n° 26 (2008),
pags. 263-293.

David J. SCHLOEN, The House of the Father as Fact and Symbol. Patrimonialism in Ugarit
and the Ancient Near East (Winona Lake: Eisenbrauns, 2001).

Marc VAN DE MIEROOP, “On Writing a History of the Ancient Near East”, en Bibliotheca
Orientalis, n° 54 (1997), pags. 285-305.

Marc VAN DE MIEROOP, “Sargon of Agade and his Successors in Anatolia”, en Studi Micenei
ed Egeo-Anatolici, n® 42 (2000), pags. 133-159.

Marc VAN DE MIEROOP, “In Search of Prestige: Foreign Contacts and the Rise of an Elite in
Early Dynastic Babylonia”, en E. Ehrenberg (ed.), Leaving No Stones Unturned: Essays on



99

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 2 (segundo semestre, 2025). pags. 87 99

the Ancient Near East and Egypt in Honor of Donald P. Hansen (Winona Lake: Eisenbrauns,
2002), pags. 125-137.

Marc VAN DE MIEROOP, The Practice of Ancient Near Eastern History (Minster: Ugarit-
Verlag, 2022).

Niek VELDHUIS, “Intellectual History and Assyriology”, en Journal of Ancient Near Eastern
History, vol. 1,n° 1 (2014), pags. 21-36

Mark WEEDEN, “Adapting to New Contexts: Cuneiform in Anatolia”, en K. Radner & E.
Robson (eds.), The Oxford Handbook of Cuneiform Culture (Oxford: Oxford University
Press, 2011), pags. 597-617.

Paul ZUMTHOR, Toward a Medieval Poetics [Essai de poétique médievale] (Minneapolis y
Oxford: University of Minnesota Press, 1992).





