
A
si

át
ic

a 
 
 
 
 

Miscelánea 
de orientes 

Segundo semestre, 2025 
Vol. 2, n° 2 
Bogotá, Colombia 

ISSN:  3028-645X (en línea) 



Asiática 
Miscelánea de 

orientes 

Segundo semestre, 2025 
Vol. 2, n° 2 
Bogotá, Colombia 



Asiática: Miscelánea de orientes es una 
revista académica digital, semestral y sin 
ánimo de lucro, cuya razón de ser es la 
puesta en marcha de una discusión en len-
gua hispana, particularmente en Latinoa-
mérica, de asuntos de la historia asiática. 
Asiática: Miscelánea de orientes cree su 
deber la traducción de textos nunca publica-
dos en castellano sobre asuntos de la histo-
ria asiática, y la publicación de textos de re-
flexión y discusión sobre la historia asiática 
y sobre la relación entre esta y la historia la-
tinoamericana. Asiática: Miscelánea de 
orientes no usa “herramientas” MT, 
MTPE, LLM o AI en ninguna fase de sus 
traducciones para así garantizar a sus lecto-
res la mejor calidad posible. Asiática: Mis-
celánea de orientes no recibe ningún tipo 
de pago por parte de los autores de los ar-
tículos que publica, y basa su proceso de se-
lección de artículos exclusivamente en la 
evaluación de los méritos de cada artículo 
por parte de su equipo de historiadores. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

© Asiática: Miscelánea de orientes  
Julio, 2025 
Contacto: asiatica.mdo@gmail.com 
Dirección: Calle 6A # 6-47, 1-204, Bogotá DC 

Editor en jefe 

Julio Mario Monterroza Morelo 

 

Coordinador editorial 

Daniel Styven López Nivia 

 

Coordinadora académica 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

 

Jefe de traducciones 

Julio Mario Monterroza Morelo 

 

Asistentes editoriales 

Lina María Garzón Ocaña 

Diego Alejandro Torres Torres 

 

Comité académico 

Jesús Ricardo Córdoba Perozo 

Daniel Styven López Nivia 

Santiago Mayorga Reina 

Paula Lorena Mogollón Buitrago 

Diego Alejandro Pedraza Sierra 

Javier Quintero Ramírez 

Jessica Julieth Rodríguez Miranda 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Melannie Julieth Vega Sánchez 

 

Agradecimientos 

Cambridge University Press 

Taylor & Francis Group 

Brill 

École Française d’Extrême-Orient 

Research Centre for History and Culture, Beijing Normal University 

Association for Iranian Studies 

Institute of Modern History of the Chinese Academy of Social Sciences 

Institute of Palestine Studies 

Inspiration Design House 

Japan Past & Present 

Angela Schottenhammer 

Marc Van de Mieroop 

Mahdieh Tavakol 

Yiwen Li 

Gadi Algazi 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Lina María Garzón Ocaña 

mailto:asiatica.mdo@gmail.com


Índice 

 

 

JULIO MONTERROZA, 
Viajes, redes y arraigos (Editorial) – [1] 

 

Nota sobre las grafías y las referencias – [6] 

 

 

Artículos 

 

ANGELA SCHOTTENHAMMER, 
La misión de Yang Liangyao ante el califa de Bagdad, año 785: 

¿Evidencia de una temprana alianza sino-árabe?  – [8] 

 

MARC VAN DE MIEROOP, 
La edad de bronce de Mesopotamia como una era cosmopolita – [87] 

 

MAHDIEH TAVAKOL, 
El círculo de estudiosos itinerantes de Baha’ al-Din al-‘Amili  
y la transmisión del conocimiento en el Irán safávida – [100] 

 

YIWEN LI, 
Entre Ningbo y Nara: 

Las redes de los artesanos chinos que viajaban al Japón medieval – [131] 

 



GADI ALGAZI, 
La nomadización de los beduinos: 

Desplazamiento, resistencia y clientelismo en el norte del Naqab, 1951-1952 – [161] 

 
 

Reseñas 

 

VIREN MURTHY, 
Pan-Asianism and the Legacy of the Chinese Revolution  

(Chicago: Chicago University Press, 2024) – [212] 

 

DILNOZA DUTURAEVA, 
Qarakhanid Roads to China: A History of Sino-Turkic  

Relations (Leiden y Boston: Brill, 2022) – [215] 

 



 

1 



 

Viajes, redes y arraigos 

 

Editorial 

 

 

JULIO MONTERROZA 

 

Tras veinte bêru, comieron algo; 
después de treinta más, acamparon; 
así, en un día entero, hicieron cincuenta bêru, 
¡el trayecto habitual de un mes y medio! 
Al cabo de tres días, alcanzaron la montaña de […]. 
Delante de Shamash excavaron un pozo 
y colocaron […] en […]. 
Luego, Gilgamesh subió a la cima de la montaña 
y derramó harina de quemar para Shamash, diciendo: 
“Montaña, ¡envíame un sueño, promesa de felicidad!”. 

EPOPEYA DE GILGAMESH, tablilla IV1 

 

mérica es un reino de viajes. Sus eventos fundacionales son viajes. Aún están los 
arqueólogos reconstruyendo la secuencia del itinerario de miles de años por el 
que accedieron los primeros grupos humanos a cada punto del continente. El 
evento fundacional de nuestra sociedad, la sociedad mestiza colonizadora que 

aún hoy trabaja en el establecimiento de la distinción entre nosotros y los pueblos indígenas 

 
1 Estos son los diez versos iniciales de la narración de cada uno de los seis días de viaje de la tablilla IV de la versión 
ninivita, puesta por escrito por Sin-lēqe-unninni, de quien hablaremos más adelante. La traducción corresponde a la 
versión de Jean Bottéro. Un bêru es una unidad acadia equivalente a diez kilómetros. Véase Jean Bottéro (trad.), La 
epopeya de Gilgamesh (Madrid: Ediciones Akal, 2017). 

A 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 1-5 
 

2 

colonizados, es un viaje. Los niños, bajo la dirección de sus maestros y de los demás mayores, 
recitan los nombres de los barcos de Cristóbal Colón. La campaña admirable de Simón Bo-
lívar parece admirable por ser un viaje largo. San Martín cruzó los Andes. El Ché, imagen 
reproducida por todo el mundo como ícono de Latinoamérica, anduvo por todas las tierras y 
varios de los mares de nuestro continente antes de encontrarse con el ideario que lo llevaría 
del poder a la muerte por ejecución sumaria. Es cosa sorprendente reconocer cómo muchos 
de nuestros proyectos como civilización proceden a nuestros ojos de una llegada, a la manera 
de Macondo. América es, entre miles de cosas, un reino de viajes. 

Sin proponérnoslo, hicimos un número sobre viajes y viajeros. Tras haber traducido todos los 
artículos, solo una conversación amistosa acabó revelando este hecho: el eunuco Yang Liang-
yao, el texto de Sin-lēqe-unninni con su Gilgamesh, Bahā’ al-Dīn, Liulang el artesano y los 
miembros de la tribu al-Huzayl –varios de los principales personajes del número que entre-
gamos aquí a nuestros lectores– cruzaron mares o anduvieron por caminos de todo tipo con 
fines y causas absolutamente distintas, en penurias y comodidades que les venían dadas por 
su misión o su desplazamiento, construyendo o deshaciendo redes, saberes y arraigos a lo 
largo de esas andanzas. Todos ellos son viajeros. 

Esta especie de feliz encuentro necesita de menos coincidencias de las que parece, pues, con 
frecuencia, un evento histórico o literario es un viaje. Si bien San Martín cruzó los Andes, 
Aníbal cruzó los Alpes. Piénsese en Moisés por el Sinaí, Odiseo por el Mediterráneo, Con-
fucio de corte en corte, Mahoma en su hégira o Atila al mando de sus hombres: todos ellos 
partieron y llegaron, y todos ellos, tan distintos entre sí, están unidos por el viaje. Espero que 
el lector pueda también vivir entre estas páginas como al transitar por los caminos de un viaje, 
algunos inesperados, otros planeados con anterioridad. Tanto teórica como literariamente, 
por lo mucho que de literaria y teórica tiene la historia, nuestro lector se sorprenderá de los 
itinerarios trasegados en este número por los hombres, las riquezas y las ideas. 

El primero de estos artículos, y el más extenso, es “La misión de Yang Liangyao ante el califa 
de Bagdad, año 785: ¿Evidencia de una temprana alianza sino-árabe?”, de Angela Schotten-
hammer, una estudiosa formidable de los vínculos premodernos de China con el mundo. En 
ese artículo, los lectores vamos reconstruyendo los posibles pasos del camino de Yang Liang-
yao. Con un conocimiento extenso de la evidencia circunstancial, Angela Schottenhammer 
nos lleva por una reconstrucción de las redes que relacionaban a China con las demás socie-
dades del siglo VIII. En esas redes veremos comercio, guerras y migraciones a lo largo de 
caminos terrestres y acuáticos que nos permitirán dar con la misión de Yang Liangyao: ha-
biéndose encargado ya de las negociaciones en nombre de su emperador con vietnamitas y 
tibetanos, la misión que este recibió en secreto de rodear Asia por el Océano Índico para 
llegar a Bagdad y negociar con el califa abasí la formación de una coalición militar que con-
tuviera la expansión del Imperio Tibetano es un hecho del más alto interés para la recons-
trucción de la geopolítica de finales del siglo VIII, así como de las redes de navegación y del 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 1-5 
 

3 

conocimiento geográfico, tecnológico y etnográfico que poseían los chinos (y demás involu-
crados en el viaje) de esa época. 

En el segundo artículo hay muchos viajes, todos dominados por uno que es inaugural en la 
historia de la literatura mundial: el de Gilgamesh. Se trata de “La edad de bronce en Meso-
potamia como una era cosmopolita”, del excelente investigador belga Marc van de Mieroop, 
experto en la edad antigua del Medio Oriente. Este autor nos trae aquí un examen de las 
múltiples rutas del viaje de Gilgamesh, que, lejos de limitarse a la versión estandarizada en 
el mercado librero (la de Sin-lēqe-unninni, en la ortografía de Van de Mieroop, o Sîn-lēqi-
unninni en otra ortografía algo más extendida), cambian de autor a autor, dándole a su prota-
gonista distintos caminos, itinerarios y motivos, y dándole a sus acciones distintos significa-
dos. Con esas variaciones, signo de un empuje innovativo constante presente en varios pue-
blos, el artículo pone en entredicho dos hipótesis: en primer lugar, que Sin-lēqe-unninni haya 
dado forma a la versión estándar del poema o, en general, que haya habido una versión es-
tándar; y en segundo lugar, que las demás versiones del poema, desperdigadas por cinco 
siglos desde el Levante y Anatolia hasta Mesopotamia, sean meras copias de este. Desvir-
tuando estas hipótesis algo arraigadas, Van de Mieroop se atreve a aventurar una hipótesis 
alternativa que viene a ofrecernos una reestructuración de la idea con que vemos el sistema 
cultural de la edad de bronce mesopotámica: ¿y si, en lugar de hablarnos de una monopoli-
zación de la creación intelectual en manos de los babilonios, la extensión de su sistema de 
escritura, el cuneiforme, en realidad viene a hablarnos de una intrincada red de creación lite-
raria en que maestros y alumnos, viajando por el desierto, iban y venían entre las tradiciones 
acadias, hurritas, hititas y demás? Así, deja de ser sorpresivo que haya sido justo en el mo-
mento de mayor centralización política, tras la dramática expansión del Imperio Asirio, que 
esta confluencia de los pueblos levantinos, anatolios y mesopotámicos alrededor del cunei-
forme se haya interrumpido, dando lugar a distintos sistemas alfabéticos y a cierta fragmen-
tación de las tradiciones intelectuales. 

De tercero en nuestra selección, tenemos el artículo de la historiadora iraní Mahdieh Tavakol 
sobre “El círculo de estudiosos itinerantes de Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī y la transmisión de co-
nocimiento en el Irán safávida”, cuyo título explica el tema a tratar con mucha precisión: en 
este artículo, vamos a seguir a Bahā’ al-Dīn por las llanuras iranias, moviéndose por toda la 
geografía safávida con la corte de su más grande emperador, Shah Abbas I, que movía con-
sigo a toda su corte como si llevara una gran capital móvil, dándole muchos caminos que 
atravesar a su principal jurista, el mentado Bahā’ al-Dīn, un clérigo chií exiliado en su juven-
tud de tierras otomanas y venido al Imperio Safávida de la mano de su padre. Bahā’ al-Dīn 
acabaría dedicándose, en su edad más vieja, a este viaje constante en las huestes del empera-
dor, junto a sus alumnos, que eran también sus amigos, en un ejemplo de intersección entre 
las formalidades e informalidades de la transmisión del conocimiento en la civilización islá-
mica, cuyas élites buscaban la educación en un paisaje lleno de estudiosos itinerantes y ma-
drazas establecidas. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 1-5 
 

4 

El siguiente artículo nos deja ver que esa educación de las élites, con la que se busca dominar 
una tradición intelectual consignada en textos, no es la única educación que se beneficia del 
viaje. Yiwen Li, en su artículo “Entre Ningbo y Nara: Las redes de los artesanos chinos que 
viajaban al Japón medieval”, nos muestra hasta qué punto el conocimiento de tradiciones 
más laborales, incluso motrices, puede llevar a sus habientes a un viaje igual de extenso que 
el de Bahā’ al-Dīn o los escritores de la edad de bronce. Con base en la inscripción ritual del 
monasterio de Tōdaiji, que celebraba su reconstrucción tras la destrucción de que fue objeto 
durante las Guerras Genpei, la autora reconstruye las redes de un grupo de artesanos venidos 
de Ningbo al Japón para tallar en piedra las figuras tan ansiadas por los monjes budistas a 
cargo de la reconstrucción, de una dificultad técnica tal que el encargo fue rechazado en 
repetidas ocasiones por los artesanos japoneses establecidos en la isla, que estaban más a la 
mano para el trabajo. Los artesanos hicieron transportar y medio tallar piedras inmensas 
desde su pueblo natal, echaron mano de los navegantes chinos establecidos en la isla, en Nara, 
organizaron el trabajo de otros artesanos japoneses en la construcción, participaron de obras 
paralelas, como la reparación de una canalización, y fueron felicitados por el emperador 
mismo por la excelencia con que se habían conducido en su trabajo, en un proceso que los 
llevó a echar raíces en sus nuevas tierras, formar familias, buscar trabajo en Japón y dejar 
generaciones posteriores envueltas en las mismas redes y dedicadas al mismo oficio. 

El proceso contrario, el del desarraigo, es el que vemos en el examen minucioso que hace 
Gadi Algazi, historiador israelí, de una campaña de desplazamiento que tiene por víctimas a 
varias tribus beduinas palestinas del norte del desierto del Naqab, hoy renombrado Néguev 
por sus colonizadores. En “La nomadización de los beduinos: Desplazamiento, resistencia y 
clientelismo en el norte del Naqab, 1951-1952”, vemos el proceso por el cual los más altos 
dignatarios del recién establecido Estado de Israel, en su envite para judaizar las áreas más 
fértiles del país que acababan de fundar, deciden la expulsión paralegal de las tribus de al-
‘Uqbi, al-Talalqa, al-Afinish y al-Huzayl, asentadas allí de tiempo atrás, y ello pese a la con-
cesión, en 1949, de la ciudadanía israelí en recompensa por su aceptación de la soberanía 
israelí durante la Nakba (1947-1948). Además de este proceso intraestatal, vemos también el 
despliegue de múltiples estrategias de resistencia en la relación entre la población indígena 
de la región y los funcionarios locales del estado, entonces aún militarizado bajo los gobier-
nos militares que ocuparon las regiones de más reciente colonización entre la Nakba y la 
Naksa (1967). El artículo viene a desmentir una afirmación repetitiva concerniente a los be-
duinos: en lugar de ser una población arraigada y productiva, se nos dice, los beduinos eran 
gentes nómadas del desierto que el gobierno israelí ha intentado traer a la modernidad. La 
reconstrucción de esta campaña militar de desplazamientos nos pone ante los ojos un hecho 
histórico en contravía: que los beduinos de las cuatro tribus expulsadas cultivaban la tierra y 
construían, por ejemplo, las escuelas del norte del Naqab; que acabaron teniendo que partir 
de sus asentamientos para trabajar en una zona árida que no produce los alimentos necesarios 
para la vida y, por tanto, que solo una vez fueron desplazados tuvieron problemas para echar 
raíces y trabajar la tierra, teniendo entonces que andar aquí y allá, y abandonar sus pueblos. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 1-5 
 

5 

Es decir, que los supuestos nómadas beduinos fueron nomadizados por los vencedores de la 
guerra de 1948. 

A estos cinco artículos los acompañan dos reseñas. La primera de estas reseñas versa sobre 
el libro de Viren Murthy, Pan-Asianism and the Legacy of the Chinese Revolution, en que se 
hace un examen del pensamiento económico panasiático en las escuelas japonesa y china, 
expresión de un sueño multifacético por unir las economías asiáticas frente a la aparente 
omnipotencia del capitalismo occidental, que para comienzos del siglo pasado dominaba toda 
la producción industrial del mundo; y el libro de Dilnoza Duturaeva, Qarakhanid Roads to 
China, en que se reconstruyen los itinerarios de comerciantes y diplomáticos que atravesaban 
Asia Central durante los siglos X, XI y XII, entonces bajo control qarajaní, para ir del mundo 
islámico a China y viceversa en busca de mercancías y alianzas, y llevando tributos y men-
sajes, y todo ello con base en fuentes chinas o islámicas procedentes de la época medieval, 
así como por medio del examen de la evidencia arqueológica disponible. 

 

*** 

 

A la fecha, este es nuestro número más extenso: cinco artículos –entre ellos el más extenso 
que hemos publicado– allí donde solo habíamos presentado tres o cuatro, y dos reseñas. Aún 
así, hay ausencias que no hemos remediado. India, tan central para la historia global, ha sido 
muy pocas veces objeto de nuestro trabajo. Lo mismo cuenta para Indochina o ciertos pueblos 
y tradiciones parcialmente subsumidas por la civilización islámica, como los armenios o el 
zoroastrismo. Ni hablar de las poblaciones asiáticas de Rusia. Asia, esto lo saben nuestros 
lectores, es un continente vasto. No es mala fe lo que ha excluido a estas experiencias histó-
ricas de nuestras páginas. Pronto nos alcanzará el trabajo para traerlas a nuestros lectores. 
Mientras tanto, he de agradecerles el interés que nos muestran, y pedirles que lean este nú-
mero, con el que Asiática: Miscelánea de orientes completa dos años de vida. De viaje. 

 

Bogotá D.C., 1ero de diciembre de 2025 

 



 

6 





Nota sobre las grafías y las referencias 

 

 

el equipo de 

ASIÁTICA: MISCELÁNEA DE ORIENTES 

 

 

Como hemos explicado en anteriores números, esta nota va dirigida a los lectores que tengan 
dudas sobre ciertas particularidades de las transliteraciones al sistema latino de escritura y de 
la referencia a distintas fuentes históricas sin paralelos muy directos en el acervo archivístico 
de las sociedades latinoamericanas y occidentales. 

En caso de que nos refiramos a otra nota redactada previamente para los lectores de algún 
número anterior, con ánimo de simplificar esas referencias, usaremos una notación que se-
guirá el siguiente formato: NGR 1-2.1; es decir: vol. 1, n° 2, punto 1 de la “Nota sobre las 
grafías y las referencias”. Así las cosas, procedamos: 

1. Se ha elegido la notación AHSh para indicar una variación del calendario musulmán 
que no habíamos usado antes, y que es muy relevante para las fuentes usadas en el 
artículo de Mahdieh Tavakol, “El círculo de estudiosos itinerantes de Baha’ al-Din al-
‘Amili y la transmisión de conocimiento en el Irán safávida”. Como ya saben los 
lectores (NGR 1-2.4), AH significa Anno Hegirae. AHSh (Anno Hegirae Shamsi, 
donde “shamsi” significa solar) es nuestra forma de referirnos a la variación chií tan 
frecuente en Irán de este mismo calendario, inaugurado también por la hégira pero 
basado en un conteo solar de los años. En ocasiones se usa en castellano una abrevia-
ción tomada del inglés: Solar Hijri (SH). Sin embargo, este préstamo no nos parece 
necesario. Por último, en ese calendario, estamos escribiendo esta nota en el noveno 
mes del año 1404 (coincidente con diciembre del 2025 en nuestro calendario). 

2. En los casos en que ha habido que transliterar nombres túrquicos, persas o árabes 
escritos en el sistema de escritura persoárabe, nuestros autores han recurrido al sis-
tema IJMES (International Journal of Middle East Studies). Igual que hemos hecho 
en ocasiones anteriores con el uso del EI2 (Encyclopedia of Islam, 2nd Edition, ver 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 6-7 
 

7 

NGR 1-2.1), nos hemos apegado en la medida de lo posible a este sistema de transli-
teración. 

3. En algunas ocasiones, el lector encontrará variaciones en las grafías de topónimos y 
nombres propios en títulos y subtítulos. Esta variación se debe únicamente a nuestra 
incapacidad para solventar una falta tipográfica. El cuerpo del texto, redactado en su 
totalidad con la tipografía Times New Roman, no presenta ninguno de esos problemas 
por ser dicha tipografía una de las más completas a nuestra disposición. 

4. En ocasiones, sobre todo en el artículo de Angela Schottenhammer (“La misión de 
Yang Liangyao ante el califa de Bagdad, año 785: ¿Evidencia de una temprana alianza 
sino-árabe?”), el lector encontrará citas a textos antiguos que han sido tomadas de su 
reproducción o traducción en textos publicados luego por alguna imprenta moderna 
(en términos generales, siglos XIX-XXI). En esos casos, los pies de página no se 
refieren a ellos en las formas completa o abreviada que se destinan a textos de otra 
índole también “incluidos” en libros compilatorios. En lugar de abreviarse por el ape-
llido del compilador, se usa un formato ajustado a las fuentes clásicas, según sus pro-
pias divisiones, que no siempre se ajustan a la perfección con nuestras subdivisiones 
en capítulos y secciones y demás. 

5. No hemos intervenido los mapas de los artículos de Angela Schottenhammer y Yiwen 
Li por temor a reducir su calidad gráfica. El lector no encontrará traducción al español 
de los topónimos que allí encontrará en inglés. 

6. En el artículo de Gadi Algazi, “La nomadización de los beduinos: Desplazamiento, 
resistencia y clientelismo en el norte del Naqab, 1951-1952”, no hemos usado ningún 
patrón de transliteración sistemático del hebreo al sistema latino de escritura. En lugar 
de intentar esto, hemos seguido sin mucha revisión las transliteraciones del autor, 
hablante nativo de hebreo. Por lo demás, los títulos de los ítems bibliográficos origi-
nalmente escritos en hebreo se ofrecen aquí en español siguiendo la decisión del autor, 
que tradujo todos los títulos, incluso los del material archivístico, del hebreo al inglés. 

7. El autor verá varias variaciones ortográficas en el artículo de Marc Van de Mieroop, 
“La edad de bronce de Mesopotamia como una era cosmopolita”, sobre todo entre los 
usos del propio autor y otros usos que encontrará en el aparato crítico de ese artículo. 
Algunas de esas variaciones han hecho carrera en lengua castellana, como la que 
atañe al más famoso de los escribas del Poema de Gilgamesh, Sin-lēqe-unninni. En 
el ámbito de las traducciones de esos textos tan antiguos, habrá también variaciones, 
ya con respecto a fragmentos que conozca de sus lecturas previas de esa tradición e 
historiografía, ya con respecto a los usos de otros autores en el aparato crítico. Pido 
al lector que no se impaciente en demasía: estas variaciones obedecen a desacuerdos 
profesionales en la manera de transliterar, pronunciar y traducir el acadio antiguo, 
discusiones estas que son extensísimas, que no nos hemos tomado el trabajo de seguir, 
y que resultan complicadas incluso para los expertos y especialistas.



 

Artículos 
 
 

Angela Schottenhammer 

Marc Van de Mieroop 

Mahdieh Tavakol 

Yiwen Li 

Gadi Algazi 



 

8 



 

La misión de Yang Liangyao  
ante el califa de Bagdad, año 785 

¿Evidencia de una temprana alianza sino-árabe? 

 

Publicación original: 

Bulletin de l’Ecole Francaise d’Extrême-Orient, n° 101 (2015), págs. 177-241. 

 

 

ANGELA SCHOTTENHAMMER 

 

 

Introducción 

 

l principal foco de interés de este artículo es la información de la inscripción de la 
estela lapidaria (shendao zhi bei 神道之碑) de un eunuco chino de nombre Yang 
Liangyao 楊良瑤 (736-806). Dicha estela fue descubierta originalmente por el ar-
queólogo e historiador chino Zhang Shimin 張世民 en la Provincia de Shaanxi, cerca 

al actual Xi’an 西安 (en la villa de Xiaohuyang 小戶楊, en el condado de Yunyang 雲陽, distrito 
de Jingyang 涇陽, cerca de Xianyang 咸陽; véase el mapa 2).1 Según se ha reportado, la estela 

 
Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Víctor Santiago Mayorga 
Reina y Luisa Fernanda Rojas Monroy. Agradezco a Angela Schottenhammer su interés en aclarar dudas surgidas 
durante esta traducción; la correspondencia que sostuvimos durante la preparación de esta versión me permitió evitar 
toda clase de errores históricos. 
Este estudio es parte del proyecto de Iniciativa Prioritaria de Investigación Colaborativa (Major Collaborative Re-
search Initiative – MCRI) patrocinado por el Concejo de Ciencias Sociales y de Investigación en Humanidades de 
Canadá. Me gustaría expresar aquí mi más especial agradecimiento al doctor Hashizume Retsu 橋爪烈 del Instituto 
de Ciencia Chiba (Chiba kagaku daigaku 千葉科学大学), particularmente por sus útiles sugerencias con respecto a las 
transcripciones de nombres árabes. También me gustaría agradecer a los editores del BEFEO por sus útiles 

E 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

9 

mide 185,5 centímetros de altura y 93,5 centímetros de ancho, siendo la parte superior, que 
introduce la estela con caracteres de sello, de 85,5 centímetros de altura (véase la ilustración 
de abajo). Normalmente, una shendao bei se ubica en el camino que lleva a la tumba, o di-
rectamente en frente de ella. La tumba misma de Yang Liangyao, que podría entregarnos 
información adicional, incluyendo la inscripción de su tumba (muzhiming 墓誌銘), no ha sido 
excavada. 

El texto de la estela, con su auto-designación de “Inscripción de la estela del paso a la tumba 
del antiguo funcionario Yang de la (dinastía) Tang” (“Tang gu Yang fujun shendao zhi bei” 
唐故楊府君神道之碑), apareció por vez primera en la “Crónica local del distrito de Jingyang” 
(Jingyang xianzhi 涇陽縣志) en el 2001.2 En el 2005, Zhang Shimin publicó una versión de la 
inscripción que estaba basada en su análisis del texto original. Desde entonces, Rong Xin-
jiang 榮新江, de la Universidad de Beijing, ha analizado la inscripción usando frotamientos, 
y en 2011 y 2012 propuso varias correcciones y adiciones tomando en cuenta la situación 
militar y política de la dinastía Tang.3 

No es necesario decir de este análisis que difícilmente podría haber sido publicado en su 
forma actual sin el completo trabajo fundacional llevado a cabo por Rong Xinjiang y Zhang 
Shimin. En este artículo, mi intención será complementar el trabajo preliminar sobre la mi-
sión de Yang, enmarcándola en un contexto político y económico más amplio que los con-
textos considerados hasta ahora. Al comparar los contenidos de la estela con la información 
provista por otras fuentes, podemos derivar conclusiones más detalladas acerca de los facto-
res que pueden haber instigado el viaje que se describe en ella, y, sobre todo, acerca de las 
razones por las cuales este viaje no ha sido incluido en otros registros históricos. Particular-
mente, quiero lidiar con las siguientes preguntas: ¿por qué no se ha hecho mención, en 

 
comentarios y sugerencias sobre una versión previa de este artículo. Mi primer estudio sobre este tema fue publicado 
en alemán en 2014, bajo el título de Yang Liangyaos Reise von 785 n.Chr. zum Kalifen von Baghdad. Eine Mission 
im Zeichen einer frühen sino-arabischen Mächte-Allianz? (Gossenberg: Ostasien Verlag). 
1 La estela se halla en el Museo de Jingyang. Amablemente, Rong Xinjiang me dio copias, fotografías, y un calco de 
la estela que hizo Zhang Jianlin 张建林 (entonces vicedirector del Instituto Arqueológico de la Provincia de Shaanxi). 
También recibí una copia del último artículo de Zhang Shimin (“Yang Liangyao: Zhongguo zuizao xia Xiyang de 
waijiao shijie”, en Shufa congkan, n° 5 (2013), págs. 31-41), en el que el autor no solo publicó un calco de la estela, 
sino también una cuidadosa transcripción del texto. Me gustaría agradecerles a estos dos colegas su permiso para el 
uso –que ellos autorizaron para este proyecto– de las fotografías, el calco y la transcripción. Durante una expedición 
de investigación que me llevó a Xi’an en agosto del 2015, Zhang Shimin me informó que las autoridades locales 
habían ya iniciado la búsqueda de fondos para localizar y desenterrar la tumba de Yang Liangyao, de manera que ya 
solo nos resta esperar que aparezca, en el futuro cercano, más información sobre la vida y la personalidad de Yang 
Liangyao, y que no haya habido alguna profanación de la tumba que dé al traste con esos planes. 
2 He Ping (ed.), “Wenwu zhi (3)”, “Beijie (1)” y “Qita beishi (1)”, en Jinyang Xianzhi (Xi’an: Shaanxi renmin chu-
banshe, 2001). 
3 Zhang Shimin, “Yang Liangyao: Zhongguo zuizao hanghai xia Xiyang de waijiao shijie”, en Xianyang Shifan xue-
yuan xuebao, vol. 20, n° 3 (2005), págs. 4-5. En el 2011, Rong Xinjiang propuso varias correcciones más en su 
charla dictada en la conferencia internacional “Land and Maritime Communication and World Civilizations”, cele-
brada en la Universidad Sun Yat-Sen, en Guandong. Después, el artículo original fue publicado en inglés como Rong 
Xinjiang, “New Evidence on the History of Sino-Arabic Relations: A Study of Yang Liangyao’s Embassy to the Abba-
sid Caliphate”, en Victor Mair & Liam Kelley, Imperial China and its Southern Neighbors (Singapur: Institute of 
Southeast Asian Studies, 2015), págs. 239-267. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

10 

ninguna otra fuente, de una misión diplomática tan importante?, y ¿por qué nunca ha apare-
cido esta en el discurso académico? Estas cuestiones no han sido siquiera planteadas por 
Zhang Shimin ni por Rong Xinjiang. Discutiré asuntos conectados con la posible identidad 
de Yang Liangyao, algo que hasta ahora ha sido dejado de lado en la investigación. Pese a 
que brilla por su ausencia toda indicación clara de que este viaje haya tenido lugar en absoluto 
tanto en la historiografía china como en la historiografía del Medio Oriente, no hay razón 
plausible para descartar automáticamente la posibilidad de que la misión se haya llevado a 
cabo, o para asumir que alguien debió inventarse esa historia en un documento epigráfico 
como una estela de piedra de carácter funerario.4 Las circunstancias históricas y la compara-
ción con la información mencionada en otras fuentes cuando menos sugieren que la misión 
fue enviada, quizá con éxito, y que hay varias buenas razones para explicar por qué la misión 
y la información concerniente a Yang Liangyao mismo no fueron incluidas en los recuentos 
oficiales. En el anexo, presentaré un análisis detallado de esas partes de la estela que son de 
interés y relevancia en nuestro contexto, y ofreceré una transcripción, una traducción com-
pleta y varias fotografías de la estela. 

El texto de la inscripción será analizado comparativamente sobre el trasfondo del paisaje 
político durante el reinado del emperador chino Dezong 德宗 (r. 780-785), y más específica-
mente sobre el trasfondo de la política cortesana frente a la agresión tibetana. Siendo así, el 
artículo no solo excede los límites de las investigaciones ofrecidas por Rong Xinjiang y 
Zhang Shimin, sino que también va más allá de mi primer estudio sobre el tema, publicado 
en alemán en 2014, antes de que apareciera el reciente capítulo de libro de Rong Xinjiang.5 
La estela registra la biografía de Yang y afirma que este fue enviado por el emperador Dezong, 
en el año 785, como heraldo ante los abasíes (Heiyi dashi 黑衣大食; literalmente, “tayikos [a 
veces escrito como Tājīk o Tadzhik] vestidos de negro”6; esta es una transliteración de la 
palabra persa “Tāzīk”, que fue aplicada, originalmente, a los iranios para contrastarlos con 
los turcos, pero que luego vino a significar, en general, “árabes”). Parece que la misión tenía 
la intención de pedir a los árabes apoyo militar contra los tibetanos. Se dice allí que Yang 
Liangyao salió de Cantón, viajó por mar hasta el Golfo Pérsico, y volvió a China tras com-
pletar su misión con éxito… Al menos este es el recuento que registra la estela. En conse-
cuencia, para poder examinar y verificar los eventos, circunstancias y desarrollos históricos 

 
4 Discutí este asunto personalmente, una vez más con Rong Xinjiang en Beijing, a inicios de septiembre del 2015. 
Los dos estamos convencidos de que es de hecho bastante poco plausible que la estela sea falsa. La cuestión de si la 
misión tuvo o no éxito es distinta, y será discutida más abajo. 
5 Véase Angela Schottenhammer, Yang Liangyaos Reise von 785 n.Chr. zum Kalifen von Baghdad. Eine Mission im 
Zeichen einer frühen sino-arabischen Mächte-Allianz? (Gossenberg: Ostasien Verlag, 2014); véase también Rong, 
“New Evidence”. También me gustaría enfatizar que desde entonces he permanecido en contacto continuo tanto con 
Rong Xinjiang como con Zhang Shimin. Es claro que Rong Xinjiang fue el primero en exponer la idea de que la misión 
de Yang Liangyao se llevó a cabo con el objetivo de solicitar a los árabes ayuda militar contra los tibetanos. Aunque 
mi intención es concentrarme en aspectos de esta misión que han sido dejados de lado, obviamente hay cierto traslape 
entre mi artículo y el capítulo de libro de la autoría de Rong Xinjiang.  
6 El color del uniforme y de la bandera de los gobernantes abasíes era el negro, mientras que el color de los omeyas 
era el blanco. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

11 

registrados en la estela o relacionados con ella, analizaré también detalles que no están vin-
culados directamente con esta misión. Estos detalles nos ofrecen una imagen de la política 
Tang contemporánea y nos dicen más acerca de todo el contexto histórico en cuestión y sobre 
la posibilidad de que esta misión haya tenido lugar en realidad. 

 

Cruces tempranos del Océano Índico por parte de personas chinas 

 

En 2008, en su obra Wenben, tuxiang yu wenhua jiaoliu 文本, 圖像與文化交流 (“Textos, imáge-
nes e intercambio cultural”), Zhang Guangda 張廣達 escribió: 

在唐代﹐確曾橫渡印度洋且有姓名可考的中國人有二人。一為達奚宏通﹐一為杜環。 

De hecho, en el periodo Tang ya había chinos que cruzaban el Océano Índico. Los nombres 
de dos de estos hombres nos son conocidos: uno era Daxi Hongtong, el otro era Du Huan.7 

Los dos individuos mencionados por Zhang Guangda escribieron acerca de sus viajes a través 
del Océano Índico. Desafortunadamente, no ha sobrevivido hasta nuestros días ni una sola 
frase del reporte de viajes de Daxi Hongtong 達奚弘通.8 Sin embargo, el Zhongxing guange 
shumu 中興館閣書目, un catálogo de la biblioteca palaciega de los Song del sur terminado en 
1186, nos cuenta acerca del autor y de la creación de su texto: 

西南諸蕃行記一卷，唐上元中唐州刺史達奚弘通撰，弘通以大理司直使海外，自赤土至虔那，凡經三十

六國，略載其事。 

Daxi Hongtong, Inspector Regional de Tangzhou [en el Henan actual], escribió un texto titu-
lado Reporte de un viaje a todos los países extranjeros del suroccidente durante la era Shang-
yuan (760-762) del periodo Tang. Él viajó por mar como Representante de la Suprema Corte 
de Chitu9 a Qianna10, y visitó un total de treinta y seis países. [Su libro] registró un sumario 
de lo que aconteció.11 

 
7 Zhang Guangda, Weben, tuxiang yu wenhua jiaolu (Guilin: Guangxi Shifan daxue, 2008), pág. 144. 
8 Durante las eras Tang, Song y Ming, el diario de viajes de Daxi Hongtong (o Daxi Tong 達奚通, en otros lugares Daxi 
Hong 達奚洪, por ejemplo en el Songshi 157.5154) fue catalogado bajo varios títulos: Zhufan xingji 諸蕃行記 (Chong-
wen zongmu 崇文總目 2.91); Hainan zhufan xingji 海南諸蕃行記 (Xin Tangshu 58.1508; Tongzhi 66.783; Yuhai 16.6b; 
Guoshi jingji zhi 3.110); Xinan zhufan xingji 西南蕃行記 (Zhongxing guange shumu 中興館閣書目, en Yuhai 16.6b, cuyo 
nombre abreviado es 書目); Xinan haifan xingji 西南海蕃行記 (Songshi 157.5152); Haiwai sanshiliu guo ji 海外三十六

國記 (Songshi 157.5154). El Guoshi jingji zhi 國史經籍志, el catálogo de la Biblioteca Real de la dinastía Ming confec-
cionado por Jiao Hong 焦竑 (1541-1620) en 1594 es la más reciente referencia a este libro, ahora perdido. 
9 Chitu 赤土 era un país ubicado en la costa oriental de la península malaya. Durante la dinastía Sui, el país envió a 
China misiones diplomáticas con frecuencia; véase Paul Wheatley, “Ch’ih-t’u 赤土”, en Journal of the Malayan 
Branch of the Royal Asiatic Society, vol. 30, n° 1 (1957), págs. 122-133. 
10 Probablemente, Qianna 虔那 se refiere a Kana (cerca de al-Jazir, en Amman, al sur de la península arábiga). Parecer 
ser que este fue el destino final del viaje de Daxi Hongtong. 
11 Así se cita en el Yuhai 16.6b. No hay información sobre los territorios entre Chitu y Qianna. Véase Chen Jiarong, 
“Nanming wang”, particularmente “Tangdai de Guangzhou tonghai yidao” 唐代的廣州通海夷道. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

12 

El registro de viaje de Du Huan 杜環 también está incompleto. Du Huan viajó por mar desde 
el “País del tayiko” (Dashi 大食, es decir, el Imperio o Califato Abasí) de vuelta a Cantón; 
estos son los mismos puntos de partida y llegada del viaje de Yang Liangyao. Así las cosas, 
el reporte de viaje de Du Huan puede haber servido como una suerte de guía viajera para 
Yang Liangyao. 

Afortunadamente, el tío de Du Huan, Du You 杜佑 (735-812), citó varios apartados de ese 
libro en su enciclopedia histórica Tongdian 通典 (“Instituciones comprehensivas”). Particu-
larmente, el capítulo 193 (“Bianfang dian” 邊防典 [Instituciones de la defensa de las fronteras]) 
contiene pasajes sobre las relaciones de China con las tierras occidentales.12 En el año 751, 
Du Huan fue “capturado” por soldados árabes durante la batalla de Talas (al norte de Samar-
canda) y fue llevado a la capital del Califato Abasí, al-Kūfah (o Kufa, en el actual Iraq, circa 
160 kilómetros al sur de Bagdad). Desde allí, viajó más allá, a Damasco y algunas otras 
ciudades árabes. Tras volver a Cantón en un velero mercante, Du Huan dejó registro de sus 
experiencias en una obra titulada JIngxing ji 經行記 (“Registros de [mis] viajes”).13 Cerca del 
final de la dinastía Qing, Chen Yunrong 陳運溶 (1858-1918) se dio a la tarea de reconstruir 
los Jingxing ji hasta alcanzar su forma original, y es sobre ese trabajo que se basan las edi-
ciones modernas del texto.14 

La descripción que hace Du Huan de las “Tierras de los Tājīk”, positiva en grado sumo, 
aparejada con las oportunidades que le fueron concedidas durante sus viajes, indican que él 
no era un prisionero de guerra en el sentido tradicional. Es improbable que Du Huan visitara 
personalmente todos los países y regiones acerca de los cuales escribió. Probablemente, algo 
de su información se basó en rumores, pues describió varias áreas solo superficialmente y 
con brevedad. Es improbable que haya visto Bagdad con sus propios ojos, pues la ciudad fue 
refundada como capital solo en el año 762 por orden de Abū Ja‘far ‘Abd Allāh ibn Muḥam-
mad ibn ‘Alī al-Manṣūr (r. 754-775 [136-158 AH]), segundo califa del Imperio Abasí. Para 
entonces, Du Huan estaba ya viajando de vuelta a China.15 Su reporte incluye, por ejemplo, 
una descripción detallada del día a día del al-Kūfah de entonces,16 pero nos provee muy pocas 
observaciones acerca de las relaciones diplomáticas con China. Lo que sí sabemos es que, 
además de ceremonias y banquetes, el intercambio de regalos era muy importante. Du Huan 

 
12 El reporte de Du Huan está ausente de todos los catálogos de libros de las dinastías Tang, Song y Ming. Todas las 
citas ulteriores parecen haber sido tomadas del Tongdian 通典, de Du You (735-812), publicado con un comentario 
crítico de Wang Wenjin 王文錦 et al. (Beijing: Zhonghua, 1988). No es claro si el reporte completo circuló alguna vez 
de manera masiva. No hay un solo catálogo de libros de la dinastía Tang que indique que el reporte de Du Huan llegó 
a la Biblioteca Real. 
13 Véase Ma Duanlin, Wenxian tongkao (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1936), 336.2636. 
14 Esa edición apareció en 1911 como Lushan jingshe congshu 麓山精舍叢書, en las reediciones de Chen Yunrong de 
obras acerca de las regiones fuera de China, “Gu haiguo yishu chao” 古海國遺書鈔.  
15 Friedrich Hirth & William Woodville Rockhill, Chau Ju-kua: On the Chinese and Arab Trade in the Twelfth and 
Thirteenth Centuries, Entitled Chu-fan-chï (San Petersburgo: Imperial Academy of Sciences, 1911), pág. 110, nota 
al pie de página 14. 
16 Du You, Tongdian (Beijing: Zhonghua shuju, 1988), 193.5279. Este fragmento está traducido al alemán en Angela 
Schottenhammer, Yang Liangyaos Reise, págs. 11-13. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

13 

menciona hermosas vajillas de vidrio; y, de hecho, se han encontrado vajillas de vidrio islá-
micas antiguas por toda China, no solo en Cantón sino también debajo del palacio del Templo 
Famen 法門寺 en Chang’an, en 1987. Se presume que estos artículos de vidrio vinieron de 
Iraq.17 Otros objetos valiosos llegaron a China durante la dinastía Tang por medio del Golfo 
Pérsico; por la ruta opuesta, muchos productos chinos hicieron su viaje hasta llegar al Imperio 
Abasí.18 

 

Yang Liangyao y su misión diplomática, tal cual fuera registrada en la Estela Fúnebre 

 

Las circunstancias personales de Yang Liangyao 

 

No hay mención de Yang Liangyao en los recuentos históricos oficiales, ni podemos encon-
trar su nombre en otras fuentes chinas o de Oriente Medio. Todo lo que sabemos de él viene 
de esta única inscripción fúnebre. Según se reporta, sus ancestros eran descendientes de 
Shangfu 尚父, hijo de Zhou Xuanwang 周宣王 (r. 827-782 a.C.), a quien se le otorgó un feudo 
como duque de Yang (Yanghou 楊候).19 No obstante, su feudo fue destruido después por el 
duque Xian de Jin 晉獻公 (¿?-651). De acuerdo con la estela, sus ancestros eran originarios 
de Hongnong 弘農 (ubicado en el Henan actual). Comoquiera, la historia acerca de su ascen-
dencia es con toda probabilidad una analogía forzada, y no debe tomarse necesariamente 
como un hecho. Con frecuencia, al menos durante el periodo Tang, las inscripciones de las 
tumbas tendían a rastrear el origen de la genealogía del muerto hasta inicios del periodo Zhou 
o incluso hasta el Emperador Amarillo como manera de hacer énfasis sobre la larga historia 
de la familia del muerto. Mientras no se descubran otras fuentes sobre su persona (por ejem-
plo, evidencia por hallar dentro de su tumba o incluso, quizá, la inscripción de su tumba), su 
verdadera identidad seguirá sin estar clara. En este contexto es particularmente llamativo el 
hecho de que Yang Liangyao sea presentado ante sus ancestros recientes, después de las afir-
maciones introductorias de la inscripción, como “Señor Yang, con el nombre tabú (hui 諱) de 
Liangyao 良瑤 y el nombre de cortesía (zi 字) de Liangyao 良瑤”. En efecto, es bastante inusual 

 
17 Abdullah Ma Wenuan, Yisilan shijie wenwu zai Zhongguo de faxian yu yanjiu (Beijing: Zongjiao wenhua, 2006), 
págs. 1-26. 
18 El naufragio de Belitung ofrece ejemplos ampliamente ilustrativos sobre este punto. Véase Regina Krahl, John Guy, 
J. Keith Wilson & Julian Raby (eds.), Shipwrecked: Tang Treasures and Monsoon Winds (Washington y Singapur: 
Arthur M. Sackler Gallery, National Heritage Board of Singapore y Singapore Tourism Board, 2010). 
19 En este contexto, debe mencionarse que Zhou Xuanwang combatió contra los “bárbaros occidentales” y estaba 
ocupado en lograr el restablecimiento de la autoridad real; no obstante, hacia finales de su reinado, “muchos señores 
se dedicaron más que todo a rebelarse contra las ordenanzas reales”, una situación que es algo comparable a la habida 
en tiempos del gobierno de Dezong. Véase Edward L. Shaughnessy, “Wester Zhou History”, en Michael Loewe & 
Edward L. Shaughnessy, The Cambridge History of Ancient China. From Origins of Civilization to 221 BC (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1999), págs. 345-347. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

14 

que un individuo tenga un nombre de cortesía que coincida con su primer nombre regular o 
su nombre tabú. El hecho de que el nombre de Yang Liangyao siga siendo igual en estas dos 
instancias podría indicar que su verdadero nombre ha sido reservado en confidencialidad, 
¿tal vez para esconder su verdadera identidad? ¿Puede tener que ver esto con el hecho de que 
tenía un origen familiar humilde? ¿O simplemente no poseía un nombre de cortesía? ¿O es 
así porque era un eunuco? ¿Estaba él, tal vez, involucrado en asuntos políticos o de naturaleza 
delicada? ¿O estaba él relacionado posiblemente con otras personalidades Tang que llevaban 
el apellido Yang y que han sido presentadas como ejemplos negativos en la historiografía 
oficial posterior? 

Este tipo de juicios morales eran un lugar común de la historia oficial. En la formulación de 
Burton Watson: “formar un argumento moral”,20 es decir, suprimir el mal y animar a hacer 
el bien (cheng e quan san 懲惡勸善), era una de las principales máximas de la historiografía 
china. Alabar y culpar (baobian 褒貶), y determinar lo bueno y lo malo, sobrepasan como 
criterio historiográfico a lo falso y lo verdadero. Este tipo de moralidad podía menospreciar 
personas de las cuales el autor de una inscripción, o, en general, de cualquier “historiografía 
privada”,21 pudiera considerar su menosprecio como correcto o bueno. La historiografía ofi-
cial prefería retratar a los individuos como buenos o malos, hecho este que claramente no 
conduce a un entendimiento cierto de las circunstancias. En este contexto, muchas personas 
que fueron consideradas “inmorales” en retrospectiva eran borradas de los registros oficiales. 
Desafortunadamente, en nuestro caso no poseemos suficiente información como para resol-
ver definitivamente la cuestión de la razón por la cual la historiografía oficial enmudece 
cuando se trata de Yang Liangyao. Sin embargo, podemos intentar algunas especulaciones 
cautelosas. 

Así las cosas, ¿qué sabemos, a estas alturas, de todo lo que lo rodeaba? A partir de la inscrip-
ción de la estela, sabemos que el bisabuelo de Yang Liangyao era un general contado entre 
los “súbditos de mérito de primera clase de la [dinastía] Tang” (Tang yuan gongchen 唐元功

臣).22 Debido a que le fue concedida una tierra en Yunyang, su familia se estableció en una 
residencia permanente cercana a la capital. El más alto puesto que llegó a ocupar su abuelo, 
Yang Huaizhen 楊懷貞, fue el de un servidor público de baja posición en la provincia.23 Apa-
rentemente, su padre, Yang Yanyu 楊彥昱, no obtuvo ningún puesto. En la estela, esto se indica 

 
20 Burton Watson, The Tso chuan: Selections from China’s Oldest Narrative History (Nueva York: Columbia Uni-
versity Press, 1989), pág. 80. 
21 Alguna vez, Herbert Franke anotó que “una definición apropiada [de la historiografía privada] puede [requerir] 
que el concepto de ‘privado’ sea medido de acuerdo con el grado de independencia con respecto a la burocracia, 
particularmente en los cargos de historiadores de la capital”. Véase Herbert Franke, “Some Aspects of Chinese Private 
Historiography in the Thirteenth and Fourteenth Centuries”, en W. G. Beasley & E. G. Pulleyblank (eds.), Historians 
of China and Japan (Londres y Oxford: Oxford University Press, 1961), pág. 115. 
22 Rong Xinjiang ha especificado los méritos que este obtuvo: “Su bisabuelo había sido un meritorio estadista de la 
dinastía Tang, general del Ejército Imperial, y había ayudado al emperador Xuanzong (r. 713-756) a eliminar la 
camarilla de la emperatriz madre Wei”; véase Rong Xinjiang, “Tangchao yu Heiyi Dashi guanxi xinzheng: ji Zhen-
yuan chunian Tang Liangyao de pinshi Dashi”, en Wenshi, n° 100 (2012), págs. 231-243. 
23 Véase el anexo, después de la página 61 de este número. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

15 

con un término que se usa para etiquetarlo como chushi 處士, es decir, “estudioso privado”. 
Yang Liangyao era su cuarto hijo de más edad.24 Resulta interesante que Yang Liangyao es-
tuviera casado con una mujer, Liu 劉, honrada con el título de Señora de la Comandancia de 
Pengcheng 彭城. Tuvieron dos hijos biológicos y uno adoptado. El mayor de ellos se llamaba 
Sheng 昇, el más joven tenía por nombre Cao 操 y el nombre del hijo adoptivo era Ximin 希
旻. No fue sino hasta haber alcanzado una edad de entre 21 y 23 años (entre los años 756 y 
758) que Yang Liangyao fue a la corte del emperador Suzong 肅宗 (r. 756-762) como eunuco 
(neiyang) y fue incluido en la Corte Interna y entre los confidentes íntimos del emperador. 

Debe notarse que, durante la dinastía Tang, era cosa completamente ordinaria que los eunucos 
de alto estatus social estuvieran casados. La práctica de adoptar hijos era también común por 
entonces.25 La influencia que tenían los eunucos en la corte real creció constantemente a lo 
largo de este periodo de la historia china. Este asunto sería tratado por Sima Guang 司馬光 
(1019-1086) en su libro Zizhi tongjian 資治通鑑: 

然則宦官之禍，始於明皇，盛於肅、代，成於德宗，極於昭宗。 

Después, aumentó toda la miseria causada por los eunucos: esto inició bajo Minghuang [es 
decir, el emperador Xuanzong, r. 712-756], floreció bajo Su[zong] y Daizong, y se consolidó 
bajo De[zong] (780-805), alcanzando su cúspide bajo Zhaozong (889-904).26 

Por medio de matrimonios y adopciones, los eunucos buscaban incrementar su propio poder 
y cultivar sus propias cuasi descendencias. Es probable que así hayan ocurrido las cosas tam-
bién con Yang Liangyao. De forma interesante, de acuerdo con el texto de la estela, su hijo 
adoptivo se convirtió en “Director de Supervisión del Entretenimiento de los Huéspedes den-
tro del Palacio” (neishisheng nei yezhe jian 內侍省內謁者監) y “Representante del Palacio Hua-
qing” (Huaqing gong shi 華清宮使) en Chang’an. Casualmente, este era el palacio favorito del 
emperador Xuanzong, donde iba a divertirse junto a su concubina, Yang Guifei 楊貴妃 (719-
756), la femme fatale de la historia china. En consecuencia, parece que el hijo adoptivo de 
Yang Liangyao, Ximin, fue parte de estos círculos influyentes de eunucos. En este contexto, 
no puede descartarse la posibilidad de que Yang Liangyao haya estado relacionado de alguna 
manera con el influyente clan de Yang Guozhong 楊國忠 (muerto en 756) y Yang Guifei.27 En 
ese clan, había personas relacionadas de una u otra forma con los responsables de la rebelión 
de An Lushan y la decadencia del imperio. 

Probablemente, sin embargo, Yang simplemente habría descendido de una familia con un 
estatus bajo y muy modesto. Zhang Shimin investigó recientemente sus antecedentes 

 
24 Véase la transcripción y traducción de la inscripción de “Yang gong shendao bei” en el anexo de este artículo. 
25 Wang Shoudong, Tangdai huanguan zhengzhi (Beijing: Zhongguo shehui kexue, 2009), pág. 93. 
26 Sima Guang, Zizhi tongjian (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 1956), 236.1830. 
27 Ciertamente, Ximin era aún muy joven como para tener algún vínculo personal con Guifei o con Guozhong, pero 
no puede descartarse que haya tenido en absoluto, para este momento, relación con sus familias. Vale la pena exami-
nar en otro estudio la cuestión de qué parentesco existía entre Yang Liangyao, por un lado, y Yang Guozhong o Yang 
Zhilian 楊志廉 (745-807), otro eunuco influyente de ese tiempo. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

16 

personales con algo más de detalle, y sugirió que Yang venía de una familia de bajo estatus, 
sin posibilidad de ascender la escalera de la burocracia oficial por medio de recomendaciones, 
nombramientos hereditarios u otros canales similares. Aún hoy, el 90% de los habitantes de 
la villa que queda cerca de su tumba llevan el apellido Yang 楊. Por tanto, de acuerdo con 
nuestro conocimiento real, es muy alta la probabilidad de que Yang Liangyao diera el paso 
de hacerse eunuco en la corte para así tener una oportunidad de dejar atrás su modesta pro-
veniencia familiar y buscar una carrera oficial. Para muchas personas de clase baja, elegir la 
vida del eunuco era la única manera de entrar a la carrera oficial. 

Como ha señalado Zhang Shimin,28 salta a la vista el hecho de que la estela usa varios carac-
teres cortos parecidos a los caracteres modernos. Por ejemplo, “請” se escribe “请”, “繼” como 
“继”, “萬” como “万”, “邇” como “迩”, “爾” como “尔”, “貌” como “皃”, “輔” como “辅”, o “彌” 
como “弥”. ¿Significa esto que este estilo de caracteres cortos era ya de uso común durante 
el periodo Tang, como sugiere Zhang Shimin? ¿O se debe tal vez al estilo personal del calí-
grafo, Zhao Liangyi 趙良裔? 

Igual que ocurre con la mayoría de las demás inscripciones de estelas de tiempos de la dinas-
tía Tang, el texto tiende a concentrarse en la carrera profesional del individuo. Solo se men-
cionan pistas que tengan que ver con los contactos personales del individuo cuando estos 
están relacionados con su enterramiento. La inscripción nombra un total de cuatro individuos 
involucrados en la creación de la estela: Lu Pi 陸邳, Zhao Liangyi 趙良裔, Tang Zhi 湯陟 y Zhu 
Shiliang 朱士良. Al final de la inscripción, se nos hace saber que el artesano que talló la piedra 
para hacer la inscripción era un tal Zhu Shiliang de Wujun 吴郡 (Suzhou), cuyo nombre puede 
encontrarse en otras dos inscripciones de Shaanzi (del año 811 y del año 815).29 

El texto de la inscripción fue redactado por Lu Pi 陸邳; la caligrafía del texto principal y la 
escritura del sello pueden atribuirse a Zhao Liangyi 趙良裔 y Tang Zhi 湯陟, respectivamente. 
El nombre del autor y de los dos calígrafos se halla al comienzo de la inscripción, inmedia-
tamente después del nombre y el título del dueño de la tumba. Estos tres individuos tenían 
posiciones bajas en la corte, pero eran también “académicos de la Academia Hanlin que es-
taban esperando ser nombrados” (Hanlin daizhao 翰林待詔).30 

 
28  Zhang Shimin, “Yang Liangyao: Zuizao kaituo Zhong Xi Haiyang sichou zhi lu de Xianyangren” 
(news.china.com.cn, noticia del 23 de marzo del 2015). 
29 En lo que respecta a las otras dos inscripciones, se trata de: 1) un pilar de piedra budista del año 811, cuya inscrip-
ción tiene el título de “Foding zunsheng tuoluoni zhuangming bing xu” 佛頂尊胜陀羅尼幢銘并序 (“Introducción a ins-
cripción insignia de los Buddhaṣnīṣavijaya Dhāranī-Sūtras”); este pilar fue encontrado cerca de Xi’an en la década de 
1980. Actualmente, está almacenado en el Shaanxi sheng Shuxue yuan [Academia de Caligrafía de Shaanxi] (véase 
Chen Genyuan, “Tang Foding zunsheng tuoluoni jing zhuang”, 2009). 2) una inscripción en una tumba de Shaanxi 
que data del año 820, titulada “Gu Qinghe jun Zhang furen muzhi” 故清河郡張夫人墓志 (“Inscripción para la tumba de 
la esposa del [señor] Zhang, antiguo prefecto del distrito Qinghe”) (véase Zhou Shaoliang & Zhao Chao (eds.), Tang-
dai muzhi huibian xuji (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2001), pág. 855 passim, Yuanhe no. 78). 
30 Véase Wang Haibin, Tangdian Hanlinshu zhidu zongkao (Changchun: Jilin daxue, 2008), pág. 66 passim. La 
Academia de Hanlin tuvo origen en el año 738, aproximadamente, con el nombre de “Oficina de los Académicos en 
Espera de Órdenes”, y fue renombrada pronto como “Académicos de Hanlin”. Se trataba de un grupo de estudiosos 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

17 

Lu Pi, autor de la inscripción, también es conocido por ser el calígrafo de otros dos textos, 
incluida la “Estela sobre la pacificación de Huaixi” (“Ping Huaixi bei” 平淮西碑) del año 819, 
propiedad de Duan Wenchang 段文昌 (772-835), un influyente funcionario y ministro.31 Duan 
Chengshi 段成式 (aproximadamente 803-863), uno de los hijos de Duan Wenchang, fue el 
autor de los Youyang zazu 酉陽雜俎 (“Registros misceláneos de la montaña Youyang [Si-
chuan]”). Terminados poco antes de su muerte, el texto era una enciclopedia que detallaba 
numerosas plantas, frutas y otros productos de “Persia” (chu Bosi guo 出波斯國). En sus es-
critos, Duan Chengshi disertaba acerca de lo que había leído sobre el mundo, o lo que había 
escuchado sobre él, e incluso lo que había visto. 

Es digno de atención el hecho de que, descontando al artesano que talló la inscripción, las 
otras tres personas involucradas en la composición y producción del texto de la estela –que 
venían posiblemente del medio de Yang Liangyao–32 pertenecieran al círculo de estudiosos, 
eunucos y diplomáticos Hanlin. La relación indirecta con Duan Chengshi sugiere que, du-
rante el siglo VIII y comienzos del siglo IX, los individuos que estaban interesados en el 
“mundo árabe” se conocían el uno al otro, o al menos que se movían por círculos sociales 
parecidos. Puede que Duan haya obtenido de estas personas parte de la información que 
usó.33 Los académicos Hanlin también jugaron un rol importante en la carrera de Yang Liang-
yao, según mostraré abajo. 

 

 

 
que preparaban las proclamas y órdenes imperiales formales, así como obras de índole histórica y de otros tipos, y 
que, en los años 800, obtuvieron importancia gubernativa como consejeros palaciegos. 
31 Previamente, el emperador Xianzong 憲宗 (r. 805-820) le había comisionado a Han Yu 韓愈 (768-824) la prepara-
ción de una estela que tuviera inscrito el título de “Estela sobre la pacificación de Huaixi” (“Ping Huaixi bei” 平淮西

碑), pero esta fue destruida como resultado de la hostilidad violenta entre varios círculos influyentes. Entonces, se 
instruyó a Duan Wenchang que escribiera el borrador del texto de una nueva estela con el mismo título. Lu Pi también 
implementó el texto de la inscripción 楊承和 (del año 823) de Yang Chenghe con el título “Liang Shouqian gongde 
ming bing xu” 梁守謙功德銘并序 (Introducción a la Inscripción sobre las virtudes y los méritos de Liang Shouqian”). 
El texto de la inscripción, titulada “Bingguo gong gongde ming bing xu” 邠國公功德銘并序, fue incluido en elQuan 
Tanqwen 998 [en línea: zh.wikisource.org/wiki/邠國公功德銘]. En línea, hay un escaneo de un calco de esta inscrip-
ción producido en tiempos republicanos y provisto por la Biblioteca Harvard-Yenching (véase pds.lib.har-
vard.edu/pds/view/11100171?op=n&n=1&imagesize=1200&jp2Res =.25&index=-1). Allí se menciona a un tal 
Qiang Qiong 強瓊 como el artesano que talló la inscripción. 
32 Como norma general, si la familia del difunto podía costearlo, la inscripción era compuesta por un hombre que no 
perteneciera a la familia inmediata sino, de preferencia, por uno o varios funcionarios de la élite literaria. Sin embargo, 
claramente, también estamos en posesión de ejemplos en que un familiar cercano de la familia del difunto compuso 
la inscripción de la tumba, como el caso de Wang Chuzhi 王處直 (863-923), véase Angela Schottenhammer, “A Buried 
Past: The Tomb Inscription (muzhiming) and Official Biographies of Wang Chuzhi 王處直 (863-923), en Journal of 
the Economic and Social History of the Orient, vol. 52, n° 1 (2009), págs. 15-56. 
33 Bertold Laufer (Sino-Iranica, Chinese Contributions to the History of Civilization in Ancient Iran: With Special 
Refrerence to the History of Cultivated Plants and Products [Chicago: Field Museum of Natural History, 1919], pág. 
423) menciona la version de Paul Pelliot, según la cual Duan Chengshi había tomado la información sobre plantas 
extranjeras del Bencao shiyi 本草拾遺 (publicado en el año 739) de Chen Zangqi 陳藏器 (681-757). Sin embargo, en 
realidad, según Laufer, lo más probable es que Duan Chengshi hubiera escrito sobre el tema de forma independiente. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

18 

La carrera de Yang Liangyao como funcionario 

 

Como ha observado David McCullen, las inscripciones de tumbas del periodo Tang, al menos 
aquellas incluidas en ciertas colecciones como la Tangdai muzhi huibian, Tangdai muzhi hui-
bian xuji o la Qian Tang zhizhai cangzhi, como norma general, “se refieren por mucho de 
manera oblicua a los eventos políticos más importantes, o a problemas sociales o militares”, 
y solo raramente “incluyen material anecdótico o declaraciones personales”.34 En su mayoría, 
estas estelas son “extremadamente formales” y se concentran sobre todo en la carrera oficial 
del difunto y en “contribuciones o servicios al clan”, es decir, a “acciones dignas de mención 
dentro de las relaciones del clan”. Como en las biografías oficiales, “el material que es de 
gran interés se omite deliberadamente si no se alinea con el ideal del burócrata estudioso”.35 
Desafortunadamente, (aún) no sabemos qué detalles estén registrados en la inscripción de la 
tumba (muzhiming) de Yang Liangyao y si tal vez, para justificar tanto sus actividades como 
la erección de su tumba en presencia de la comunidad ya difunta de los ancestros –especial-
mente dado el hecho de que tenía una proveniencia muy baja y modesta–, su muzhiming 
también entre en detalle acerca de su carrera política. Al menos la estela de piedra, accesible 
y abierta, incluye algunos detalles sobre eventos políticos y asuntos militares, incluso de na-
turaleza delicada. Sin embargo, para nuestro propósito no tiene interés toda la inscripción. 
Por tanto, me gustaría analizar solo las partes de mayor relevancia de la inscripción, y ubicar 
la inscripción misma en su contexto histórico, discurriendo en detalle sobre las circunstancias 
políticas y militares contemporáneas de la estela. Proveeré en el anexo una traducción in toto 
de la estela. 

 

La carrera de Yang Liangyao antes del año 785 

 

A una edad aproximada de 20 años (entre el año 756 y el 757), Yang Liangyao se convirtió 
en eunuco (neiyang 内養, “para la regulación de los asuntos internos”) y empezó su carrera 
en el palacio imperial.36 Durante el curso de los siguientes veinte años, Yang Liangyao as-
cendió gradualmente en la jerarquía de los funcionarios del palacio: fue el supervisor de una 
parte de las mujeres del palacio, y luego se convirtió en el jefe de los guardias a cargo de las 
puertas del palacio.37 Incluso en fecha tan temprana, estuvo involucrado repetidamente como 
mediador en negociaciones con rebeldes. Es probable que las habilidades que mostró en ese 

 
34 David McMullen, “The Death of Chou Li-chen: Imperially Ordered Suicide or Natural Causes?”, en Asia Major 
(3rd series), vol. 2, n° 2 (1989), pág. 24. 
35 Denis Crispin Twitchett, “Chinese Biographical Writing”, en William G. Beasley & Edwin G. Pulleyblank (eds.), 
Historians of China and Japan (Londres y Oxford: Oxford University Press, 1961), págs. 111-112. 
36 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
37 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

19 

entonces lo predestinaron para ser nombrado en una posición de importancia en futuras mi-
siones diplomáticas. 

Entonces fue enviado a Annan 安南 (en Jiaozhi 交趾, en el Hanói actual, en Vietnam) como 
“(Comisionado) para el anuncio (de los decretos imperiales) y para la pacificación (de la 
población)” (xuanwei 宣慰), una tarea a la que aparentemente se dedicó con gran éxito. En el 
año 774, su próxima misión lo llevó a Cantón, adonde fue enviado para que resolviera una 
crisis peligrosa. Parece que tuvo éxito: 

Fue comisionado para ir a Guangzhou. Cuando las tropas rebeldes masacraron a los generales 
y los bandidos incapacitaron al ejército imperial, Geshu Huang 哥舒晃 38, con sus audaces 
ambiciones, quiso asegurar un rango imperial, amenazó a Yang con una espada y le exigió 
que le diera una carta del funcionario correspondiente. El emperador escuchó del comporta-
miento orgulloso e inflexible del Señor [Yang], cuya voluntad y ambición no habían de que-
brarse. Tras estar resuelto el asunto, [Yang] volvió al palacio y fue alabado grandemente por 
su comportamiento. En el duodécimo año (777), fue promovido a la posición de Director de 
los Guardias de Palacio.39 

En el cuarto mes del año 783, varios soldados del condado Jingyuan 涇原 se amotinaron en 
Chang’an. Los soldados, que habían sido reunidos para luchar contra los rebeldes, estaban 
furiosos por no haber recibido las recompensas adecuadas por sus servicios. Zhu Ci 朱泚 (742-
784) había usurpado el trono del emperador Dezong –que buscó refugio a 80 kilómetros al 
noroccidente de Chang’an, en el pueblo de Fengtian 奉天 (cerca de Qianxian 乾縣)–, en una 
historia que también fue registrada brevemente en la estela que nos convoca.40 Desesperado, 
en un intento por someter el alzamiento, el emperador envió una delegación a Tíbet que so-
licitara ayuda militar a los tibetanos. La delegación incluía a Cui Hanheng (¿?-795), director 
de la Biblioteca del Palacio Imperial (mishu jian 秘書監), y a Yang Liangyao.41 Como pago, 
el emperador prometió ceder a los tibetanos las regiones de Anxi 安西 y Beiting 北庭. Esta 
acción terminó salvando a la dinastía Tang del desastre. La inscripción ofrece detalles acerca 
de la misión misma, y provee un vistazo valioso para ver el involucramiento de Yang en este 
asunto diplomático: 

Al comienzo de la era Xingyuan, los cielos aún no habían eliminado todos los desastres que 
habían emanado, y aún había serpientes y puercos andando por ahí.42 El emperador estaba 
preocupado y ansioso con su gente, y el ministro seguía sin decidirse por una estrategia. El 
señor [Yang] fue movido a llanto por la gratitud, y se ofreció a sí mismo como enviado frente 

 
38 Véase el anexo, después de la página 61 de este número. 
39 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
40 Reza la inscripción “Yang gong shendao bei”: 泊建中末遇鸞與順動， 隨駕奉天， 勤勞匪躬， 始終一致. 
41 Cui Hanheng sería capturado después por los tibetanos, igual que otros funcionarios de alto rango. Para una des-
cripción de las circunstancias, véase Wang Zhenping, Tang China in Multi-Polar Asia. A History of Diplomacy and 
War (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2013), págs. 180-181. 
42 La expresión sheshi 蛇豕 representa simbólicamente a una persona que albergue la intención de asesinar a otros 
por los medios más crueles. Véase el anexo, después de la página 61 de este número. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

20 

a los bárbaros occidentales [es decir, los tibetanos]. Solicitó asistencia militar de los tibetanos 
y regresó, tras lo cual estos últimos bloquearon definitivamente el avance de las fuerzas re-
beldes. El ejército de estos destruyó a los grupos de bandidos de Wugong y abrió el acceso a 
Zhouzhi. Los persiguieron como el viento y las nubes, y siguieron aumentando en número. A 
través de montañas y ríos, les mostraron el camino, de forma que evitaran verse rodeados. En 
la era Xingyuan, hizo [de este lugar] su capital provisional y se aseguró al capturar el puente 
del [río] Wei. La restauración del imperio a su anterior situación ocurrió por completo gracias 
a los esfuerzos de nuestro Señor [Yang] y a su petición de apoyo militar. En el segundo mes 
del mismo año [784], fue nombrado asistente ejecutivo del Servicio Interno del Palacio 
[neishi shen jishi], y en el sexto mes recibió el título adicional de mayordomo para el cierre 
de la Corte. Estas rápidas promociones ejemplares fueron su recompensa por sus esfuerzos.43 

No obstante, muchos cortesanos Tang objetaron la propuesta de que se cediera territorio. 
Debido a esas objeciones, la corte envió en su lugar diez mil rollos de seda.44 Sin embargo, 
esto constituyó una violación de la promesa original de Dezong, lo que tuvo por consecuencia 
una nueva escalación de las tensiones con Tíbet después del segundo mes del año 786. Des-
pués de que los tibetanos pusieron asedio a Fengxiang 鳳翔 con 20.000 soldados, el empera-
dor incluso tuvo que despachar a un general como enviado para así intentar reiniciar las ne-
gociaciones. Contra este telón de fondo, la misión de Yang Liangyao ante los abasíes fue por 
tanto parte de una táctica alternativa para conseguir ayuda extranjera (es decir, árabe) para 
contener a los tibetanos (véanse los detalles abajo). Esto se ajustaría en su totalidad con la 
estrategia de política exterior de Dezong, que después recibiría críticas amargas por parte de 
los estudiosos de la era Song, que lo consideraban “cobarde y fatuo”, habiendo “causado 
problemas infinitos para China”.45 

 

La misión ante la corte del califa de Bagdad, año 785 

 

Según explicaré más adelante con más detalle, algunas fuentes indican con fuerza que Li Mi 
李泌 (722-789), consejero cercano al emperador Dezong, planeaba establecer una alianza con 
los uigures, con el reino de Nanzhao 南詔, con una confederación tibetano-burmana de tribus 
asentada en lo que hoy se conoce como Yunnan, con India y con los árabes, siendo estos “el 
más poderoso de los países de las regiones occidentales, con un territorio que se extiende 
desde Pamir hasta el mar occidental, cubriendo así la mitad del mundo conocido”, para así 
contener a los tibetanos (臣願陛下北和回紇。南通雲南。西結大食天竺。如此則吐蕃自困。馬亦易致

 
43 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
44 Wang, Tang China in Multi-Polar Asia, págs. 178-179; Ouyang Xiu & Song Qi, Xin Tangshu (Beijing: Zhonghua 
shuju, 1975), 216b.6094. 
45 Wang, Tang China in Multi-Polar Asia, pág. 181. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

21 

矣。… 大食在西域最強,自蔥嶺盡西海, 地幾半天下).46 En consecuencia, es de gran interés lo que la 
estela que nos concierne tiene para decirnos: 

Al comienzo del [periodo de reinado] Zhenyuan [785-804], después de que fuera eliminado 
el desastre causado por los bandidos, la paz volvió a regir en todos los lugares bajo el Cielo. 
No volvieron a levantarse oleajes en los cuatro mares, y llegaron enviados de lejos [literal-
mente, “intérpretes multiplicados por nueve”] para ser recibidos en audiencia. Antes, [como 
bajo] la dinastía Han occidental [206 a.C.-9 d.C.], si uno hubiera enviado una misión a un 
país remoto, hubiera sido difícil alcanzar un acuerdo. Hoy, el emperador pensó inmediata-
mente en la persona adecuada para comunicarse con otros países. Después de que fueran 
comparados el talento y las habilidades [de diferentes personas], fue claro que nadie además 
del Señor [Yang] estaba capacitado. En el cuarto mes del primer año [del periodo de reinado] 
Zhenyuan [es decir, año 785], a este se le concedió la bolsa púrpura de peces,i y comenzó sus 
deberes como enviado del gobierno al Imperio Abasí. Fue acompañado por asistentes admi-
nistrativos y seguidores, y recibió acreditación diplomática y decretos.ii Después de ser co-
misionado, partió de inmediato, sin sentir miedo por la larga distancia. Tan pronto como llegó 
a Nanhai [es decir, Cantón], dejó el camino y abordó un buque. 

Pese a que el destino era distante, no mostró miedo. Pese a la severidad, estaba confiado en 
poder cruzar [el océano] con seguridad. Su veracidad fue de inspiración para sus subordina-
dos, y su lealtad movió a los espíritus y los poderes sobrenaturales. En consecuencia, el Señor 
[Yang] se cortó el cabello, presentó sacrificios a las olas y exhortó a sus camaradas mientras 
señalaba hacia el sol. Por tanto, Yanghou [es decir, la deidad de las olas y las mareas] suavizó 
los oleajes, y Pingyi [es decir, la deidad de las nubes, la lluvia y el rayo] armonizó los vientos. 
Las velas se elevaron en el cielo, los remos movieron [el buque] hacia adelante con toda la 
fuerza. Luces divinas los guiaron por el camino en la noche, y animales sobrenaturales mar-
caron el camino durante el día. Cuando hubo pasado un año, había ya dejado atrás diez mil 
países. Uno proclamaba las maneras del imperio entre las costumbres extranjeras, de manera 
que su prestigio fuera llevado más allá de las fronteras. Los viajes de salida y regreso se 
llevaron a cabo de acuerdo con lo planeado, y él cumplió con su orden Celestial, y la misión 
se cumplió exitosamente [literalmente, “no falló”]. Una vez más, esto subraya brillantemente 
la lealtad y confianza de nuestro Señor [Yang].47 

La sección lírica (ming 銘) que se ubica al final de la inscripción de la estela de Yang, usada 
para reflexionar acerca de los eventos más importantes de la vida del difunto,48 también habla 
explícitamente tanto de su misión diplomática como de su rendimiento en la lucha contra los 
insurgentes y los invasores extranjeros (es decir, los tibetanos). En mi opinión, esto constituye 
otra indicación más de la importancia de la misión: 

Las nubes siguen al dragón,  
 los vientos siguen al guerrero;49 

 
46 Zizhi tongjian, 233.1599 y 1600. 
47 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
48 Véanse más abajo mis comentarios sobre el asunto de la inestabilidad política interior. 
49 Para ver detalles sobre esta línea, diríjase al anexo, después de la página 61 de este número. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

22 

 los méritos del gobernante se vuelven obvios, 
 un leal súbdito lo apoya. 
El señor enviado por el Cielo dio de sí lo mejor. 
 Sirvió a cuatro gobernantes en el curso de cuatro reinados. 
Entre los muchos cantos del gallo, 
 contemplando el viento y la lluvia, 
 se desafió a sí mismo hasta lo último, agotando su alma y su corazón. 
Venció a Geshu [Huang] sin miedo a la dificultad;50 
 pacificó a Ci y Xi y causó miedo 
 a los ladrones tibetanos. 
En el occidente pidió comandantes 
 para limpiar la región central; 
 en el sur actuó como emisario [del emperador] 
 para dar alivio a las casas del norte. 
Hizo contacto con los árabes y propagó 
 la palabra de la autoridad [del emperador] por lo largo y lo ancho; 
 durante la inspección de los ríos Ru y Luo 
 sus méritos superaron a todos los que había obtenido antes. 
Su compromiso para resolver asuntos rápidamente no tenía precedente; 
 los regalos imperiales que recibió fueron numerosos e invaluables. 
Humildemente, hizo la venia ante su primer nombramiento, 
 e hizo una venia más hincada aún al recibir su tercer nombramiento; 
 virtualmente se lo adoraba, ¡quién osaría burlarse de él!51 
Fue honrado con sellos de oro amarrados con lazos 
 y, además, fue enfeudado solemnemente con tierras; 
Fue tallada una piedra en su memoria 
 sobre la cual él es alabado como súbdito leal 
 para subrayar sus virtudes, 
 para instruir a sus descendientes. 

Sin embargo, no nos enteramos a partir de la inscripción de la razón por la cual Yang Liang-
yao fuera enviado por el emperador Tang como emisario ante la corte del califa del Imperio 
Abasí en Bagdad, ni recibimos de ella ninguna indicación de la manera en que pudo haberse 
llevado a cabo el encuentro diplomático. El texto solo reporta en términos generales: 

Uno proclamaba las maneras del imperio entre las costumbres extranjeras, de manera que su 
prestigio fuera llevado más allá de las fronteras. Los viajes de salida y regreso se llevaron a 
cabo de acuerdo con lo planeado, y él cumplió con su orden Celestial, y la misión se cumplió 
exitosamente. 

Pese a que la estela fuera descubierta en 1984, la razón por la cual esta misión nunca había 
sido traída a colación en el discurso académico hasta fecha muy reciente es probablemente 

 
50 Véase el anexo, después de la página 61 de este número. 
51 Véase el anexo, después de la página 61 de este número. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

23 

muy simple: Zhang Shimin, autor del artículo que publicó por primera vez información sobre 
la estela, es un historiador local que no había sido notado por ningún otro estudioso de en-
vergadura hasta que Rong Xinjiang, renombrado especialista de la era Tang, se cruzara ca-
sualmente con su artículo y lo leyera.52 

 

El resto de la carrera de Yang Liangyao 

 

Después de esta misión, Yang Liangyao fue ascendido y siguió trabajando en la corte: 

En el sexto mes del cuarto año [es decir, año 788], fue nombrado gran maestro del palacio, y 
en el séptimo mes, como primer barón de Hongnong xian, recibió como regalo un peonaje de 
300 familias.53 

A la edad de sesenta años (es decir, en el año 796), el título honorífico de Yang Liangyao fue 
engrandecido una vez más, y en adelante fue “gran maestro supremo del Palacio” (tai zhong 
dafu 太中大夫). Tres años después, le fue confiada otra importante misión a Yang Liangyao: 
la pacificación de una rebelión. Sabemos que en el año 799 Wu Shaocheng 吳少誠 (750-810), 
gobernador militar de Zhangyi 彰義, inició una rebelión contra el emperador Dezong, que, 
por consiguiente, solicitó a los gobernadores militares de los circuitos ubicados alrededor que 
atacaran a Wu. Entre ellos estaba Shangguan Shui 上官涗, gobernador militar de Chen 陳 y 
Xu 許. La región de Huaixi 淮西 sufría de un gran desorden. Después de que las tropas de 
Shangguan Shui y Wang Zong 王宗 fracasaran en su intento de derrotar a las fuerzas de Wu 
(después de algunos éxitos iniciales, sus tropas colapsaron repentinamente, y los dos huye-
ron), la corte, de acuerdo con la inscripción, ordenó a 20.000 soldados al mando de Han 
Quanyi 韓全義 (¿?-805) que suprimieran la rebelión. Sin embargo, Han Quanyi tampoco tuvo 
éxito, así que, de acuerdo con la estela, fue, en últimas, gracias al trabajo de Yang Liangyao 
que Wu Shaocheng se retiraría, pues él, sabiendo acerca de la supuesta incompetencia de Han 
Quanyi, aplicó una táctica sorprendente e inusual, infiltrando espías en el grupo de “los ban-
didos” para así comprender sus verdaderas intenciones, lo que lo hizo capaz de combatirlos. 
De acuerdo con la inscripción de la estela, su estrategia también incluyó el ofrecimiento de 
amnistías y reclutamientos, una estrategia que fue eventualmente aceptada por el emperador 
Dezong. Las crónicas documentan que esta estrategia de pacificación fue propuesta por el 
canciller Jia Dan 賈耽 (729-805) y aceptada por el emperador Dezong. Según ha enfatizado 
ya Rong Xinjiang, Yang y Jia estuvieron por tanto de acuerdo sobre este acontecimiento.54 

 
52 Después de esto, Rong Xinjiang viajó personalmente a Xi’an para tomar fotografías de alta resolución de la estela 
(correspondencia personal, enero del 2014). 
53 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
54 Rong, “New Evidence”, pág. 266, nota al pie de página 28: “Jia Dan y Yang Liangyao debían tener una relación 
cercana. En el quinceavo año de la era Zhenyuan (779), Wu Shaocheng 吳少誠 se rebeló en Huaixi 淮西. Según la 
inscripción de la estela, la estrategia de Yang Liangyao fue ofrecerle una amnistía y enlistarlo, estrategia que sería 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

24 

Así las cosas, parece que Yang tuvo éxito una vez más. Por sugerencia de Wei Gao 韋皋 (745-
805), gobernador militar del circuito de Xichuan 西川, y de Jia Dan, el emperador Dezong 
indultó a Wu a finales del año 800, finalizando así la campaña. Obviamente, Yang Liangyao 
estuvo directamente involucrado en estas decisiones. Las circunstancias también proveen 
más evidencia de que Jia Dan (véase mi explicación más abajo) y Yang se conocían perso-
nalmente. Hacia el final, la estela resume brevemente los logros más importantes de Yang, 
entre los cuales, una vez más, está explícitamente su éxito a la hora de pacificar rebeliones, 
y se resaltan sus habilidades diplomáticas (como, por ejemplo, en el hecho de que su misión 
haya ensanchado grandemente el nombre y la reputación del emperador [使大食而声教旁畅]). 

El día vigésimo primero del séptimo mes del año 806, Yang Liangyao murió en su casa de 
Chang’an. Menos de tres meses después, en el décimo cuarto día del décimo mes del año 
806, se erigió esta estela en el sitio de su tumba.55 

 

Trasfondo y contexto históricos 

 

El primer contacto entre el Imperio Chino y los árabes parece haber ocurrido a mediados del 
siglo VII. Se reporta que, en el año 651, ‘Uṯmān ibn ‘Affān (r. 644-656 [23-35 AH]), el tercero 
de los califas Rāshidūn (es decir, califa recto) del Imperio Omeya, envió una embajada con 
regalos a la corte del emperador Gaozong 高宗 (r. 649-683) en Chang’an.56 No se sabe nada 
de las misiones diplomáticas que siguieron a esta durante las décadas posteriores. Solo se 
intensificaron los contactos, de forma renovada, una vez que las tropas omeyas penetraran 
Asia Central a comienzos del siglo VIII. 

En el año 704, al-Ḥajjāj ibn Yūsuf (661-714), gobernador en Jorasániii del califa ‘Abd al-
Malik b. Marwān (r. 685-705 [65-86 AH]) y de su hijo, el califa al-Walīd ibn ‘Abd al-Malik 
(al-Walīd I, r. 705-715 [86-96 AH]),57 confió al general Qutayba ibn Muslim (670-715) la 
conquista de Transoxiana.iv En el año 709, sus tropas capturaron la rica ciudad de Bujara 
(Anguo 安國), a la que siguió la conquista de Samarcanda (Kanguo 康國) en el año 712.58 

 
aceptada eventualmente por el emperador Dezong. Las crónicas documentan que la estrategia de aplacamiento fue 
propuesta por Jia Dan y aceptada por Dezong. Yang y Jia estaban de acuerdo con respecto a este evento, lo que indica 
que debían haberse comunicado el uno con el otro, y que debían tener contacto entre sí”. 
55 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. 
56 Liu Xu, Jiu Tangshu (Beijing: Zhonghua shuju, 1975), 4.69: “[永徽二年]八月乙丑，大食國始遣使朝獻”. Véase también 
Denis Crispin Twitchett & Howard Wechsler, “Kao-tsung (reign 649-683) and Empress Wu: The Inheritor and the 
Usurper”, en Denis Crispin Twitchett (ed.), The Cambridge History of China, vol. 3: Sui and T’ang China, 589-906 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1979), pág. 280. 
57 Khurāsān (o Jorasán) es el nombre de una región histórica de Asia Central, más o menos en los actuales Afganistán, 
Tayikistán, Uzbekistán, Turkmenistán y el oriente de Irán. 
58 Transoxiana, o “Tierra al otro lado del Oxus”, es el nombre de una región histórica del occidente de Asia Central 
que incluye, esencialmente, las tierras entre Amu Darya y Syr Darya, y contiene las antiguas ciudades de Samarcanda 
y Bujara. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

25 

Después de que estos centros comerciales hubieran pedido en vano ayuda al Türgesh turco 
(Tuqishi 突騎施), voltearon la mirada a China y pidieron a los chinos ayuda para liberarse del 
control musulmán. Sin embargo, para el año 713 ya se apresuraba Qutayba a establecer con-
tacto con los chinos y avanzar así sus pretensiones. 

Esta delegación musulmana –la única de su tipo mencionada en fuentes árabes–59 fue apa-
rentemente recibida de manera muy favorable, pese al hecho de que el enviado se rehusó a 
postrarse (yejian bu bai 謁見不拜) ante el emperador chino.60 Para el año 750 [132 AH], Abū 
al-‘Abbās al-Saffāḥ (r. 750-754 [132-136 AH]; en chino, Abu Luoba 阿蒲 · 羅拔) derrocó al 
último de los califas omeyas y estableció el Imperio Abasí (750-1258; en chino, 黑衣大食; 
pinyin: Heiyi Dashi). Los gobernantes abasíes lograron extender su esfera de influencia más 
allá del límite oriental de sus predecesores. Un año después, en la Batalla de Talas (Danluosi 
但邏斯, al norte de Samarcanda, en el actual Tashkent), tropas chinas bajo el mando del gene-
ral coreano Gao Xianzhi 高仙芝 (en coreano, Go Seonji, muerto en el año 755) chocaron con 
tropas musulmanas en pleno avance.61 Las tropas chinas fueron derrotadas y la expansión 
occidental de China llegó a su fin. Sin embargo, parece que las relaciones diplomáticas entre 
el Imperio Tang y el Imperio Abasí permanecieron intactas. Solo un año después de la batalla, 
en el año 752, el califa envió una delegación diplomática a China, y a esta le siguieron varias 
delegaciones en los años posteriores.62 

Entre el año 755 y el año 763, varias partes de China fueron devastadas por una rebelión 
liderada por un gobernador militar de origen sogdiano llamado An Lushan 安祿山 (703-757). 
Para recuperar el control del imperio, grandes números de tropas apostadas en Asia Central 
debieron ser enviadas de vuelta a la China interior. En el año 757, Suzong 肅宗 (756-762), 
hijo del emperador Xuanzong 玄宗 (r. 713-756), que había huido de Sichuan, llegó a pedir a 
los uigures apoyo militar para recapturar Chang’an y Luoyang. Según se estipuló como re-
compensa, los uigures saquearon las ciudades, iniciando una serie de ataques de soldados 
extranjeros contra la población civil, un desarrollo de los hechos que contribuyó definitiva-
mente a la formación de una visión más negativa de los extranjeros. También fueron enviados 

 
59 Véanse Hamilton Alexander Rosskeen Gibb, The Arab Conquests in Central Asia (Londres: Royal Asian Society, 
1923), pág. 49 passim; “Chinese Records of the Arabs in Central Asia”, en Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies, vol. 2, n° 4 (1923), pág. 619; John Michael Rogers, “Islamic Period to the Mongols”, en Ehsan 
Yarshater (ed.), Encyclopaedia Iranica (Costa Mesa: Mazda, 1991), vol. 5, fasc. 4 (“Chinese-Iranian Relations”, 
parte 2), pág. 431.Para el periodo 713-759, las fuentes chinas ofrecen un conteo de diecinueve heraldos árabes, diez 
llegados de Irán (Persia) y uno más de Tabaristán (año 746). Gibb, “Chinese Records”, págs. 619 passim. 
60 Xin Tangshu, 221B.6262. Véanse también Emil Bretschneider, On the Knowledge Possessed by the Ancient Chi-
nese of the Arabs and Arabian Colonies, and Other Western Countries, Mentioned in Chinese Books (Londres: Trüb-
ner, 1871), pág. 8, y Paul M. Cobb, “The Empire in Syria, 705-763”, en Chase F. Robinson (ed.), The New Cam-
bridge History of Islam, vol. 1: The Formation of the Islamic World. Sixth to Eleventh Centuries (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2010), pág. 238. 
61 Xin Tangshu, 5.148: “天寶十載]七月，高仙芝及大食戰于恆邏斯城, 敗績”. 
62 Wang Qinruo et al., Cefu yuangui [Songben…] (Beijing: Zhonghua shujua, 1989), 975.13b (3881) para diciembre 
del año 752; véase Zhang Jun-yan, “Relations Between China and the Arabs in Early Times”, en Journal of Oman 
Studies, n° 6 (1983), pág. 93, nota al pie de página 67. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

26 

para asistir en el acallamiento de la rebelión fuerzas árabes de varias regiones de la “tierra de 
los tayikos” (Dashi 大食).63 Con esto se demuestra que ejércitos árabes –probablemente aba-
síes– y chinos habían peleado juntos. Seguramente esta colaboración abrió el camino a que 
China pidiera asistencia militar en el futuro. Los chinos no solo se hicieron muy conscientes 
del poder militar de los abasíes gracias a esta colaboración, sino que esta colaboración sugiere 
también que los abasíes albergaban una actitud positiva hacia los chinos. Sin embargo, tam-
bién es claro que, enfrentado contra la actitud parcialmente xenofóbica que cundía entre las 
élites de gobierno, no hubiera sido muy sabio de parte del emperador anunciar abiertamente 
otra colaboración con tropas extranjeras. 

La relación cercana entre los chinos y los árabes es también obvia en las fuentes árabes. 
Siguiendo el recuento hallado en la historia universal de Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr al-
Ṭabarī (839-923), Ta’rīkh al-rusul wa al-mulūk (“Historia de los profetas, reyes y califas”), 
se dice que al-Manṣūr (segundo califa del Imperio Abasí) dijo, al momento de poner los ci-
mientos de la que sería en el futuro su capital, Bagdad: “aquí fluye el Tigris, y ya nada nos 
separa de China; el río podrá traernos todo lo que pueda ser llevado por el mar”.64 

Las relaciones siguieron siendo buenas y sirvieron de base no solo para un floreciente co-
mercio terrestre a través de Transoxiana, sino también para la presencia de comerciantes mu-
sulmanes en distintas regiones ubicadas a todo lo largo del mundo del Océano Índico, así 
como para el surgimiento de grandes comunidades musulmanas en las más grandes ciudades 
comerciales del Asia Suroriental y de China.  

Se piensa que Cantón fue quemada y saqueada en el año 758 por árabes e iraníes (“en el año 
Qianyuan 1 [758], Bosi y Dashi saquearon conjuntamente Guangzhou; saquearon y quema-
ron graneros y viviendas, y después zarparon a través del mar”).65 El efecto de esta destruc-
ción se sintió por un buen tiempo, y el comercio marítimo solo se recuperaría gradualmente. 
Aún en el año 792, el gobernador de Lingnan 嶺南 (es decir, de Cantón) se quejaba de que 
después de aquel evento los mercaderes evitaban Cantón y preferían Annam.66 Comoquiera, 
este tipo de afirmaciones demuestran la importancia de los comerciantes iraníes y árabes para 

 
63 A estos soldados se les permitió asentarse en el noroccidente de China y casarse con mujeres chinas. Véase Zhang, 
“Relations”, pág. 93. Se dice en Imke Mees, Die Hui: Eine moslemische Minderheit in China: Assimilationsprozesse 
und politische Rolle vor 1949 (Múnich: Minerva, 1984), pág. 13 passim que el Jiu Tangshu (10.247) “habla explí-
citamente acerca de la participación de soldados árabes. Por tanto, parece que hay certidumbre sobre la presencia de 
árabes entre los mercenarios, o de soldados venidos de pueblos de Asia Central cuyos ejércitos estaban ya comanda-
dos por los árabes. Probablemente, estos eran musulmanes”. (Traducción alemán-inglés de Andrew Stonehouse y 
Angela Schottenhammer). 
64 Cita tomada de Zhang, “Relations”, pág. 93. 
65 Jiu Tangshu 198.5313: “乾元元年，波斯與大食同寇廣州，劫倉庫，焚廬舍，浮海而去”. Xin Tangshu: “[乾元元年九月]癸巳，

大食、波斯寇廣州”. Acerca de las implicaciones que tiene esto, véase Angela Schottenhammer, “The Transfer of Xiang-
yao 香藥 from Iran and Arabia to China: A Reinvestigation of Entries in the Youyang zazu 酉陽雜俎 (863)”, en Ralph 
Kauz (ed.), Interaction on the Maritime Silk Road (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2010), págs. 117-149. 
66 Zizhi tongjian, 234.7526: “[貞元八年六月]嶺南節度使奏：「近日海舶珍異，多就安南市易，欲遣判官就安南收市，乞命中使一

人 與俱。」”. Véase Paul Pelliot, “Deux itinéraires de Chine en Inde à la fin du VIIIe siècle”, en Bulletin de l’École 
Française d’Extrême-Orient, n° 4 (1904), págs. 133 y ss. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

27 

Cantón. Pese a que, cuando se refiere a buques, el término “Bosi” denotó por un tiempo, 
durante los siglos VII y VIII, tanto buques malayos como bienes de intercambio, es claro a 
partir de otras descripciones de sus costumbres o de su religión que el término se refiere, 
básicamente, a iraníes y árabes originarios del Medio Oriente. Ya Kuwabara Jitsuzō señaló 
que “los musulmanes que vinieron a China” en las eras Tang y Song venían mayormente de 
Sīrāf y Hormuz.67 

La enciclopedia imperial Cefu yuangui 册府元龜 (“El espejo mágico para el almacenamiento 
de los documentos”) registra un total de doce misiones diplomáticas abasíes ante la dinastía 
Tang para el periodo 752-798.68 De estas doce misiones, la misión del califa Hārūn al-Rashīd 
(r. 786-809 [170-192 AH]; en chino, Helun 訶論), llevada a cabo en el año 798, fue sin duda 
la más importante.69 Estas misiones más o menos oficiales fueron complementadas por re-
portes esporádicos de comerciantes y otros viajeros. Sin embargo, las restricciones impuestas 
al viaje por el interior de China conllevaban que dichas descripciones permanecieran secretas 
por largos periodos de tiempo. Además, la ruta marítima era, ciertamente, mucho más impor-
tante para el intercambio comercial. 

 

Rebeliones en el Imperio Tang y problemas con los tibetanos 

 

Durante el siglo VII, los tibetanos se convirtieron en un poderoso imperio y comenzaron a 
adoptar una posición agresiva en la región (en la estela, a estos se los designa como “Xirong” 
西戎, que significa literalmente “gentes aguerridas, bárbaras del occidente”; este era original-
mente un término colectivo que cobijaba a varios grupos étnicos de China occidental).70 Se 
expandieron desde las tierras altas tibetanas hacia el occidente, hasta las montañas Pamir, y 
hacia el oriente en dirección a Yunnan. También empujaron hacia la cuenca del río Tarim, 
que acababa de ser conquistada por China, y constituyeron una amenaza a las rutas comer-
ciales chinas hacia el occidente. Durante el reinado del emperador Gaozong, los tibetanos 

 
67 Kuwabara Jitzuo, Ho Juko no shiseki (Tokio: Yoyo bunko, Heibonsha, 1898), págs. 54 y 95. 
68 En el Cefu yuangui de Wang Qinruo 王欽若 [962-1025]: 971.11b (3853) y 975.13b (3881) para diciembre del 
año 752; 971.12a (3853) para febrero del año 753 y 975.13b (3881) para julio del año 753; 971.12ª-b (3853) para 
abril del año 754; 971.12b (3853) para julio del año 755 y julio del año 756; también se afirma que al comienzo del 
periodo del reinado Zhide (756-758), los Dashi (es decir, los árabes) enviaron una misión diplomática; 971.12b 
(3853) para mayo del año 758; 971.13a (3854) para diciembre del año 760, seguramente enviada por los omeyas; 
972.1a (3855) para mayo y diciembre del año 762; 972.1b (3855) para enero del año 769 y diciembre del año 772 
(una vez más, la última entrada habla solo de los Dashi); 972.2a (3855) para julio del año 774; 972.3a (3856) para 
enero del año 791; y 975.14b (3881) para septiembre del año 798. Véase también la tabla publicada en Fang Yaguang, 
Tangdai duiwai kaifang chutan (Hefei: Huangshan chubanshe, 1998), pág. 275 passim. 
69 Rogers, “Islamic Period to the Mongols”, pág. 432. 
70 Hasta la era Sui, parece ser que Tíbet había estado dominado por múltiples clanes belicosos. A finales del siglo VI 
y comienzos del siglo VII, estos clanes fueron unidos por Gnam-ri-srong-btsan (¿570?-¿618?/629). Su hijo, Srong-
btsan-sgam-po (r. ¿605?-649) obtuvo con éxito la unificación de todos los tibetanos, e hizo de la región una potencia 
central. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

28 

destruyeron el Reino de Tuyühun 吐谷渾, localizado en la actual provincia china de Qinghai. 
Con la eliminación de este estado colchón entre el Tíbet y China, el Tíbet se convirtió en una 
constante amenaza para las regiones chinas de Gansu y Lanzhou, y forzó a la dinastía Tang 
a desplegar grandes contingentes militares en la frontera común.71  

En las postrimerías de la rebelión de An Lushan, el Tíbet aprovechó la ventaja que le ofrecía 
la inestable situación de China y se expandió hacia varios distritos ubicados al noroccidente 
del Imperio Tang. Rápidamente, fueron ocupadas varias ciudades de la provincia de Gansu 
(Liangzhou 涼州, Ganzhou 甘州, Suzhou 肅州 y Guazhou 瓜州). En la primavera del año 783, 
tropas tibetanas y chinas se vieron las caras en Qingshui 清水. Las negociaciones de paz re-
sultantes tuvieron éxito, y se dibujaron nuevas fronteras. 

Según he explicado antes, Yang Liangyao hizo parte de una misión diplomática ante los ti-
betanos que tenía por objeto solicitarles asistencia militar para lograr la represión de la insu-
rrección de Zhu Ci. Su participación en la misión acarreó la adquisición por su parte de in-
formación de primera mano sobre los últimos desarrollos de las relaciones sino-tibetanas; por 
tanto, Yang Liangyao estaba muy bien capacitado para ser un potencial candidato a la hora 
de negociar la posibilidad de una alianza con los árabes contra los tibetanos. 

Cuando el emperador volvió por fin de Fengtian, en el séptimo mes del año 784, recibió con 
prontitud a un heraldo tibetano que exigía las áreas de Anxi y Beiting. De acuerdo con una 
entrada del Zizhi tongjian, Li Mi 李泌 (722-789), consejero cercano del emperador, le acon-
sejó en sentido contrario, de manera que este no cediera las regiones prometidas: 

安西、北庭，人性驍悍，控制西域五十七國，及十姓突厥，又分吐蕃之勢，使不能並兵東侵，奈

何拱手與之，且兩鎮之人，勢孤地遠，盡忠竭力，為國家固守近二十年，誠可哀憐。一旦棄之以

與戎狄，彼其心必深怨中國，他日從吐蕃入寇，如報私讎矣。況日者吐蕃觀望不進，陰持兩端，

大掠武功，受賂而去，何功之有！ 

La gente de Anxi y de Beiting es valiente por naturaleza. [Los soldados allí estacionados] 
monitorean a cincuenta y siete estados en las áreas occidentales, así como a diez clanes turcos. 
También dividen la fuerza militar de los tibetanos, de manera que estos no puedan combinar 
sus fuerzas y arrasar con el oriente. ¿Cómo podríamos [sentarnos] de manos cruzadas y per-
mitir que estas regiones caigan en manos de los tibetanos? Además, las dos guarniciones co-
rrespondientes han sido leales a China y, por más de veinte años, la han defendido siempre, 
incluso pese a su situación aislada y a su posición solitaria; de esta guisa, deberíamos real-
mente tener compasión por ellos. En el evento de que los dejemos caer presa de los tibetanos, 
estos ciertamente se resentirían profundamente contra China. Tendrían una razón para unir 
fuerzas con los tibetanos y atacarnos al día siguiente, como animados por la venganza. Con 
más veras es esto cierto para el día en que los tibetanos no esperen más, pongan en marcha 

 
71 Denis Crispin Twitchett (ed.), The Cambridge History of China, vol. 3: Sui and T’ang China, 589-906 (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1979), págs. 35 y 36. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

29 

una estrategia secreta de dos frentes y comiencen a saquear, acepten sobornos y se marchen 
de nuevo. ¿Cuál sería el resultado de semejante política?72 

Siguiendo este consejo, el emperador Dezong se abstuvo de ceder estas áreas a los tibetanos. 
Sin embargo, esta decisión acarreó su precio. A continuación, tropas tibetanas devastaron las 
tierras fronterizas. Para el octavo mes del año 786, los tibetanos habían ocupado exitosamente 
las regiones de Jing 涇 (actual Zhenyuan 鎮原), Long 隴 (actual Longxian 隴縣), Bin 邠 (actual 
Binxian 彬縣) y Ning 寧 (actual Ningxian 寧縣), y se aproximaban a Haozhi 好畤. Así las cosas, 
habían penetrado hasta regiones vecinas de la capital imperial. El emperador Dezong les or-
denó entonces a las tropas estacionadas en Xianyang 咸陽 que se movilizaran. Durante el 
noveno mes del mismo año, los tibetanos le pusieron sitio a Haozhi, y Chang’an fue arras-
trado al estado de guerra.73 

En los registros chinos, hasta el año 785 no aparecen iniciativas diplomáticas significativas 
ante los abasíes. La embajada diplomática de Yang Liangyao puede muy bien haber sido la 
primera iniciativa de parte de los chinos de enviar una misión diplomática a Bagdad. Pero 
¿por qué en este año en específico? 

Es obvio que la misión de Yang Liangyao, siendo enviada exactamente en el cuarto mes del 
año 785, lo fue justo después de que las relaciones sino-tibetanas se deterioraran, y justo antes 
de que los tibetanos ejecutaran su ataque. Esto sugiere que el propósito de la misión no era 
solo la promoción de las tradiciones y el prestigio imperiales, sino que, posiblemente, la mi-
sión también buscaba cimentar la alianza con los abasíes en la lucha contra los tibetanos. Al 
enviar a Yang Liangyao, la corte imperial china estaba enviando a un diplomático probado 
que estaba particularmente familiarizado con los problemas de las relaciones sino-tibetanas. 

Esta afirmación encuentra apoyo en otra entrada del Zizhi tongjian, incluso si esta entrada se 
refiere al año 787, es decir, ya dos años después de la partida de Yang Liangyao. La entrada 
afirma: 

既而回紇可汗遣使上表稱兒及臣，凡泌所與約五事，一皆聽命。上大喜，謂泌曰：“回紇何畏服卿

如此！” 對曰：“此乃陛下威靈，臣何力焉！” 上曰：“回紇則既和矣，所以招雲南、大食、天竺奈

何？” 對曰：“回紇和，則吐蕃已不敢輕犯塞矣。次招雲南，則是斷吐蕃之右臂也。雲南自漢代以

來臣屬中國，楊國忠無故擾之使叛，臣於吐蕃，苦於吐蕃賦役重，未嘗一日不思復為唐臣也。大

食在西域為最強，自蔥嶺盡西海，地幾半天下，與天竺皆慕中國，代與吐蕃為仇，臣故知其可招

也。” 

Acto seguido, el Khan de los uigures envió un emisario con una carta en la que se refería a sí 
mismo como hijo y vasallo [del Tang]; obedecería todos los cinco asuntos en los que él había 
alcanzado acuerdo previamente con Mi. El emperador se complació en ello, y dijo a Mi: “¿Por 
qué el Khan de los uigures se muestra tan obediente y sumiso ante ti?”. Respondió [Mi]: “Es 
así gracias a la gran autoridad de Su Majestad, no debido a mí”. El emperador dijo: “Entonces, 

 
72 Zizhi tongjian, 231.7442. 
73 Zizhi tongjian, 232.7470 y 7472. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

30 

si los uigures son pacíficos, ¿cuál es el significado y el propósito de que establezcamos [una 
alianza] con Yunnan [es decir, el Reino de Nanzhao], los árabes e India?”. Contestó [Mi]: 
“Ahora que los uigures han hecho la paz con nosotros, los tibetanos no se atreverán a violar 
nuestras fronteras. Si reclutamos a Yunnan, estaremos cortando el brazo derecho del Tíbet. 
Desde tiempos de la dinastía Han, Yunnan ha sido siempre un vasallo de China. Sin embargo, 
[el general] Yang Guozhong los acosó innecesariamente, causando así que [la población] se 
rebelara y terminara por hacerse vasalla del Tíbet. Ahora sufren por los altos impuestos e 
indemnizaciones que les han sido impuestas por los tibetanos, y no pasa un solo día en que 
no clamen por el retorno a los auspicios del Tang. Los árabes son el país más fuerte de los 
territorios occidentales, con un territorio que, yendo del Pamir al Mar Occidental,74 com-
prende casi la mitad del mundo conocido; igual que India, los árabes honran a China y han 
sido hostiles para con las gentes tibetanas por generaciones. De esta forma, sé que podemos 
aliarnos con ellos”.75 

Esta conversación debió tener lugar mientras Yang Liangyao seguía de viaje. A juzgar por la 
inscripción, Yang Liangyao habría vuelto durante la primera mitad del año 788 –Rong Xin-
jiang sugiere que es probable que ya en el sexto mes del año 787 Yang Liangyao hubiera 
vuelto–,76 y fue ascendido, en consecuencia, durante ese verano. El diálogo indica que Li Mi 
tenía planes de forjar una alianza junto a los árabes, India y el Reino de Nanzhao, y que el 
objetivo de dicha alianza era la creación de un frente unido contra los tibetanos. 

Dado que la invasión tibetana fue el resultado de la aversión de los Tang a honrar su acuerdo 
con los tibetanos, es muy probable que el emperador y Li Mi hubieran hecho planes de con-
tingencia acerca de la manera en que se opondrían a una probable reacción militar del Tíbet 
ante la ruptura del contrato que los unía. El plan de Li Mi era aislar al Tíbet y forjar una 
alianza cuasi “panasiática” con los uigures, el reino de Nanzhao, India y el Imperio Abasí.77 
Li Mi debe haber convencido al emperador, que en un principio era reacio a la acepción de 
una alianza con los uigures, de que estos debían formar parte integral de la coalición. En el 
año 788, China y los uigures habían alcanzado un segundo acuerdo. La hija del emperador 
Dezong fue dada en matrimonio al Khan de los uigures, junto con una buena dote compuesta 
de seda y bienes de lujo; a cambio, los uigures aceptaron hacer parte de la lucha contra los 

 
74 Es decir, la parte noroccidental del Océano Índico, el golfo Pérsico y el mar Rojo, que eran los puntos más alejados 
a los que podía llegar una persona proveniente de China.  
75 Zizhi tongjian, 233.1599-1600. 
76 Rong, “New Evidence”, pág. 255. 
77 En este contexto, me parece interesante que por aquella época el gobernante de Nanzhao también haya regalado 
un mapa a la corte china de los Tang. Bajo la entrada Tang Nanzhao ditu 唐南詔地圖, incluida en el Yuhai (Wang 
Yinglin, Yuhai [Taibei: Shangwu yinshuguan, 1983-1986], 16.9b, se afirma lo siguiente: 「貞元十年六月，雲南王異牟

尋獻地圖土方物，請復號南詔。」西域傳:「貞觀二十二年東天竺王送牛馬餽軍，迦沒路國獻異物，並上地圖，請老子象。」“[Según] 
los “Registros de Nanzhao”, el rey de Yunnan, Bi Mouxun 畢牟尋, en el sexto mes del primer año [del periodo de 
reinado] Zhenyuan [año 785], entregó un mapa (地圖) así como algunos productos locales a manera de tributo, y 
pidió ser vuelto a llamar [rey de] Nanzhao. [Según] los “Registros de los territorios occidentales”, el rey del oriente de 
la India, en el año 22 [del periodo de reinado] Zhenguan [año 648] envió ganado y caballos para el cuidado de las 
tropas; Kamarupa 迦沒路國 entregó productos raros así como un mapa, y solicitó que se le diera un retrato de Laozi”). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

31 

tibetanos.78 Esto presta apoyo a la suposición, ya expresada por Rong Xinjiang, de que la 
misión de Yang Liangyao iba dirigida precisamente a asegurar la participación del Imperio 
Abasí en una alianza contra los tibetanos. La estrategia propuesta por Li Mi tiene un parecido 
muy obvio con la política del famoso embajador Han, Zhang Qian 張騫 (muerto en el año 114 
a.C.), que este había sugerido alguna vez a Han Wudi 漢武帝 (r. 145-87 a.C.).79 Solo que esta 
vez, en lugar de cortar el brazo derecho de los xiongnu, se cortaría el brazo derecho de los 
tibetanos. 

Sin embargo, sigue sin respuesta la pregunta de por qué Yang Liangyao y su importante mi-
sión diplomática han permanecido ausentes de la historiografía china.80 Primero, debe te-
nerse en mente que solo en casos excepcionales se enviaban embajadas oficiales chinas al 
extranjero. Tradicionalmente, eran los extranjeros los que enviaban misiones y tributos a 
China, y no al revés. La autocomprensión china tenía a China por soberano o amo (zhu 主), 
no vasallo (chen 臣). De acuerdo con esto, las misiones diplomáticas, al menos aquellas que 
han sido registradas en la historiografía oficial, no estaban caracterizadas por relaciones bi-
laterales equitativas. Y allí donde China era quien hacía una petición en busca de ayuda, el 
asunto había de ser de la más sensible naturaleza, sometido a las necesidades del secretismo, 
sobre todo en medio de una situación política inestable. En este contexto, debe decirse tam-
bién que podemos observar ciertas tendencias xenofóbicas en las postrimerías de la rebelión 
de An Lushan, especialmente entre los representantes militares como Tian Shengong 田神功 
(muerto en el año 776), gobernador militar y general de las tropas imperiales, que inició una 
masacre contra la acaudalada comunidad extranjera de Yangzhou.81 Después de todo lo que 
había ocurrido en aquellos años, hubiera sido desaconsejable, desde el punto de vista político, 
hacer un anuncio abierto en el que se planeara solicitar asistencia a extranjeros una vez más. 
Este es un cambio cualitativo en la diplomacia y la política exterior china que debió conllevar 
que solo se intercambiaran heraldos oficiales en circunstancias excepcionales.82 

 
78 Dalby, “Court Politics”, pág. 609. 
79 Yü Ying-shih, “Han Foreign Relations”, en Denis Twitchett & Michael Loewe (eds.), The Cambridge History of 
China, vol. I. The Ch’in and Han Empires, 221 B.C.-220 A.D. (Cambridge: Cambridge University Press, 1986), págs. 
376-382 y 408.  
80 He escudriñado todas las bases de datos e índices disponibles, incluso en el campo de la literatura, pero hasta el 
momento no he encontrado ninguna entrada con su nombre. Zhang Shimin y Rong Xinjiang confirman que, hasta 
donde llega su conocimiento, Yang Liangyao no es mencionado por la historiografía oficial. 
81 Xin Tangshu, 141-4655: “el gobernador militar de Pinglu, Tian Shengong, avanzó hacia Yangzhou y saqueó ex-
tensivamente a los extranjeros. Abrió sus tumbas; el número de los mercaderes árabes e iraníes, y de extranjeros, a 
quienes vino la muerte llegó a muchos miles” (平盧節度使田神功兵至揚州，大掠胡人，發冢墓，大食、波斯賈胡死者數千人). 
Véase también en el Xin Tangshu, 144.4702: “[Tian Shengong] entró en Yangzhou y saqueó extensivamente las po-
sesiones y riquezas de los residentes locales. Desprotegió las casas hasta los sótanos, y mató a miles de mercaderes 
extranjeros e iraníes”. ([…]入揚州，遂大掠居人貲產，發屋剔窌，殺商胡波斯數千人). 
82 El primer ejemplo conocido proviene de la dinastía Han, durante el reinado del emperador Wu 漢武帝 (r. 141-87 
a.C.). El emperador Han estableció entonces una política de “paz y amistad” (heqin 和親) con los vecinos norteños de 
China, los xiongnu 匈奴. Este tipo de acuerdos intergubernamentales consistía esencialmente en una forma de con-
trato matrimonial, y tenía el objetivo de aplacar a los xiongnu y lograr que estos se sometieran sin resistencia. Como 
parte de esta política, se le daban suntuosos regalos al gobernante de los xiongnu, incluida una princesa china para 
que este la tomara como esposa. Otro cambio cualitativo significativo en la diplomacia china proviene de comienzos 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

32 

En mi opinión, debido a circunstancias relacionadas con los problemas domésticos de la 
época, la situación era particularmente delicada. La evidencia sugiere que la misión fue lle-
vada a cabo, y que Yang Liangyao llegó a su destino. Muchas circunstancias pueden explicar 
las razones por las cuales las fuentes se mantienen mudas en lo que respecta a esta misión. 
La aserción de que el contacto propuesto con la corte abasí, así como la alianza propuesta 
con India, nunca llegaron a tener éxito, tal como se dice en la Cambridge History of China,83 
simplemente no tiene el apoyo evidencial del contenido de la inscripción, que, debe decirse, 
ni apoya ni desvirtúa este u otro punto de vista. Consideremos con más detalle, pues, el tras-
fondo político. 

 

Inestabilidad política en asuntos domésticos 

 

Desde comienzos de su reinado, el emperador Dezong fue desafiado por las pretensiones de 
varios gobernadores militares que habían manejado las provincias de China durante la dinas-
tía Tang. Alcanzó el límite de su capacidad para mantener así su autoridad y para imponer 
sus intereses a los gobernadores militares. Casi todo su reinado estuvo marcado por tensiones 
entre la corte imperial, el gobierno central y los gobernadores militares. De muchas maneras, 
desafió los intereses de los burócratas. Al mismo tiempo, echó mano principalmente de los 
eunucos para alcanzar sus objetivos. Desde la perspectiva de los militares, el emperador actuó 
de manera arbitraria, lo que resultó en varias insurrecciones en el curso de los años siguientes. 
El emperador, como mencioné antes, tuvo incluso que huir de la capital en el año 783.84 La 
situación empezó a calmarse gracias a los esfuerzos de su ministro, Li Mi, y de un joven 
académico llamado Lu Zhi 陸贄 (754-805). A través de una intrincada diplomacia, este logró 
abrir el camino para que el emperador recuperara el trono y permitiera a los oficiales militares 
rebeldes, mediante la promulgación de actos de gracia, ser reintegrados a la burocracia del 
estado sin sufrir por ello vergüenza. El éxito de Lu Zhi también trajo consigo que la así 

 
del siglo XI, cuando los chinos firmaron, en el año 1005, el tratado de Shanyuan 澶淵 con el Imperio Liao de los khitan 
契丹遼 (907-1125). En este tratado, los dos países reconocieron oficialmente al otro como entidades políticas igual-
mente legítimas. El establecimiento de relaciones entre los dos países dejaba implícito que habría intercambios di-
plomáticos de los dos lados. Aparte de esto, se esperaba que se enviaran embajadas extranjeras a China. Para más 
información sobre el tratado de paz, véase Christian Schwarz-Schilling, Der Friede von Shan-yüan (1005 n.Chr.): 
Ein Beitrag zur Geschichte der chinesischen Diplomatie (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1959). Véanse también 
Herbert Franke, “Diplomatic Missions of the Sung State, 960-1279” (ponencia presentada ante la Facultad de Estu-
dios de Asia Oriental de la Universidad Nacional Australiana [Australian National University] en Canberra, 25 de 
marzo de 1981); Christian Schwarz-Schilling, “The Treaty of Shanyuan, Then and Now: Reflections 1000 Years 
Later”, en Crossroads: Studies on the History of Exchange Relations in the East Asian World, vol. 1, n° 2 (2010), 
págs. 7-22; Hoyt Cleveland Tillman, “The Treaty of Shanyaun from the Perspectives of Western Scholars”, en Sung-
kyun Journal of East Asian Studies, vol. 5, n° 2 (2005), págs. 135-155; y David Curtis Wright, “The Sung-Kitan War 
of A.D. 1004-1005 and the Treaty of Shan-Yüan”, en Journal of Asian History, vol. 32, n° 1 (1998), págs. 3-48. 
83 Dalby, “Court Politics”, pág. 609. 
84  Dieter Kuhn, Status und Ritus: Das China der Aristokraten von den Anfängen bis zum 10. Jahrhundert nach 
Christus (Heidelberg: Edition Forum [Würzburger Sinologische Schriften], 1991), pág. 586. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

33 

llamada “corte interna”, compuesta principalmente de eunucos y académicos Hanlin como el 
mismo Lu Zhi, ganara cada vez más influencia política.85 

Para estabilizar la situación política internacional del Imperio Tang, Li Mi sugirió una alianza 
con los árabes. Así las cosas, el eunuco Yang Liangyao fue enviado en el año 785 ante la 
corte del Imperio Abasí en Bagdad. Teniendo en cuenta la naturaleza delicada tanto de la 
situación interna como de la situación internacional, es bastante posible que Li Mi haya que-
rido restaurar la medrada autoridad y reputación del emperador mediante una alianza con los 
árabes, poderosos militarmente, y que, por tanto, no se permitiera a nadie más que a él mismo, 
al emperador, y a aquellas personas que eran indispensables para el plan saber acerca de este. 
No podían conservarse registros para así hacer ver todo como un asunto de suerte, más que 
como un giro en la política exterior: se presentaría la situación como un ataque “accidental” 
de los árabes contra los tibetanos, la corte Tang quedaría absuelta de mayores problemas de 
política internacional, y una vez más se ganaría fuerza en la política doméstica. Ese sería un 
escenario posible. 

Yang Liangyao murió en el año 805. Bajo el gobierno del nuevo emperador, Shunzong 順宗 
(r. 805-806) y de los emperadores que le siguieron más o menos hasta el año 820, el gobierno 
central intentó rigurosamente fortalecer el poder del emperador a expensas tanto de los go-
bernadores militares como de los eunucos.86 Esto exacerbó tensiones ya existentes entre las 
provincias y el gobierno central. En últimas, como ha señalado Michael T. Dalby, el menos-
precio consciente de las sensibilidades de los burócratas y el nombramiento de subalternos 
sobre criterios personales que caracterizó al emperador Dezong ha llevado a que los historia-
dores pinten una imagen de todo su reinado marcada por una mirada negativa.87 

Dado el hecho de que el gobierno central trató de debilitar la extrema influencia política de 
los eunucos y restaurar la posición de poder del emperador en los años que siguieron a la 
muerte de Yang Liangyao, puede suponerse que no era deseable que se hiciera énfasis en los 
logros de un eunuco tan cercano al emperador Dezong.88 El hecho de que, pese a esto, Yang 
Liangyao haya tenido una estela dedicada a su memoria está sin duda vinculado a su vigor y 
los méritos que hizo en su lucha por preservar el poder central del Imperio Tang, logros estos 
que probablemente no podían serle denegados ni siquiera por los mayores críticos de los 
eunucos. Esto muestra que es probable que su misión fuera exitosa y que esta debió regis-
trarse públicamente de esa manera. Por tanto, la misión fue secreta en dos sentidos: primero, 

 
85 Kuhn, Status und Ritus, pág. 587. 
86 En el año 805, hubo incluso un intento de golpe de estado llevado a cabo por un pequeño grupo de funcionarios 
liderados por Wang Shuwen 王叔文 (muerto en el año 806). Se rumoreó que el futuro emperador estaba involucrado. 
Los funcionarios trataron de implementar su plan de tomar en sus manos los asuntos del estado. Pese a que, entre 
otras cosas, la camarilla de Wang introdujo algunas medidas contra los eunucos, se volvieron extremadamente im-
populares debido a su arbitrariedad, y su posición política comenzó a desmoronarse en el verano del año 805. Dalby, 
“Court Politics”, pág. 601 passim. 
87 Dalby, “Court Politics”, pág. 600. 
88 Aún menos si era parte de los círculos inmediato o amplio de los clanes familiares de Yang Guozhong o Yang Zhilian 
楊志廉 (745-807). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

34 

dadas las circunstancias políticas contemporáneas y dada la posición relativamente débil del 
emperador, no habría sido sabio hacerla pública en el momento en que tuvo lugar. Es posible 
que no se hayan elaborado registros oficiales de esta. La estela misma fue erigida cerca al 
pueblo natal de Yang Liangyao, en una villa más bien aislada. Segundo, no debió entrar en el 
registro oficial de acuerdo con el criterio moral de los historiadores Song, que compusieron 
después la historia Tang en retrospectiva. Como he mencionado antes, no era inusual que se 
omitiera o se borrara de los recuentos oficiales información o nombres de individuos que no 
eran considerados como moralmente admisibles, que no se acoplaban al propósito oficial o 
que fueran inapropiados de otras maneras. 

Desafortunadamente, debido a la falta de información adicional, es imposible proveer al lec-
tor de una respuesta definitiva a la pregunta por la razón de que otras fuentes permanezcan 
mudas sobre el asunto de Yang Liangyao y su misión. No obstante, se puede ofrecer una 
explicación plausible de este completo silencio de las fuentes respecto a esta misión diplo-
mática tan importante desde el punto de vista político sobre la base de los conflictos internos 
y externos ya mencionados, la posterior evaluación peyorativa del reinado de Dezong y el 
lugar asignado a los eunucos en la historiografía china. 

¿Fue exitosa o no la misión? Una respuesta definitiva seguirá eludiéndonos mientras no de-
mos con nuevas fuentes. La inscripción de Yang Liangyao deja implícito que lo fue, pero 
sigue siendo vaga y general (dice: “los viajes de salida y retorno fueron llevados a cabo de 
acuerdo con lo planeado” 往返如期，成命不墜; véase el anexo). Las circunstancias históricas 
pueden ser interpretadas en esa dirección. De acuerdo con Zhang Shimin, las recompensas y 
ascensos que recibió Yang Liangyao después de volver de la misión hablan por sí mismas de 
una misión exitosa.89 Yo añadiría que el solo hecho de que la misión fuera registrada en la 
estela tiende a hablarnos de una expedición exitosa, incluso si este hecho no puede verificarse 
mediante el recurso a fuentes alternativas. Definitivamente, habría sido bastante inusual ha-
ber registrado un fracaso como éxito, corrompiendo así los hechos, en una estela fúnebre. Sin 
duda, un contenido glosado o falsificado habría sido notado inmediatamente. Además, cual-
quier distorsión o adición de este tipo en una inscripción, dándole un color diferente a los 
sucesos, habría sido una afrenta a las almas de los ancestros en la otra vida; ciertamente, no 
habría sido tolerada. Las inscripciones y estelas de tumbas tenían primordialmente el propó-
sito de constituir una representación de la persona muerta tal cual como esta era mientras 
estuvo en el mundo, y cualquier mentira obvia hubiera sido detectada fácilmente, acarreando 
consecuencias bastante negativas para los familiares del difunto que lo hubieran sobrevivido. 
Adicionalmente, las estelas de tumbas abiertas al público tenían un carácter “socio-religioso” 
similar al de nuestras lápidas, y similar al de las inscripciones fúnebres inaccesibles que se 
enterraban en la tumba junto al difunto. Como he argumentado en otro texto, en las inscrip-
ciones de tumbas se debían seleccionar los que se suponía que eran los acontecimientos más 
importantes y las características especiales de la vida del muerto para así retratarlo o retratarla 

 
89 Zhang, “Yang Liangyao: Zhongguo zuizao hanghai xia Xiyang de waijiao shijie”, pág. 6. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

35 

mediante una mirada positiva, pero sin agregar estilizaciones engañosas al registro de sus 
actividades, y de acuerdo con el estándar moral aceptado en esta vida, que se transfería a la 
otra vida. Por tanto, mentiras y falsedades evocarían los “poderes de los que han partido”.90 
Las mentiras y distorsiones que fueran obvias habrían sido descubiertas muy rápidamente 
por la gente que seguía viva si estas eran talladas sobre una estela fúnebre abierta al público. 

Pese a que hay secciones de estas estelas o inscripciones funerarias que contienen, claro que 
sí, estilos ornamentales y de embellecimiento literario, pervertir conscientemente los hechos 
o incluir información falsa a sabiendas era, sin embargo, completamente contrario a los ob-
jetivos de estas inscripciones.91  Ciertamente, la posibilidad de falseamiento no puede ex-
cluirse por completo.92 No obstante, debido a que la historia fue registrada sobre una estela 
fúnebre, y considerando que el contexto histórico apoya, de hecho, la historia de un ataque 
de los árabes contra los tibetanos y una alianza de los árabes con los chinos, consideramos 
que es bastante improbable que la estela exhiba una falsificación de los hechos. 

 

Diplomacia secreta 

 

Después de la Batalla de Talas, las tropas árabes habían avanzado continuamente en dirección 
oriental, y acabaron por verse cara a cara con los tibetanos, que habían ocupado las regiones 
alrededor de Gilgit-Baltistán.v Ya en el año 713, se dice del general árabe Muḥammad b. al-
Qāsim que este había atravesado ya las fronteras de Cachemira. En el año 757, el gobernador 
árabe de Sindh, Hishām b. ‘Amr al-Taghlibī intentó sin éxito conquistar el valle de Cache-
mira.93 Pese a que las cordilleras de la región constituían una gran barrera para conquistarla, 
aun así hay evidencia de que hubo musulmanes que entraron a Cachemira; al mismo tiempo, 

 
90 Véase Angela Schottenhammer, “Das Grab des Wang Chuzhi 王處直 (863-923)”, en Angela Schottenhammer (ed.), 
Auf den Spuren des Jenseits: Chinesische Grabkultur in den Facetten von Wirklichkeit,  Geschichte und Totenkult 
(Frankfurt: Peter Lang, 2003), pág. 80. 
91 Véase Denis Crispin Twitchett, The Writing of Official History under the T’ang (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1992), pág. 71 passim. 
92 Debe mencionarse la famosa entrada del Zuozhuan (Libro VII, el duque Xuan 宣) que contiene la alabanza que 
dirigió Confucio al historiador Hu Dong 董狐 como un “buen historiador de los tiempos antiguos” (gu zhi liangshi 古
之良史). Hu Dong dejó registro de que Zhao Dun 趙盾, ministro del cruel duque Ling 靈公 de Jin 晉 (r. 620-607 a.C.), 
había asesinado a su señor, aunque en realidad hasta había tenido que huir de su país porque el duque Ling lo perse-
guía. Al saberlo, Zhao Dun protestó, a lo que Hu Dong respondió que había registrado la historia de esa manera 
porque Zhao Dun no había cruzado aún, en su huida, las fronteras de su país, y en consecuencia era aún el ministro 
responsable del duque y, por tanto, seguía comprometido y obligado para con su amo (esta fuente puede consultarse 
en James Legge, The Chinese Classics, vol. V: The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen (Taibei: SMC Publishing, 1994), 
pág. 288). Este pasaje ya llevó a Burton Watson a decir que “[es]… altamente intranquilizador descubrir que el taishi, 
o gran historiador, de Jin, en lugar de registrar los hechos como ocurrieron, es exhibido en el acto de falsificar el 
registro para plantear un alegato moral relativo a las responsabilidades últimas del gobierno”; Watson, The Tso chuan, 
pág. 80. 
93 M. S. Asimow & C. E. Bosworth, History of Civilizations of Central Asia, vol. 4 (Delhi: Motilal Banarsidass Pu-
blishers, 1999), pág. 305. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

36 

estas actividades militares muestran cuán al oriente habían llegado las tropas árabes. Conse-
cuente con esto, los árabes estaban justo a las puertas de las fronteras tibetanas, y el conflicto 
parecía inevitable. 

En el Jiu Tangshu 舊唐書, Liu Xu 劉煦 (887-946) reporta que el canciller Han Huang 韓滉 
(723-787), durante el segundo año del reinado de Zhenyuan –con Yang Liangyao aún de 
viaje– trajo a colación ante el emperador estas preocupaciones: 

吐蕃盜有河湟，為日已久。大曆已前，中國多難，所以肆其侵軼。臣聞其近歲已來，兵眾寖弱，

西逼大食之強，北病回紇之眾，東有南詔之防。 

Ha pasado ya mucho tiempo desde que los tibetanos saquearon los alrededores de Hehuang. 
Antes del [reinado de] Dali (766-780) había muchos problemas internos en China, así que 
tuvimos que permitir que estas invasiones ocurrieran sin consecuencias. He escuchado que 
las tropas [tibetanas] han sufrido de gran debilitamiento en tiempo reciente. En el occidente, 
la fuerza de los árabes los acosa; en el norte, sufren por causa de las multitudes de uigures; 
por el oriente, tienen las defensas de Nanzhao.94 

En el Tang huiyao 唐會要, Wang Pu 王溥 (922-982) presentó, en los siguientes términos, una 
discusión sobre el impacto del conflicto entre los árabes y los tibetanos: 

貞元二年，與吐蕃為勁敵，蕃兵大半西禦大食，故鮮為邊患，其力不足也 。 

En el segundo año del [reinado de] Zhenyuan [es decir, el año 786], [los árabes] resultaron 
ser un impresionante oponente de los tibetanos. Las tropas tibetanas andaban mayormente 
ocupadas tratando de defender sus fronteras occidentales contra los árabes. Por tanto, no re-
presentaron una amenaza muy grande para nuestras fronteras, pues sus fuerzas eran insufi-
cientes.95 

Jia Dan, famoso geógrafo chino, canciller Tang, nos ha hecho llegar un breve resumen del 
conflicto entre los omeyas y los abasíes. Detalló explícitamente las dificultades militares que 
enfrentaban los tibetanos, así como las razones positivas para el apoyo árabe. Además de las 
afirmaciones aparecidas en el Jiu Tangshu, el Xin Tangshu y el Tang huiyao, esta es la única 
referencia de fuentes chinas que he podido encontrar, lo que respalda la evidencia que hay de 
que Li Mi pidiera ayuda para enfrentarse al poder militar abrumador de los tibetanos. 

Sabemos que los tibetanos tuvieron un activo historial de alianzas militares. Ya en el año 750, 
el Tíbet formó una alianza con Siam en contra de China, y durante el año 778, tropas tailan-
desas y tibetanas pelearon juntas contra los chinos en Sichuan. Incluso el Reino de Nanzhao 
y los árabes fueron alguna vez aliados de los tibetanos.96 Jia Dan dejó registro de lo siguiente: 

 
94 Jiu Tangshu, 129.3602. 
95 Wang Pu, Tang huiyao (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 1991), 100.2127. 
96 Swaraj Prakash Gupta & K. S. Ramachandran, History of Tibet (Nueva Delhi: Tibetan Parliamentary and Policy 
Research Centre, 1995), pág. 22; Luciano Petech, A Study on the Chronicles of Ladakh (Calcuta: Calcutta Oriental 
Press, 1939), pág. 73. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

37 

隋開皇中，大食族中有孤列種，代為酋長。孤列種中，有二姓，一曰盆泥·末換，二曰[盆泥·]奚深。

後磨訶末者，勇健多智，眾立之為王，東西征伐，開地三千里，兼剋夏獵城。 

Durante el reinado de Kaihuang [581-600] de la dinastía Sui,vi [un hombre de] la tribu de 
Quraysh reemplazó al anterior líder tribal de Arabia; dentro de esa tribu, había dos clanes 
familiares, el clan Banū Marwān [sin duda una referencia al linaje de los marwaníes] y el clan 
[Banū] Hāshim [con certeza, esta es una referencia a la familia de los hachemíes, una tribu 
mequí de Quraysh, cuyo nombre procede de Hāshim ibn ‘Abd Manāf, bisabuelo del profeta 
Mahoma].97 Por ese entonces, vino un hombre valiente y sabio llamado Mahoma, que enno-
bleció a las masas. Enviaron tropas a oriente y a occidente, y se hicieron con un área de 3.000 
li. Siria fue subyugada y su capital [Damasco] [fue ocupada]. 

傳十四世，至末換殺其兄伊疾而自立，性復殘忍，其下怨之。有呼羅珊末鹿人並波悉林舉義兵，

應者悉令着皂[衣]，旬日間，眾盛數萬，鼓行而西，生擒末換殺之，遂求得奚深種孫阿蒲·羅拔，

立之。自末換以前謂之白衣大食，自阿蒲·羅拔以後改為黑衣大食。阿蒲·羅拔卒，立其弟阿蒲·恭
拂。 

En la cuarta generación [después de Mahoma], vino Marwān [r. 744-750, el último de los 
califas del Imperio Omeya, que gobernó desde Damasco], que asesinó a su hermano Yazīd 
[=Yazīd ibn al-Walīd, r. 743-744] y asumió el gobierno. Por sobre las demás cosas, tenía una 
naturaleza cruel e inmisericorde, y sus subordinados lo odiaban por esa razón. Había entonces 
un hombre de Jorasán llamado Abū Muslim [líder de un movimiento popular contrario a los 
omeyas, asesinado en el año 755], que lideraba el ejército de los rectos. Aquellos que estaban 
de acuerdo con él, seguían sus órdenes y se ponían ropas negras. En diez días, el número de 
sus seguidores alcanzó decenas de millares. Marcharon en dirección occidental con tambores, 
capturaron y asesinaron a Marwān [en la Batalla del Gran Zāb, en la zona norte de Iraq, 16-
25 de enero, 750], y proclamaron que Abū al-‘Abbās al-Saffāḥ (722-754, r. 749-754), descen-
diente de la familia de los hachemíes, sería desde entonces [el gobernante].98 Hasta tiempos 
de los omeyas, se les llamaba tayikos de ropas blancas; desde Abū al-‘Abbās al-Saffāḥ, se los 
ha llamado tayikos de ropas negras. Al momento de morir Abū al-‘Abbās al-Saffāḥ, su her-
mano menor, al-Manṣūr [=Abū Ja‘far ‘Abd Allāh ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Manṣūr, r. 754-
775], fue coronado. 

至德初，遣使朝貢，代宗立為元帥，亦用其兵攻兩部。寶應初，使又至。恭拂卒，子迷地立。迷

地卒，子牟栖立。牟栖卒，弟訶論立。 

A comienzos del reinado de Zhide [756-757], [al-Manṣūr] envió un heraldo ante la corte im-
perial [Tang] para entregar tributos y regalos. Daizong [r. 763-779] lo ascendió a líder y ge-
neral, y también usó la ventaja provista por las tropas del país para atacar a dos regimientos. 
Al comienzo del reinado de Baoying [762-763], el enviado vino de nuevo. Al morir al-Manṣūr, 

 
97 A juzgar por la transcripción de “Xishen” 奚深, parece que es más plausible que se trate de una referencia a Hisham, 
el décimo califa del Imperio Omeya (Hisham ibn ‘Abd al-Malik, r. 724-743). Sin embargo, está más allá de toda duda 
el hecho de que, en este caso particular, estamos lidiando con un clan, no con un individuo. Es altamente probable 
que se trata de una transcripción errónea. 
98 En este caso, sun 孫, es decir, “nieto”, significa probablemente, en un sentido general, “descendiente”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

38 

su hijo, al-Mahdī [r. 775-785] fue coronado; cuando al-Mahdī murió, su hijo al-Hādī [r. 785-
786] fue coronado; al morir al-Hādī, su hijo Hārūn al-Rashīd [r. 786-809] le siguió. 

貞元二年，與吐蕃為勁敵。蕃兵大半西禦大食，故鮮為邊患，其力不足也。至十四年丁卯九月，

以黑衣大食使含嵯、焉雞、沙北三人並為中郎將，還蕃。 

A inicios del reinado de Zhenyuan [785-804], los tibetanos eran un enemigo fuerte. Muchas 
de las tropas tibetanas tuvieron que [ser usadas para] resistir a los árabes que venían del oc-
cidente. Por tanto, cuando se trató de nuevas disputas fronterizas, la fuerza de sus tropas ya 
no fue suficiente. En el noveno mes del décimo cuarto año con los signos cíclicos dingmao 
[798], Hancuo [¿Ḥamza?],99 Yanji [¿Yankei o Yanker?]100 y Shabei [¿Sha’bi?],101 tres dele-
gados de los abasíes, fueron nombrados comandantes y devueltos a casa desde tierras extran-
jeras.102 

Mi punto de vista es que esta última oración del pasaje arriba citado se relaciona claramente 
con la misión antes mencionada de Hārūn al-Rashīd que fuera enviada ante la corte imperial 
china en el noveno mes del año 798.103 Desafortunadamente, no he podido identificar a los 
tres enviados árabes. Sin duda, son tres individuos. Sin embargo, es importante, especial-
mente en el caso del segundo nombre (Yanji), que no se excluya la posibilidad de que los 
caracteres se refieran a topónimos (¿tal vez del lugar en el cual estaba estacionado cada uno 
de estos comandantes?).104 Puede suponerse que los tres enviados o comandantes tenían algo 

 
99 Si se asume que estos caracteres componen un topónimo, Hancuo 含嵯, en lugar de Hamza, también podría refe-
rirse a Qocho [Gaochang] 高昌, ese viejo pueblo a la orilla de un oasis ubicado entre Qarashar y Hami. También podría 
identificárselo como Haozhe 郝遮, cerca de la antigua capital de Bishbalïk [Beşbalık, o Beiting 北庭], que fue ocupada 
por los uigures entre los años 755 y 790. 
100 El nombre del segundo emisario aparece reproducido también como Yanji 焉雞 en el Jiu Tangshu (198.5316) y en 
el Tang huiyao (100.1790), mientras que en el Xin Tangshu (221B.6263), su nombre se ha escrito como Wuji 烏鷄. 
La confusión proviene, quizá, de un error caligráfico en la escritura del signo 鳥, lo que haría que el nombre se leyera 
como niaoji, lo cual también podría decirse Najib en árabe. Para el caso de la palabra Yanji, si esta compone un topó-
nimo, podría designar el occidente del lago Baghrash-köl, ubicado en el actual Qarashar, zona esta que también fue 
ocupada por los uigures entre los años 755 y 790. 
101 En el caso de que la palabra Shabei 沙北 se refiera a un lugar, podría tratarse de un lugar al noroccidente de Haozhe 
y ligeramente al occidente de Shabo 沙缽, cerca de Bishbalik [¿“Ishbara”?, derivación del nombre “Shabo”]. 
102 La traducción de este pasaje se basa en una cita tomada del Siyi shu 四夷述 (“Exposición de los pueblos extranjeros 
de las cuatro [partes del mundo]”), de Jia Dan, incluido por Yue Shi 樂史 (930-1007) en la enumeración del Taiping 
Huanyu ji 太平寰宇記 (186.3574 passim) y reproducido por Wang Mo 王謨 en su recopilación del Junguo xiandao ji 
郡國縣道記 (13b-14a) de Jia Dan. Una encuentra esta misma entrada casi palabra por palabra a manera de cita anó-
nima (yiyun 一 云) en el Jiu Tangshu (198.3515) y en el Tang huiyao (100.2126 passim), también con origen en el 
Siyi shu. A finales del siglo XIX, Emil Bretschneider tradujo parte del Jiu Tangshu (véase Emil Bretschneider, On the 
Knowledge Possessed by the Ancient Chinese of the Arabs and Arabian Colonies, and Other Western Countries, Men-
tioned in Chinese Books [Londres: Trübner, 1971], pág. 8 passim). Me gustaría agradecerle aquí a mi colega el dr. 
István Hajnal, del Departamento de Estudios Semíticos y Arábigos de la Universidad Eötvös Loránd (ELTE), en 
Budapest, por señalar que el nombre “Yanji” en particular probablemente no sea de origen árabe, sino que es posible 
que se relaciones con el origen del general. Si este razonamiento es correcto, Yanji podría referirse a Qarashar (en 
chino, Yanqi 焉耆, que queda aproximadamente en el centro de la actual provincia de Xinjiang). Me gustaría agrade-
cerle al dr. Nurlan Kenzheakhmet, del Instituto de Estudios Orientales y Asiáticos de la Universidad de Bonn, por su 
ayuda en la identificación de posibles topónimos.  
103 Véanse las notas al pie de página 68 y 69. 
104 Los tres lugares estaban ubicados en territorio ocupado por los uigures. Este hecho podría apoyar la teoría de que 
Harun al-Rashid también planeaba unirse a los uigures para atacar al Tíbet. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

39 

que ver con la defensa opuesta a las invasiones tibetanas. Comoquiera, aparentemente no hay 
más detalles acerca de sus acciones o de la misión que se les encargó. ¿Es acaso posible que 
estos tres generales hayan acompañado originalmente a Yang Liangyao en su viaje de regreso 
de Bagdad a Cantón y que fueran enviados ahora a casa (還蕃) junto con los otros miembros 
de la embajada de Hārūn al-Rashīd? 

Ya en el año 789, se dice de los árabes bajo Hārūn al-Rashīd que estos habían repudiado su 
alianza tradicional con los tibetanos, que negociaron con los chinos y que enviaron tropas 
para coordinar un ataque conjunto con los uigures y contra los tibetanos.105 Siguiendo una 
interpretación distinta, se dice que Hārūn al-Rashīd se alió con los chinos para detener la 
expansión tibetana.106 

Es cierto que el pasaje de Jia Dan dice tan poco como otras fuentes acerca de la misión de 
Yang Liangyao, o acerca de cualquier petición de ayuda militar a los árabes por parte de los 
chinos. Sin embargo, este pasaje confirma de manera indirecta el rol jugado por los árabes 
en el retroceso de los tibetanos.107 Douglas Morton Dunlop afirma que hay evidencia firme 
de que hubo un incremento en el nivel de preparación militar en las fronteras orientales del 
imperio bajo el gobierno de Hārūn al-Rashīd. Concluye Dunlop que su misión diplomática 
ante la corte china, en el año 798, parece haber estado dirigida contra los tibetanos, o que al 
menos trató el “asunto tibetano”.108 

¿Qué sabemos exactamente acerca del trasfondo de estas incursiones militares tibetanas? En-
tre el año 785 y el 805, estas incursiones militares giraron en dirección occidental. Gradual-
mente, se alejaron de la región de la frontera sino-tibetana. Según Wangchuk Deden Tsepon 
Shakabpa, las fuentes tibetanas contienen solo referencias vagas a conflictos sostenidos con-
tra gentes de unas tierras al occidente de sus fronteras.109 Al final, el ejército tibetano cruzaría 

 
105 Véase Gabriel Devéria, Origine de l’Islamisme en Chine: deux légendes musulmanes chinoises, pèlerinages de Ma 
Fou-tch’ou (París: Imprimerie nationale, 1895), pág. 301, citado en Otto Franke, Geschichte des Chinesischen Rei-
ches: Eine Darstellung seiner Entstehung, seines Wesens und seiner Entwicklung bis zur neuesten Zeit (Berlín: De 
Gruyter, 1930-1953), vol. III, pág. 411; véase Helmut Hoffmann, “Early and Medieval Tibet”, en Denis Sinor (ed.), 
The Cambridge History of Inner Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), pág. 385. 
106 Tarthang Tulku (ed.), Ancient Tibet: Research Materials from the Yeshe De Project (Berkeley: Dharma Publica-
tions, 1986), pág. 279. 
107 Para empaparse del trasfondo de la relación con el Tíbet, véase Douglas Morton Dunlop, “Arab Relations with 
Tibet in the 8th and 9th Centuries”, en Islam Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, n° 5 (1973), págs. 301-318. Dunlop explica 
(pág. 302): “Sea que la embajada del año 798 se ocupaba directamente de los tibetanos, o sea que no, es una cuestión 
que permanece en la incertidumbre en ausencia de evidencia positiva, pero que esta u otras embajadas se hayan 
ocupado de ese tema es bastante probable. […] Varias fuentes históricas árabes mencionan al Tíbet, especialmente en 
el siglo VIII”. Para el trasfondo de las campañas militares emprendidas por los árabes en Asia Central, y para la rela-
ción de estas con el Tíbet, véase Wang Ciaofu, Tang Tufan, Dashi zhengzhi guanxi shi (Beijing: Beijing daxue, 1992), 
págs. 209-219. Wang cita brevemente (pág. 209) el plan de Li Mi de establecer una alianza panasiática contra los 
tibetanos. 
108 Dunlop, “Arab Relations with Tibet”, pág. 309. Sobre la perspectiva que tenían los chinos de los tibetanos, véase 
Stephen Wootton Bushell, “The Early History of Tibet from Chinese Sources”, en The Journal of the Royal Asiatic 
Society of Great Britain and Ireland, vol. 12, n° 4 (1880), págs. 435-541. 
109 Sobre Bretschneider, On the Knowledge Possessed, pág. 10, véase Tsepon Wangchuk Deden Shakabpa, Tibet: A 
Political History (New Haven: Yale University Press, 1967), pág. 44. Anotación de Alexander Berzin en “The Samye 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

40 

las montañas Pamir y avanzaría hasta el río Oxus (conocido hoy como río Amu Daria, río 
este que fluye desde la frontera entre Tayikistán y Afganistán hasta la parte ubicada en Uz-
bekistán del Mar de Aral).110 Con respecto a esto, Alexander Berzin señala que: 

Para detener esta marcha, el califa Hārūn al-Rashīd (r. 786-809) se alió con China. Los tibe-
tanos llegaron a un lago al norte del río Oxus ubicado en el Turquestán Occidental, llamado 
en árabe al-Tubbat (o al-Tibit; en tibetano, Al-tu-sbag). Los tibetanos lo llamaban “el lago 
pequeño” (en tibetano, mTsho-chung).111 

Otto Franke señala que, en el año 798, Hārūn al-Rashīd envió “a un heraldo ante la corte del 
Tang, puede suponerse que para negociar la lucha común contra los tibetanos. Sin embargo, 
desafortunadamente, los cronistas chinos no han dejado más reporte que el de que “el men-
sajero no hubo de ejecutar el K’ou-t’ou”.112 No tenemos ningún registro que contenga más 
detalles acerca de la manera en que la alianza sino-árabe haya sido organizada, ni acerca de 
la intención o el plan exactos de Hārūn al-Rashīd, ni acerca de la manera en que se procedió. 

André Clot también menciona el asunto de una alianza entre el Imperio Tang y Hārūn al-
Rashīd.113 Werner Eichhorn afirmó que el emperador chino quería “formar una alianza con 
el califa contra los tibetanos”.114 The Cambridge History of Inner Asia también pone en con-
sideración la idea de una alianza entre los chinos y los árabes.115 Christopher Beckwith dis-
cute el desarrollo histórico y los avances hechos por los tibetanos,116 argumentando que la 
ocupación tibetana del meandro de Ordos durante el año 786 puso a China en un peligro muy 
real de quedar rodeada por los tibetanos. Beckwith detalla los bamboleantes periodos de paz 
de la década del 780 y concluye que fue el mes siguiente al Tratado de Pingliang 平涼 que Li 
Mi desarrolló, en la expresión de Beckwith, “su famosa estrategia de contención de la ‘Gran 
Alianza’”: 

Justo por esta época –un poco después del comienzo del reinado del célebre califa Harun al-
Rashid– empezó una larga guerra entre los árabes y los tibetanos. Así las cosas, parece 

 
Debate”: “Tíbet llevó a cabo ataques continuos contra el occidente entre los años 785 y 805. [Los tibetanos de esta 
época estaban aliados con los turcos qarluq y con los turki shahi en contra de los árabes abasíes. Los qarluq vivían en 
el actual Kirguistán y fundaron más tarde el Impero Qarajaní (840-1137) con centro en esa región. Los turki shahi 
gobernaron el valle de Kabul y la región del actual suroriente de Afganistán desde mediados del siglo V hasta el año 
870. Su reino era en esta época un estado vasallo de los tibetanos]”. 
110 Véanse Shakabpa, Tibet, pág. 44, y Berzin, “The Samye Debate”. 
111 Véase Shakabpa, Tibet, pág. 44. 
112 Franke, Geschichte des Chinesischen Reichen, vol. III, pág. 411, que hace referencia al Xin Tangshu, 221B.6263, 
y al Jiu Tangshu, 198.5316. 
113 André Clot, Harun al-Raschid: Kalif von Baghdad (Múnich: Artemis, 1988), pág. 278. 
114 Werner Eichhorn, “Kolonialkämpfe der Chinese in Turkestan während der Periode Ch’ien-lung”, Zeitschrift der 
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, n° 96 (1942), págs. 261-325. 
115 Hoffmann, “Early and Medieval Tibet”, pág. 385. 
116 Christopher I. Beckwith, The Tibetan Empire in Central Asia: A History of the Struggle for Great Power among 
Tibetans, Turks, Arabs, and Chinese during the Early Middle Ages (Princeton: Princeton University Press, 1987), 
pág. 151. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

41 

indiscutible que la alianza propuesta por Li Mi, fuera formal o informal, ciertamente se con-
cluyó.117 

Sin embargo, siguiendo a Beckwith, no hay evidencia escrita de que los chinos hayan acce-
dido a un acuerdo con alguno de sus aliados. Esto da pie a la siguiente pregunta: ¿es posible 
que Yang Liangyao haya preparado esta alianza con la ejecución de su misión? Debemos 
preguntárnoslo sobre todo porque sabemos que los árabes, igual que el Reino de Nanzhao, 
habían sido aliados de los tibetanos en el pasado.118 

Pese a estar bajo ataque de una gran alianza de árabes y chinos, los tibetanos se las arreglaron 
para mantener su posición sin mayores pérdidas territoriales, según sugiere Shakabpa. Sin 
embargo, los tibetanos abandonaron su política expansionista. Las tropas tibetanas habían 
llegado incluso a cruzar el Ganges, y habían avanzado hacia Magadha, en Bihar.119vii Esto 
puede explicar por qué Li Mi también quería incluir a India en la gran alianza. Shakabpa cita 
las siguientes palabras de Luciano Petech, investigador de las crónicas de Ladakh (en el Tíbet 
índico): 

El hecho mismo de que nada menos que una coalición de dos de los más poderosos imperios 
de la alta edad media [es decir, el Imperio Abasí y el Imperio Tang] fuera necesaria para cerrar 
el paso a la expansión del estado tibetano atestigua de manera magnífica las capacidades 
políticas y el valor militar de estos firmes montañeros.120 

Pese al hecho de que el rol jugado por Yang Liangyao en la conformación de una alianza 
entre los árabes y los chinos sigue sin esclarecer, todas las obras que acabo de mencionar 
presentan el consenso de que, en efecto, los árabes y los chinos emprendieron acciones mili-
tares contra los tibetanos, y de que estos dos eran probablemente aliados, o al menos habían 
planeado una alianza. 

 

La ruta marítima que va de Cantón al Golfo Pérsico 

 

Si se considera el conocimiento geográfico de las rutas marítimas que atravesaban el Océano 
Índico durante la era Tang, es probable que el viaje, en conjunto con los reportes traídos por 
los comerciantes árabes, haya constituido el conocimiento preliminar sobre cuya base 

 
117 Beckwith, The Tibetan Empire, pág. 151 passim. 
118 Petech, A Study, pág. 73. El rey de Nanzhao se aseguró una alianza con China en el año 791, dejando así de lado 
a los tibetanos, sus antiguos aliados. Harun al-Rashid, según continúa Petech, “desconfiando de sus dos poderosos 
vecinos, envió una embajada a la corte china en el año 798 con el propósito de organizar un ataque conjunto contra 
el Turquestán tibetano”. 
119 Shakabpa, Tibet, pág. 44. 
120 Shakabpa, Tibet, pág. 44, con referencia a Petech, A Study, págs. 73-74. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

42 

escribiría Jia Dan121 aquella descripción famosa, más tardía, de la ruta marítima que iba de 
Cantón a Bagdad: 

天寶中，玄宗問諸蕃國遠近，鴻臚卿王忠嗣以西域圖對，纔十數國。其後貞元宰相賈耽考方域道

里之數最詳，從邊州入四夷，通譯于鴻臚者， 莫不畢紀。其入四夷之路與關戍走集最要者七：

[…]，二曰登州海行入高麗渤海道，[…]，六曰安南通天竺道，七曰廣州通海夷道。 

Durante el reinado Tianbao [742-756],viii el emperador Xuanzong [r. 713-756] inquirió sobre 
la distancia que había hasta varios países extranjeros (zhu fanguo yuanjin 諸蕃國遠近). Wang 
Zhongsi 王忠嗣 [¿704?-¿748?], director de la Corte de Ceremonias Estatales (Honglu siqing 
鴻臚寺卿), respondió con mapas [e información] acerca de más de una docena de países de los 
territorios occidentales. Después, durante el reinado Zhenyuan [785-804], Jia Dan, primer 
ministro, hizo un estudio bastante cuidadoso de las distancias y de las rutas de las distintas 
regiones, empezando por los condados ubicados en las fronteras con los países de los cuatro 
pueblos bárbaros. Explicó [sus observaciones] a la Corte de Ceremonias Estatales, y todo fue 
registrado sin excepción. Señaló las siete mayores rutas que van a los países de los cuatro 
bárbaros, incluyendo límites fronterizos y conductas recomendadas. […]. La segunda ruta 
llevaba de Deng[zhou] a Corea y a Bohai por mar; […]; la sexta llevaba a Annam y a Tianzhu 
天竺 (India), y la séptima iba de Cantón a muchos países de ultramar.122 

Después del reinado Tianbao 天寶 (742-756), la Corte de Ceremonias recibió orden de coope-
rar con la Oficina para la Organización Militar de las Regiones fuera de China en la recolec-
ción de información más precisa acerca de las tierras extranjeras. Como primer ministro, Jia 
Dan tenía acceso a la información recolectada por estas dos agencias. Según el Yuhai 玉海 de 
Wang Yinglin 王應臨 (1223-1296), Jia Dan obsequió a la corte imperial el Huanghua sida ji 
皇華四達記 (“Registros de los caminos que llevan de la China Imperial a los países extranjeros 
en las cuatro direcciones cardinales”) en el año 798.123 El Jiu Tangshu reporta que, en el año 
801, Jia Dan obsequió al emperador el mapa titulado Hainei Huayi tu 海内華夷圖 (“Mapa de 
China y de los bárbaros dentro de los cuatro mares”). El Jiu Tangshu también afirma que Jia 
Dan radicó entonces el Gugin junguo xiandao siyi shu 古今郡國縣道四夷述 (“Representación 
administrativa de los distritos y provincias [del Imperio Chino] y de [los países de] los cuatro 
bárbaros en tiempos antiguos y modernos”),124 una obra abarcadora. 

Según el Xin Tangshu, a partir de la era Zhenyuan, es decir, a partir del año 785, Jia Dan 
empezó a recolectar información sobre las rutas marítimas que van al occidente; para hacerlo, 

 
121 Para más información sobre el reporte de geografía de Jia Dan, véase el Jiu Tangshu, 138.3784. Hay una traduc-
ción al inglés de su descripción de la ruta marítima en Friedrich Hirth & William Woodville Rockhill, Chau Ju-kua: 
On the Chinese and Atab Trade in the Twelfth and Thirteenth Centuries, Entitled Chu-fan-chï (San Petersburgo: 
Imperial Academy of Sciences); hay otra traducción de este mismo documento en Rong, “New Evidence”, págs. 257 
y 258. 
122 Véase Xin Tangshu 43b.1146. Véase Yuhai, 15.26b-27a, 29b. 
123 Yuhai, 15.29a. 
124 Jiu Tangshu, 13.395: “[貞元十七年冬十月]辛未，宰相賈耽上海內華夷圖及古今郡國縣道四夷述四十卷”. En su presentación 
de mapas y libros ante la corte (véase Jiu Tangshu, 138.3784), Jia Dan describe este mapa y el libro de cuarenta 
capítulos. Véanse Xin Tangshu, 58.1506 y 166.5083. Véase Yuhai 14.22b. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

43 

se puso a interrogar enviados y mercaderes que habían estado en países extranjeros. Tanto 
Yang Liangyao como Jia Dan vivieron después en Chang’an, así que es probable que Jia Dan 
se haya encontrado con Yang Liangyao en la capital. Las circunstancias alrededor de la rebe-
lión de Wu Shaocheng (véase antes) nos aportan más evidencia de que estos dos hombres se 
conocieron personalmente. Incluso si los dos hubieran estado en posesión de fuentes inde-
pendientes, es razonable asumir que la ruta marítima descrita por Jia Dan era la misma ruta 
que usó Yang Liangyao para llevar a cabo su embajada, o al menos que era una ruta similar. 

Está disponible en inglés una traducción de la descripción de la ruta marítima que llevaba de 
Cantón a Bagdad, tal cual esta ha sido detallada en el Xin Tangshu –ora sobre la base del 
Huanghua sida ji, ora sobre el Gujin junguo xiandao siyi shu, ambas obras de Jia Dan–.125 
En mi corto libro sobre este tema, escrito en alemán, resumí brevemente la traducción inglesa 
anotada de la ruta en cuestión, que puede hallarse en el libro de Hirth y Rockchill sobre Zhao 
Rugua, complementándola con la identificación de los topónimos ofrecidos por Chen Jiarong 
陳佳榮.126ix No obstante, el itinerario que Jia Dan describió efectivamente, y los diversos to-
pónimos mencionados allí, siguen siendo un asunto en discusión, pese a que la mayoría de 
los topónimos han sido, al menos, identificados (véase Mapa 1). Pese a que se acepta gene-
ralmente que la ruta de los navegantes, como norma general, pasaba por los Estrechos de 
Malaca, Stephen G. Haw ha sugerido recientemente que los barcos preferían tomar la ruta 
del Estrecho de Sunda para así navegar hacia la parte occidental del Océano Índico.127 

De hecho, el fraseo similar de una oración específica en los dos textos (es decir, en la des-
cripción de la ruta que hace Jia Dan y en la inscripción de la estela fúnebre de Yang Liangyao) 
ofrece apoyo a la suposición de que Jia Dan sabía acerca de la ruta tomada por Yang Liangyao 
o, al menos, sugiere que los dos se conocían y debieron haber intercambiado información. 
Por ejemplo, la descripción que hace Jia Dan de la ruta en cuestión contiene la siguiente 
entrada sobre el Mar de Lārwī (es decir, el Mar Arábigo), el mar que debe cruzarse antes de 
entrar al Mar de Fārs (es decir, el Golfo Pérsico), que lleva, a su vez, a Baṣra y a al-Ubullah: 

一曰羅和異國, 國人於海中立華表，夜則置炬其上，使舶人夜行不迷。 

 
125 Generalmente, se asume que este fragmento del Xin Tangshu es un extracto sacado directamente del ahora per-
dido Huanghua sida ji, pero no existe evidencia realmente convincente de que esto sea así. 
126 Véase Xin Tangshu, 43B.1153 passim. Véase Hirth & Rockhill, Chau Ju-kua, págs. 10-14. Para la identificación 
de los topónimos, véase el sitio web de Chen Jiarong 陳佳榮, entrada “Nanming wang”: 南溟網 · 第一節 唐代的廣州通海夷

道 (acceso de la autora: 26 de junio, 2013; acceso del traductor: 6 de abril, 2025). 
127 Véase Stephen G. Haw, “The Maritime Routes between China and the Indian Ocean during the Second to Ninth 
Centuries CE”, en Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 27, n° 1 (2017), págs. 53-81. No obstante, como norma 
general, la ruta al occidente de Sumatra y de los estrechos de Sunda ofrecía muchas dificultades a la maniobrabilidad 
y era tomada de forma muy infrecuente por cualquier tipo de barco (comunicación personal con Pierre-Yves Manguin, 
Taibei, 28 de mayo, 2015). Por ejemplo, la ruta normal hacia el puerto de Palembang sería la que se toma para pasar 
los estrechos de Malaca y de Bangka y luego navegar justo al sur de la isla de Belitung. Con respecto a la razón por la 
cual el buque se hundió cerca a la isla de Belitung, hay simplemente muchos factores que no han sido aclarados. 
Puede ser que, antes de naufragar, fuertes vientos lo hayan sacado levemente de su curso y lo hayan empujado hacia 
el norte. 

https://www.world10k.com/blog/?p=665
https://www.world10k.com/blog/?p=665


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

44 

Los habitantes de esta tierra ponen antorchas decorativas en el mar, y las encienden durante 
la noche para que los que navegan por la mar no se pierdan de su camino en la oscuridad.128 

La descripción de las luces que guían a los navegantes por la noche concuerda con la obser-
vación hecha en la estela de Yang Liangyao: 

黑夜則神燈表路。 

Luces divinas los guiaron por el camino en la noche.129 

Según al-Ya‘qūbī, Baṣra era “la principal ciudad del mundo, el centro del comercio y de la 
riqueza”, un centro financiero en que cristianos, judíos, iraníes, árabes e hindúes se encon-
traban.130 Para los chinos, la ciudad de Sīrāf, ubicada sobre el Golfo Pérsico, era también uno 
de los más importantes centros de actividad de la región. Como vemos en el Kitāb ‘ajā’ib al-
Hind (“Libro de las maravillas de la India”): 

La mayoría de los chinos cargaban sus barcos en Sīrāf, lugar este en que los bienes de Baṣra, 
Omán y otros sitios eran subidos a los barcos “chinos”: esto era así a causa del intenso oleaje 
en el mar y de la insuficiente profundidad del agua en ciertos puntos. […]. Una vez se carga-
ban los bienes en Sīrāf, uno sube agua dulce a bordo, alista las velas y zarpa hacia un lugar 
llamado Masqat, ubicado en el extremo de Omán.131 

 

La nave de Yang Liangyao 

 

Persiste la pregunta por el tipo de nave que fue usada para el viaje por Yang Liangyao y su 
tripulación. ¿Era una nave china, o era esta de procedencia extranjera, quizá árabe? La ins-
cripción reza: “Tan pronto como llegó a Nanhai [es decir, Cantón], dejó el camino y abordó 
un buque”. Mi suposición es que abordó la fragata de algún mercader árabe o algún junco de 
altamar venido del Asia Suroriental. Teóricamente, también es posible que la delegación haya 
cambiado de embarcación, primero zarpando en un junco del sudeste asiático para rodear la 
península de Malasia y atravesar los Estrechos de Malaca para, solo entonces, transbordar a 
un buque de India, Sri Lanka o Arabia y continuar el viaje desde allí hasta el Golfo Pérsico. 
Este tipo de transbordos eran comunes en el Océano Índico alrededor del año 1000.132 Pero 

 
128 Xin Tangshu, 43B.1153. 
129 Véase el texto de la inscripción “Yang gong shendao bei” y su traducción completa en el anexo. Obviamente, no 
podemos descartar por completo la posibilidad de que los signos 神燈 se refieran a las estrellas y la luna. 
130 Clot, Harun al-Raschid, pág. 270. 
131 Clot, Harun al-Raschid, pág. 271, citado de Buzurg ibn Shahriyar ar-Ramhurmuzi, Kitab ‘aja’ib al-Hind [“Libro 
sobre las maravillas de la India”] (Leiden: Brill, 1888-1889). Cita traducida al inglés para la versión original de este 
artículo por Andrew Stonehouse. 
132  Comunicación personal con Jun Kimura, arqueólogo submarino y especialista en la historia naviera del Asia 
oriental (20 de septiembre, 2013). Véase Kimura Jun, “Principles in East Asian Shipbuilding Traditions” (disertación 
doctoral presentada en la Universidad Flinders [Flinders University], en Adelaida, Australia, 2011). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

45 

en nuestro caso, debido a que el buque llevaba consigo una misión diplomática oficial, es 
dudoso que se haya hecho un transbordo por el estilo. Adicionalmente, antes del cambio de 
milenio, era común que los mercaderes del Golfo Pérsico se embarcaran en menos viajes que 
los de después, a costa de ser estos más largos, yendo directamente de un puerto al otro. 
Como resultado, ciudades portuarias distantes entre sí, como Sīrāf y Cantón, estaban unidas 
la una a la otra por un viaje directo. Se piensa que, durante el siglo IX, el famoso capitán 
persa ‘Abharah al-Rubbān hizo siete veces el viaje de ida y vuelta a China. Según Dietmar 
Rothermund, esto era algo típico durante el periodo.133 Además, debe tomarse nota de que el 
comercio marítimo a través del Océano Índico estaba mayormente dominado por mercaderes 
procedentes del mundo árabe (iraníes y árabes) en el periodo que va del siglo VIII a los siglos 
X y XI. Por tanto, la nave pudo muy bien haber sido una fragata árabe. No obstante, Rong 
Xinjiang está más convencido de que Yang Liangyao debió abordar una nave china, porque 
las fragatas árabes no eran suficientemente robustas como para resistir las turbulentas olas de 
mar abierto.134 Sin embargo, esto es más que cuestionable. Todos los arqueólogos marinos 
están de acuerdo en que las naves árabes y del sudeste asiático, ensambladas con grapas, eran 
bastante robustas, como prueba, por ejemplo, la embarcación de Belitung. De hecho, debo 
preguntar: ¿por qué no es tan probable la posibilidad de que el viaje haya tenido lugar en una 
nave china?135 

Antes que nada, no tenemos evidencia convincente de que los chinos construyeran entonces, 
durante los primeros siglos después de Cristo, juncos comerciales capaces de ir a ultramar 
(bo 舶). Al contrario, los textos chinos afirman claramente que estos juncos eran construidos 
en el extranjero.136 Sabemos que, en periodos más tempranos, los chinos zarpaban en naves 
partas (los partos eran una subdivisión de los escitas que llegaron a construir un imperio en 
la región de los actuales Iraq e Irán, durante el siglo III a.C.). Sabemos a ciencia cierta que 
mercaderes y diplomáticos chinos, en tiempos de la dinastía Han, llegaban a su destino en 
embarcaciones extranjeras.137 También está el hecho de que el signo escrito chino que de-
signa a las embarcaciones de mar adentro aparece en fuentes escritas por primera vez alrede-
dor del siglo III d.C.138 

 
133 Dietmar Rothermund, “Der Blick vom Westen auf den Indischen Ozean: Vom ,Periplus‘ bis zur ,Suma Oriental‘”, 
en Dietmar Rothermund & Susanne Weigelin-Schwiedrzik (eds.), Der Indische Ozean: Das afro-asiatische Mittel-
meer als Kultur- und Wirtschaftsraum (Viena: Promedia, 2004), pág. 19. Buzurg ibn Shahriyar ar-Ramhurmuzi, 
capitán persa de barcos mercantiles, fue autor de un informe sobre los viajes de ‘Abharahs y escribió su Libro sobre 
las maravillas de la India, en el que describió los viajes que hizo entre los años 900 y 953. 
134 Rong, “New Evidence”, pág. 251. 
135 En el librito que escribí en alemán (Angela Schottenhammer, Yang Liangyaos Reise von 785 n.Chr. zum Kalifen 
von Baghdad. Eine Mission im Zeichen einer frühen sino-arabischen  Mächte-Allianz? [Gossenberg: Ostasien Verlag, 
2014]), aún consideraba al menos como una posibilidad que el barco fuera de manufactura china, pero mis investi-
gaciones desde entonces me han convencido más y más de que esto es, en realidad, muy improbable. 
136 Véase también Jacques Dars, La marine chinoise du Xe siècle au XIVe siècle (París: Economica, 1992). 
137 Ban Gu, Hanshu (Beijing: Zhonghua shuju, 1964), 28.1671. 
138 Véase Angela Schottenhammer, “Schiffahrt und Überseebeziehungen bis ins 3. Jahrhundert: Ein Überblick”, en 
Michael Friedrich (ed.), Han-Zeit: Festschrift für Hans Stumpfeldt aus Anlaß seinse 65. Geburstages (Wiesbaden: 
Otto Harrassowtiz, 2006), pág. 604 passim. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

46 

Indudablemente, en lo que respecta a la navegación y la construcción naviera, los chinos se 
beneficiaron del conocimiento de los árabes. Que yo considere improbable que Yang se haya 
trasbordado a otra embarcación después de pasar los Estrechos de Malaca está apoyado, de 
manera indirecta, por una fuente árabe. Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn al-Ḥusayn al-Mas‘ūdī (al-
Mas‘ūdī [muerto en el año 956]) en su Murūj al-dharab wa ma‘ādin al-jawhar (“Pastizales 
de oro y minas de gemas”), registra que había embarcaciones venidas de China en el Golfo 
Pérsico en tiempos de la dinastía Tang. Comoquiera, la fuente solo afirma que estos buques 
venían de China, sin dar ninguna indicación clara de si habían sido construidos en China o si 
simplemente eran embarcaciones tripuladas por chinos o con mercancías chinas a bordo.139 
En otro pasaje, al-Mas‘ūdī describe un mercader de Samarcanda que viajaba por mar hacia 
Kalāh (probablemente el Kedah de la península malaya).140 Según al-Mas‘ūdī, Kalāh era el 
lugar en que, “hoy en día” (es decir, a mediados del siglo IX), las embarcaciones venidas del 
mundo islámico se encontraban con los mercaderes chinos. Sin embargo, al-Mas‘ūdī también 
señala que esto no siempre fue así. En periodos más tempranos, los buques “chinos” venían 
hasta el Golfo Pérsico para adentrarse hasta Sīrāf o hasta Baṣra.141 Solo después de que la 
rebelión “Yanchou” (es decir, la rebelión de Huang Chao 黄巢 [¿?-884]) hundiera a China en 
el caos se habría convertido el puerto de Kalāh en el punto de encuentro.142 Por esa época, 
Kalāh y Śrīvijaya (en chino, Sanfoqi 三佛齊) parecen haberse vuelto los nuevos puntos de 
enlace entre las secciones occidental y oriental del Océano Índico, y haber reemplazado a 
Cantón como destino final de los mercaderes que zarpaban desde el Golfo Pérsico. Como 
sugieren algunos yacimientos arqueológicos tempranos cercanos a Palembang (capital de 
Śrīvijaya), algunas unidades políticas locales habían tomado el control de las redes de 

 
139  Charles Adrien Casimir Barbier de Meynard & Abel Jean Baptiste Marie Michel Pavet de Courteille (trads.), 
Maçoudi: Les prairies d’or. Text et introduction (París: Société asiatique, 1861-1877), vol. 1, pág. 216: “C’étaient là 
qu’arrivaient les bâtiments venus de la Chine et de l’Inde, à destination des rois de Hirah”. 
140  Acerca del asunto problemático de la ubicación de Kalah, Roderich Ptak (Die maritime Seidenstraße. Küs-
tenräume, Seefahrt und Handel in vorkolonialer Zeit [Múnich: C. H. Beck, 2007], pág. 130) explica: “La palabra 
misma ‘Kalah’ es también un misterio. Un punto de vista dice que se consideraba que este era un pueblo ubicado en 
la costa occidental de Malasia, posiblemente en el sur de Kedah. Otra sugerencia, bastante plausible, es interpretar 
kalah como si fuera un término técnico. En la perspectiva árabe, kalah era, quizá, un tipo de puerto o lugar de bode-
gaje que era más o menos [útil] al viajar a lo largo de la costa occidental de la península malaya. Desde el punto de 
vista occidental, Kalah (o kalah) está localizado detrás del mar de Harkand –este es el nombre árabe más común para 
la bahía de Bengala–y, por tanto, más allá de las islas Andamán y Nicobar. Por sobre todas las cosas, Kalah/kalah se 
menciona frecuentemente en las fuentes y casi se la considera el punto o destino final de una ruta (o de la ruta) que 
atraviesa la mitad oriental del Océano Índico. […] Hay muchas razones a favor de la identificación de Kalah/kalah 
con el Geluo (o sus diversas variedades) chino, que probablemente permitan señalar, a fin de cuentas, algún lugar 
específico dentro o cerca de la región de Kedah”. Las reliquias arqueológicas subrayan, sin duda alguna, la importan-
cia de esta región. 
141 Barbier de Meynard & Pavet de Courteille, Maçoudi, vol. I, pág. 308. 
142 “Le rebelle marcha donc rapidement sur la ville de Khankou, dont la population se composait de musulmans, de 
chrétiens, de juifs, de mafes et de Chinois, et l’assiégea étroiment. Attaqué par l’armée du roi, il la mit en fuite et livra 
son camp au pillage; puis se trouvant à la tête de soldats plus nombreux que jamais, il s’empara par forcé de la place, 
dont il massacra une quantité prodigieuse d’habitants. On évalue à deux cent mille le nombre de musulmans, chréti-
ens, juifs et mages qui périrent par le fer ou par l’eau, en fuyant devant l’épée”. (Barbier de Meynard & Pavet de 
Courveille, Maçoudi, vol. I, pág. 303; la situación en China se narra con detalle en las páginas 302-308). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

47

intercambio “Bosi”, y hacían negocios con sus mercancías mucho antes del siglo IX.143 No 
obstante, como mencioné antes, al menos hasta finales del siglo IX, ciudades portuarias como 
Sīrāf y Cantón seguían teniendo un vínculo directo entre ellas, pues quedaban aún algunos 
negociantes del Golfo Pérsico que navegaban por sí mismos toda la larga distancia que separa 
al Golfo Pérsico de Cantón. 

Como fuere, aun así, aquel mercader de Samarcanda había viajado a Kalāh, y luego a Cantón, 
en una “embarcación china”.144 Según señaló entonces al-Mas‘ūdī, los gobernantes chinos 
enviaban eunucos a Cantón para que recibieran allí a los mercaderes extranjeros, y para que 
cuidaran de ellos.145 Estos detalles indican que al menos hasta mediados del siglo IX, había 
embarcaciones que zarpaban de China en dirección occidental hasta llegar al Golfo Pérsico. 
Sin embargo, no hay ninguna evidencia arqueológica que confirme que estos barcos eran, en 
efecto, de fabricación china. Por tanto, deberíamos tener en mente que la expresión “embar-
caciones chinas” puede indicar simplemente que el capitán de la embarcación, o la mayoría 
de su tripulación, era de procedencia china, o, más probablemente, que estos barcos hacían 
la ruta que llevaba a China, pues, por lo que sabemos, en tiempos de la dinastía Tang, la 
mayoría de la navegación comercial de transporte de mercancías por el Océano Índico co-
rrespondía a mercaderes y buques árabes, iraníes o del Asia suroriental. Los mercaderes ára-
bes e iraníes llegaban a China por mar, principalmente. Sigue sin estar claro si los mercaderes 
chinos zarpaban en barcos propios hasta el Golfo Pérsico. Ya bien entrado el siglo XI, sabe-
mos que el transporte de mercancías chinas por el Océano Índico dependía de embarcaciones 
extranjeras. El punto de inflexión de China en el campo de la construcción naviera, la nave-
gación marítima y los viajes transoceánicos solo vino a ocurrir ya en tiempos de la dinastía 
Song del sur (1127-1279).146 

En este contexto, las fuentes chinas revelan que, como norma general, tanto los comerciantes 
privados como aquellos que viajaban en cumplimiento de una misión oficial cruzaban los 
mares en barcos comerciales (bo). En tiempos de la dinastía Tang, las fragatas aptas para 
adentrarse en el mar se usaban principalmente con propósitos militares.147 Básicamente, los 
mercaderes, los diplomáticos y los monjes viajaban usando embarcaciones comerciales pri-
vadas, en su mayoría extranjeras. 148  Durante la era Tang, estas embarcaciones eran, 

143 Oliver W. Wolters, Early Indonesian Commerce: A Study of the Origins of Sri Vijaya (Ithaca: Cornell University 
Press, 1967); Pierre-Yves Manguin, “At the Origins of Sriwijaya: The Emergence of State and City in Southeast Su-
matra”, en Noboru Karashima & Masashi Hirosue (eds.), Early State Formation and Social Integration: Chiefdom 
to State (Tokio y Nueva Delhi: Tōyō Bunko y Manohar Publishers, 2016), págs. 89-114. 
144 Barbier de Meynard & Pavet de Courteille, Maçoudi, vol. I, pág. 308: “Ce marchand s’était donc embarqué sur un 
bâtiment chinois pour aller de Killah au port de Khanfou”. 
145 Barbier de Meynard & Pavet de Courteille, Maçoudi, vol. I, pág. 308. 
146 Pierre-Yves Manguin, “Trading Ships of the South China Sea. Shipbuilding Techniques and Their Role in the 
History of the Development of Asian Trade Networks”, en Journal of the Economic and Social History of the Orient, 
vol. 36, n° 3 (1993), págs. 253-280. 
147 Xia Zijin, Sui Tang Wudai shiqi Xinan diqu zaochuanye yanjiu (Chongqing: Xinan daxue, 2008), pág. 17. 
148 Compárese con Faxian (circa 337-422), Faxian zhuan, 167 (Traducción al alemán: Max Deeg, Das Gaoseng-
Faxian-Zhuan als religionsgeschitliche Quelle: Der älteste Bericht eines chinesischen buddhistischen Pilgermönchs 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

48 

frecuentemente, las embarcaciones de mar adentro de los mercaderes de Oriente Medio. En 
el Xin Tangshu se mencionan numerosas embarcaciones venidas de las así llamadas “regiones 
occidentales” (Xiyu bo 西域舶). Se afirma allí que, en un primer momento, debido a la corrup-
ción, había solo cuatro o cinco atracos en China; eventualmente, los funcionarios locales 
fueron llevados a actuar de manera honesta y a dejar de exigir sobornos o impuestos muy 
altos. Acto seguido, el comercio se recuperó, de manera que más de cuarenta embarcaciones 
visitaban China al año. (前後西域舶泛海至者歲纔四五，勉性廉潔，舶來都不檢閱，故末年至者四十

餘).149 

La hipótesis de que Yang Liangyao hizo su viaje en una embarcación hindo-árabe o del sud-
este asiático (¿perteneciente, tal vez, a un naviero iraní, árabe o del Asia suroriental?) se 
apoya, hasta cierto punto, en recientes descubrimientos arqueológicos; hasta el momento, 
ningún barco chino contemporáneo ha sido recuperado de los mares del Asia suroriental o 
del Océano Índico.150 La evidencia en cuestión procede de un hallazgo cercano a la isla in-
donesia de Belitung. En 1998, varios arqueólogos submarinos descubrieron una embarcación 
que era, con casi total seguridad, hindo-árabe. Esta puede datarse alrededor del siglo IX. El 
diseño del barco de Belitung pertenece a una tradición de plafones grapados procedente del 
occidente del Océano Índico y compartida por India, el Golfo Pérsico y, posiblemente, el 
África oriental: el dau árabe tradicional de los siglos VIII y IX. Según los arqueólogos sub-
marinos, este es el primer dau que ha sido encontrado en aguas del sudeste asiático.151 En su 
mayoría, el dau llevaba mercancías de intercambio entre China, Sumatra y Java, igual que 
las embarcaciones –también del sudeste asiático– de los naufragios de Chirebón e Intan, ocu-
rridos en el siglo X. Sobre la base de los materiales encontrados a bordo del barco naufragado, 
especialmente de la cerámica hallada, los arqueólogos sospechan que el destino final de la 
embarcación, o de al menos parte de su mercancía, puede haber sido una ciudad del Océano 
Índico occidental, y que probablemente había salido de China por el puerto de Cantón, quizá 

 
über seine Reise nach Indien mit Übersetzung des Textes [Wiesbaden: Otto Harrassowitx, 2005], pág. 572): “得此梵

本已即載商人大舶上可有二百餘人。後係一小舶海行艱嶮”. “Después de recibir en Brahma los libros, [Faxian] abordó un 
gran buque mercante con unas doscientas personas a bordo. Había un buque pequeño amarrado a la parte de atrás 
de la nave en caso de emergencia, pues el viaje por mar es bastante peligroso”. (Tansen Sen, “Buddhism and the 
Maritime Crossings”, en Dorothy C. Wong & Gustav Heldt (eds.), China and Beyond in the Mediaeval Period. Cul-
tural Crossings and Inter-regional Connections (Amherst y Delhi: Cambria Press y Manohar, 2014), pág. 45. 
149 Jiu Tangshu, 131.3635.  
150 Krahl et al., Shipwrecked, pág. 20. 
151 Michael Flecker, “A Ninth-Century Arab Shipwreck in Indonesia: The First Archaeological Evidence of Direct 
Trade with China”, en Krahl et al., Shipwrecked, págs. 118-119: “Como resultado de un análisis de los métodos de 
construcción, de los materiales y de la forma del casco, el autor ha determinado que el naufragio de Belitung corres-
ponde a una nave árabe. Por mucho tiempo, hubo dudas para determinar el lugar de producción del barco naufragado. 
En este contexto, se ha estudiado mucho la madera usada para su construcción, lo que ha llevado, en definitiva, a 
aportar pruebas definitivas de que el barco no pudo haber sido construido en India”. Flecker, “A Ninth-Century”, pág. 
102, también hace énfasis sobre el hecho de que es imposible distinguir, debido a [las similitudes] históricas y ar-
queológicas, entre buques árabes e iraníes, incluso pese al hecho de que ya entonces se consideraba a Arabia y a Irán 
como entidades políticas distintas.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

49 

después de una primera parada en Yangzhou.152 A bordo del buque náufrago, los arqueólogos 
también descubrieron artefactos de plata y de oro, así como cerámica china con motivos tanto 
budistas como islámicos. Se encontraron un total de 60.000 piezas de cerámica china junto 
con grandes cantidades de lingotes de plomo (usados como lastre).153 

Los mercaderes chinos empezaron a navegar largas distancias por sí mismos solo ya a finales 
del siglo XI. Esto se debió mayormente a una decisión específica de las autoridades chinas: 
en el año 1090, el gobierno eliminó varios obstáculos burocráticos para los mercaderes, lo 
que les permitió navegar sobre la base de sus propios cálculos siempre y cuando el viaje 
hubiera sido registrado previamente en la oficina administrativa local. Ya no debían regis-
trarse ante una de las tres Oficinas de Comercio Marítimo (shibo si 市舶司), lo cual hizo del 
comercio marítimo una tarea inmensamente más fácil para los mercaderes chinos.154 Por de-
cirlo de algún modo, los mercaderes chinos pudieron entonces hacer negocios en el extranjero 
bajo su propia discreción. 

Para el año 971, el emperador Song Taizu 宋太祖 (r. 960-975) comisionó a los funcionarios 
Pan Mei 潘美 (921-987) y Yin Chongke 尹崇珂 para que monitorearan y manejaran el comer-
cio marítimo que tenía lugar en Cantón. Normalmente, esta fecha es considerada como la 
fecha del establecimiento oficial de la Oficina de Comercio Marítimo de los Song (shibo si) 
en Cantón.155 Como fuere, cierto funcionario había sido responsable de la regulación y el 
manejo del comercio de ultramar (shibo shi) desde alrededor del año 714, durante la era 
Kaiyuan (712-741), un momento en que el comercio marítimo parece haber pasado por una 
subienda. Wei Guangrun 韋光閏 (nombrado como shibo shi alrededor de los años 722-741) 
afirma lo siguiente: 

梯山航海，歲來中國。[…]。諸蕃君長，遠慕皇風，寶舶薦臻，倍於恒數。 

Ellos [es decir, los mercaderes extranjeros] emprenden grandes esfuerzos [literalmente, ellos 
escalan montañas y navegan mares] y vienen a China todos los años […]. Todos los gober-
nantes y nobles de los países extranjeros admiran desde lejos las tradiciones y costumbres del 
Imperio [Chino]; sus grandes fragatas de ultramar vienen de muy lejos y se reúnen [en el 
puerto], muchas más de las que solían venir.156 

 
152 Hsieh Ming-liang, “The Navigational Route of the Belitung Route and the Late Trade Ceramics Trade”, en Krahl 
et al., Shipwrecked, págs. 137-143. 
153 Sobre este naufragio, el estándar de referencia es Krahl et al., Shipwrecked. 
154 Véase Derek Thiam Soon Heng, Sino-Malay Trade and Diplomacy from the Tenth through the Fourteenth Cen-
tury (Athens: Ohio University, 2009), pág. 48, que designa esta medida política como “liberalización del año 1090”. 
155 Xu Song et al., Song huiyao jigao (Taibei: Xinwenfeng shuju, 1976), Zhiguan, 44.1b: “太祖開寶四年六月，命同知廣

州潘美、尹崇珂竝充市舶使，以駕部員外郎、通判廣州謝處玭兼市舶判官”. 
156 En Li Fang, Wenyuan yinghua (Beijing: Zhonghua shuju, 1966), 613.8b-9b, véase el Jin Lingnan wangguan 
shibo shiyuan tubiao 進嶺南王館市舶使院圖表, cuya autoría corresponde probablemente a Wei Guangrun 韋光閏 (según 
el Quan Tangwen, corresponde a Wang Qianxiu 王虔休 [737-799]). Véase Dong Gao (ed.), Quan Tangwen (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1983), 515.6b-7b. Véase también Huang Lou, “Jin Lingnan wangguan shibo shiyuan tubiao’ 
zhuanzhe ji zhizuo niandai kao: jian lun Tangdai shiboshi zhizhang jiqi yanbian deng xiangguan wenti”, en Zhongs-
han daxue xuebao, n° 2 (2009), pág. 100. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

50 

A partir de la biografía de Xu Shen 徐申 (738-806, nombrado gobernador militar de Lingnan 
en el año 802 y en ejercicio de sus funciones desde entonces), escrita por Li Ao 李翱 (774-
836) en el año 806, uno puede aprender más acerca de los bienes de intercambio y de las 
fragatas que llegaban a China: 

蕃國歲來互市，奇珠、瑇瑁、異香、文犀，皆浮海舶以來。 

Cada año vienen extranjeros de todos los países a comerciar aquí. Perlas raras, caparazones 
de tortugas, fragancias exóticas y cuernos de rinocerontes: todo fluye [a China] desde el 
mar.157 

Esa fue la primera edad dorada del comercio marítimo de China, y mucho de lo que llevó a 
ella ocurrió gracias a los mercaderes árabes e iraníes. La interacción entre China y los ex-
tranjeros está ilustrada por los barrios étnicos (fanfang 蕃坊) de las mayores ciudades portua-
rias, como Cantón.158 Una podría incluso considerar a estos mercaderes como los iniciadores 
del comercio marítimo activo de China, tal como he defendido en otro lugar.159 Debido al 
hecho de que las rutas terrestres estaban parcialmente obstruidas, los mercaderes llegaban a 
China por mar. Hay claras indicaciones de que, por ejemplo, la ciudad de Yangzhou 揚州, 
ubicada sobre el Gran Canal, a más o menos quince kilómetros de la desembocadura del río 
Yangtsé, era un gran centro comercial para los mercaderes iraníes y árabes. En el Xin Tangshu 
se anota incluso que varios miles de mercaderes iraníes fueron asesinados durante varios 
disturbios locales de finales de la década del 750 y comienzos de la década del 760.160 Tam-
bién las fuentes árabes nos proporcionan descripciones detalladas de asentamientos árabes 
ubicados en China. En las Akhbār al-Ṣīn wa al-Hind (“Noticias de India y de China”), las 
notas de viaje de Sulaymān al-Tājir (“Solimán el mercader”), que fueron comentadas por 
Abū Zayd de Sīrāf, se reporta que cuando el rebelde Huang Chao tomó Cantón en el año 878, 
unos ciento veinte mil extranjeros (musulmanes, judíos, cristianos, mazdeanos [zoroastristas]) 
fueron asesinados.161  Un número tan alto puede ser el resultado de una exageración; al-

 
157 En el Wenyuan yinghua, 976.6a-9a (8b), véase el Lingnan jiedushi Xu gong xingzhuang 嶺南節度使徐公行狀, de Li 
Ao 李翱 (774-836). Véase el Quan Tangwen, 639.19a-22a (cita: 21b). 
158 En Wang Zhenping, “T’ang Maritime Trade Administration”, en Asia Major, vol. 4, n° 1 (1991), pág. 22, se cita 
un edicto del año 836 en el que se establece un vecindario étnico en Cantón. Véase el Jiu Tangshu, 182.5367; véase 
el Xin Tangshu, 177.4592. 
159 Angela Schottenhammer, Das songzeitliche Quanzhou im Spannungsfeld zwischen Zentralregierung und mariti-
men Handel. Unerwartete Konsequenzen des zentralstaatlichen Zugriffs auf den Reichtum einer Küstenregion 
(Stuttgart: Franz Steiner, 2002), págs. 53-59, especialmente pág. 57. 
160  Xin Tangshu, 141.4655: “平盧節度使田神功兵至揚州，大掠胡人，發冢墓，大食、波斯賈胡死者數千人”. Véase Xin 
Tangshu, 144.4702. Véase también Wang Gungwu, “The Nan-hai Trade. A Study of the Early History of Chinese 
Trade in the South China Sea”, en Journal of the Malayan Branch of the Royal Asiatic Society, vol. 31, n° 2 (1958), 
págs. 1-135.  
161 Véase Howard Seymour Levy (trad.), Biography of Huang Ch’ao (Berkeley: University of California Press, 1961), 
págs. 109-121. Levy compara las fuentes chinas y árabes que describen la masacre. El informe más detallado pro-
viene de Abu Zayd. Para lo que respecta a los mercaderes musulmanes presentes en lo que entonces era China y en 
el Asia suroriental, véase Gerald Randall Tibbetts, “Early Muslim Traders in South-East Asia”, en Journal of the 
Malayan Branch of the Royal Asiatic Society, vol. 30, n° 1 (1957), pág. 38. Gerald Randall Tibbets, A Study of Arabic 
Texts Containing Material on Southeast Asia (Leiden: E. J. Brill, 1979) presenta fuentes acerca del conocimiento 
geográfico que tenían los árabes de la época sobre el Océano Índico y sobre Asia oriental y suroriental. Véanse también 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

51

Mas‘ūdi llegó a estimar el número de muertos en doscientos mil.162 Esta descripción árabe 
no especifica quiénes de entre las víctimas eran musulmanes, un hecho que debemos tener 
en mente cuando usemos el término. Grosso modo, sin embargo, podemos asumir que el 
término “musulmán” se refería, a finales del siglo IX, tanto a los árabes como a los merca-
deres iraníes (convertidos) originarios de varias regiones cercanas al Golfo Pérsico que ha-
bían construido gradualmente una gran red de mercaderes que llegaba hasta China. Estos 
desarrollos provocaron una oleada de migración árabe hacia Vietnam e Indonesia. Como 
quiera ser, la información de este tipo sugiere fuertemente que, en tiempos de la dinastía Tang, 
había presencia de un número significativo de extranjeros en las ciudades comerciales.163 

Con este trasfondo histórico, es bastante probable que la embajada de Yang Liangyao haya 
zarpado en una embarcación mercantil iraní, árabe o, quizá, del Asia suroriental. 

Algunos comentarios sobre las prácticas diplomáticas 

Una vez se ponen en su sitio las varias piezas del rompecabezas de esta narración, la misión 
diplomática de Yang Liangyao ante el Imperio Abasí llega a tener sentido. Desafortunada-
mente, sabemos poco o nada acerca de las convenciones diplomáticas de la época. No obs-
tante, puede que, incluso así, algunas comparaciones nos ayuden a llenar estas lagunas. 

Siguiendo la inscripción, “En el cuarto mes del primer año [del reinado de] Zhenyuan [es 
decir, año 785]”, a Yang Liangyao “se le concedió la bolsa púrpura de peces, y comenzó sus 
deberes como enviado del gobierno al Imperio Abasí. Fue acompañado por asistentes admi-
nistrativos y seguidores, y recibió acreditación diplomática y decretos”. La costumbre china 
dictaba que las negociaciones políticas llevadas a cabo en el extranjero tenían que ser condu-
cidas por un representante autorizado específico (guoxin shi 國信使). La responsabilidad de 
este representante era llevar las peticiones, exigencias, propuestas y demás de China, y pre-
sentarlas ante un gobernante extranjero bajo la forma de decretos y edictos reales. 

Joseph Toussaint Reinaud, Fragments árabes et persans inédits: Relatifs à l’Inde, antérieurement au XIe siècle de 
l’ère chrétienne: textes recueillis et trad. en français, avec des notes et éclaircissements, précédés d’une preface 
analytique et historique (París: Imprimerie Royale, 1845); Huang Dashou (ed.), Zhong A guanxi shiliao wenxian 
chubian (Taibei: Guoli Zhongxing daxue, 1990); Claude Cahen, “Le commerce musulman dans l’océan Indien au 
Moyen Âge”, en Michell Mollat (ed.), Sociétés et compagnies de commerce en Orient et dans l’océan Indien: actes 
du huitième colloque international d’histoire maritime (Beyrouth, 5-10 septembre 1966) (París: Bibliothèque Géné-
rale de l’École pratique des hautes études, Sciences économiques et sociales, 1970), págs. 179-193. El Xin Tangshu, 
221.6262, contiene una entrada sobre Dashi en que enumeran con detalle varias peculiaridades. Por ejemplo, el 
informe discute el hecho de que los hombres tengan narices y barbas largas. Las mujeres, por otro lado, son blancas 
y se protegen a sí mismas del sol usando sombrillas siempre que salen de un vehículo. Por último, se ofrece una 
descripción detallada de los conflictos entre los omeyas y los abasíes 
162 Véase la nota al pie de página 142. 
163 André Wink, Al-Hind: The Making of the Indo-Islam World, vol. 1: Early Medieval India and the Expansion of 
Islam, 7th-11th Centuries (Leiden: E. J. Brill, 1996), pág. 84. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

52

Normalmente, las misiones diplomáticas ad hoc, enviadas en situaciones de emergencia, se 
describían como “misiones flotantes” (fanshi 汎使). Es posible que el caso que estamos tra-
tando en este artículo sea el de una misión ad hoc. 

En este contexto, necesitamos algunas consideraciones generales acerca de las características 
que los diplomáticos debían exhibir en esa época. Casi no es necesario decir que los enviados 
que viajaban como agentes diplomáticos eran seleccionados cuidadosamente. Debían poder 
ser individuos representativos, leales y educados que fueran buenos oradores y pudieran pro-
mover el prestigio de su estado incluso en ambientes desconocidos que podían ser hostiles. 
También debían dominar la etiqueta, los rituales y las prácticas formales propias del contacto 
intergubernamental. Claro está que debían aplicarse criterios similares a los integrantes de la 
escolta. En nuestro caso, como demuestra la estela, la corte imperial adscribía gran impor-
tancia a la selección de una persona adecuada. Como he explicado arriba, que Yang Liangyao 
fuera un eunuco y que con toda probabilidad fuera, por tanto, un confidente cercano del em-
perador dependió del ambiente político interno y de las circunstancias de la corte imperial. 

La inscripción explica que Yang Liangyao fue acompañado por “asistentes administrativos y 
seguidores”, y que recibió “acreditación imperial y decretos”. Siglos después, la entrega de 
una carta imperial oficial que transmitiera la intención del emperador seguía siendo una parte 
integral de las relaciones diplomáticas.164 Naturalmente, los intérpretes jugaban un rol esen-
cial. Los intérpretes tenían muchas más responsabilidades y funciones que la simple traduc-
ción, y estaban firmemente integrados al procedimiento diplomático visto como un todo. Sin 
duda, según supongo, Yang Liangyao fue acompañado por intérpretes chinos que hablaban 
el persa y el árabe con fluidez. Es posible que se hayan reclutado árabes que hubieran vivido 
en China por un largo periodo de tiempo. Desafortunadamente, que yo sepa, no estamos en 
posesión de ningún ejemplo concreto. 

En lo que respecta al contenido de la “acreditación imperial” y los “decretos”, solo podemos 
especular. ¿Se trataba de proclamas imperiales que otorgaban títulos oficiales dentro del Im-
perio Chino al gobernante de los abasíes y a sus funcionarios administrativos de más alto 
rango? Esto no habría sido inusual, especialmente cuando el emperador esperaba recibir un 
favor. Los decretos, ¿podrían haber contenido documentos que bosquejaran el deseo del em-
perador de formar una alianza con los abasíes contra los tibetanos, por ejemplo, documen-
tando algunos de los incidentes que habían ocurrido? 

A juzgar por la inscripción de la estela, la misión parece haber sido un éxito. Esto sugiere que 
debió tener lugar una audiencia con el gobernante o, al menos, con algún funcionario de alto 
rango. Parece que los árabes no rehuyeron la propuesta china. Tristemente, no tenemos más 
detalles sobre las especificidades de este encuentro diplomático. 

164 En 1266, Qubilai Khan (r. 1264-1294) envió al shogun japonés una carta imperial en la que urgía al Japón a 
aceptar el gobierno y la supremacía mongola. Véase Yuanshi, 208.4625 passim. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

53

El intercambio de regalos era una parte central de este tipo de misiones diplomáticas. Des-
afortunadamente, la inscripción de Yang Liangyao no hace referencia alguna a este aspecto 
de la misión. Como regla general, se intercambiaban gran cantidad de regalos durante los 
encuentros diplomáticos. Dada la importancia y el poder militar de los árabes, uno puede 
tomar por cierto que el enviado chino llevaría consigo muchos regalos como seda, cerámica, 
objetos hechos con metales preciosos, y también, quizá, mármol. Con base en hallazgos ar-
queológicos, tanto dentro como fuera de China, podemos decir que la exportación de la ce-
rámica china alcanzó dimensiones significativas durante la dinastía Tang.165 Se han descu-
bierto numerosos objetos de alfarería, gres y porcelana de China en numerosas excavaciones 
conducidas en lugares como al-Fusṭāṭ, Sāmarrā y Hormuz, así como en muchos más.166 

Pese a que el naufragio de Belitung, que presenté antes a los lectores, data del siglo IX (es 
decir, después del año 826),167 el hallazgo puede proporcionar un vistazo valioso al intercam-
bio material entre la China Tang y los mercados dominados por musulmanes iraníes y árabes 
del Asia suroriental en adelante. Por ejemplo, el historiador iraní Bayhaqī (995-1077) señaló 
que veinte piezas de la vajilla imperial china (Chini faghūrī) y otros dos mil objetos de cerá-
mica fueron enviados como regalo del gobernador de Jorasán, ‘Alī ibn ‘Īsā ibn Māhān (antes 
del año 785-811), al califa Harūn al-Rashīd. Estas piezas incluían platos, pocillos, tazas, cán-
taros y muchas otras cosas.168 A cambio de estos regalos, Yang Liangyao podría haber reci-
bido objetos de vidrio, caballos (tal vez), incienso, maderas aromáticas, especias y otras cosas 
por el estilo. 

El ejemplo, que presenté ya a los lectores, de la discusión entre Li Mi y el emperador también 
nos informa acerca de otra práctica diplomática: el Khan de los uigures mandó a un enviado 
que entregó una carta en la cual aquél se describía a sí mismo como hijo y vasallo [del Tang]. 
Estas cartas, designadas simbólicamente como “cartas de vasallaje” (biao 表) por Oláh Csaba, 
seguían siendo cosa común en la diplomacia china de siglos después.169 La carta estaba diri-
gida directamente al emperador chino; por tanto, el emisario no solo debía tener un dominio 
excelente del chino escrito, sino que también debía conocer la terminología correcta, inclui-
das todas las florituras y las expresiones de cortesía. Este documento también servía al pro-
pósito de probar que había sido realmente el gobernante oficial el que le había dado la carta 
a su enviado y que, así las cosas, este representaba realmente la posición de su país.170 La 

165 John Carswell, Blue and White: Chinese Porcelain and its Impact in the Western World (Chicago: University of 
Chicago, 1985), pág. 25. 
166 Rose Kerr & Nigel Wood, Ceramic Technology in Science and Cvilisation in China, 5: Chemistry and Chemical 
Technology, 12 (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), pág. 733. 
167 Siguiendo la fecha de una ensaladera procedente de la producción de Changsha, que tenía una inscripción mar-
cándola con el año 826 en su fondo. Véase Krahl et al., Shipwrecked, págs. 19-20, fig. 2. 
168 Clifford Edmund Bosworth, The Lata’if al-ma‘arif of Tha‘alibi: The Books of Curious and Entertaining Informa-
tion (Edimburgo: Edinburgh University Press, 1968), vol. 2, pág. 70. 
169  Véase Csaba Oláh, Räuberische Chinesen und tückische Japaner: Die diplomatischen Beziehungen zwischen 
China und Japan im 15. und 16. Jahrhundert (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2009), págs. 45 y 57 passim. 
170 Era bastante común que tanto gobernantes extranjeros como personas particulares enviaran ilegalmente a China 
enviados “impostores”, como se los llamaba, incluso si este fenómeno solo alcanzó su pico ya en la era Ming, cuando 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

54

redacción de semejante carta constituía un gran reto para los gobernantes extranjeros. En el 
peor de los casos, el emisario sería rechazado puesto que la carta no había sido redactada de 
acuerdo con la etiqueta oficial. Por tanto, difícilmente es causal de sorpresa que, en el siglo 
VIII, fueran sobre todo los extranjeros que estaban mejor educados en el manejo de la lengua 
china escrita, como los monjes, los que se involucraran en las tareas de la correspondencia 
diplomática. En el caso del Khan de los uigures, uno puede asumir que este tenía funcionarios 
o estudiosos chinos a su disposición que lo ayudaron en la composición de esta carta. Como
mínimo, podemos decir que este tipo de cartas eran parte de la vida diaria del mundo diplo-
mático, y que estas debían escribirse con las florituras del estilo cortesano, evocando respeto
y dando signos de subordinación. Por otro lado, el emperador chino se presentaba a sí mismo
como un soberano con gracia y como un padre de un orden superior que se dirigía a sus
subordinados en el mundo asiático.

Precisamente debido a esta estructura jerárquica, con frecuencia se reflejaban simbólica-
mente los ritos familiares consagrados en las enseñanzas confucianas en la diplomacia impe-
rial. La transmisión de nociones confucianas de jerarquía dentro de la familia como analogía 
de la jerarquía entre los estados se prestó muy bien para la “estricta regulación, la atadura de 
derechos y [la imposición de] obligaciones a miembros de una comunidad grande y centrali-
zada”.171 El emperador chino era el padre mandatario, y los gobernantes de los otros países 
eran sus hijos y súbditos. Esta noción de la familia extendida fue perpetuada por siglos por 
los gobernantes Yuan (mongoles), Ming y Qing (manchúes). 

No obstante, solo podemos especular acerca de la manera en que el emperador Dezong pudo 
haberse dirigido al califa del Imperio Abasí en el texto de esta carta. Ciertamente, la carta no 
debió haber usado la semántica del “gobernante y el vasallo”, ni la de “padre e hijo”. Es 
mucho más probable que se hubiera invocado una relación entre hermanos,172 como en el 
caso entre China y el Imperio Liao de los kitán. Lo más probable es que se viera a los abasíes 
como socios occidentales iguales a China, especialmente considerando el estado de 

la proscripción del comercio marítimo prohibió todo el comercio marítimo privado. Con frecuencia, los gobernantes 
extranjeros intentaban enviar a China más enviados que los que estaban permitidos oficialmente por las regulaciones 
chinas; tanto mercaderes privados como gobernantes locales –que no eran representantes oficiales de sus países– 
buscaban por ese medio mantener relaciones comerciales con China, un negocio que era altamente rentable. Véase, 
por ejemplo, Hashimoto Yu, “The Information Strategy of Imposter Envoys from Northern Kyushu to Choson Korea 
in the Fifteenth and Sixteenth Centuries”, en Angela Schottenhammer (ed.), The East Asian “Mediterranean”: Ma-
ritime Crossroads of Culture, Commerce, and Huamn Migration (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2008), págs. 289-
316. 
171 Véase Erhard Rosner, “Die ,Familie der Völker‘ in der Diplomatiegeschichte Chinas”, en Saeculum, n° 32 (1981), 
pág. 103. Allí, el autor escribe así: “Como las ramas de una familia extensa, que están todas relacionadas a la cabeza 
de la familia por medio de dependencias bastante específicas, y como los miembros cercanos de una familia nuclear, 
a los que hay que tratar con respeto y que tienen que obedecer reglas establecidas firmemente. Así es como los países 
vecinos, por medio de una cadena de derechos y obligaciones, deberían estar conectados con China. La referencia 
explícita a la ‘familia’ ofreció una herramienta a la diplomacia del emperador, herramienta esta sobre cuya base tam-
bién estados muy lejanos, más allá de los límites del poder del imperio, se agruparon alrededor del Reino Medio como 
una familia de naciones […]”. (Traducción del original alemán al inglés por Andrew Stonehouse). 
172 Debido a su tierna edad, el emperador khitan era visto como el “hermano menor” del emperador de China, Zhen-
zong 真宗 (r. 998-1022). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

55 

emergencia diplomática. Las discusiones entre Li Mi y el emperador sugieren que los árabes 
eran considerados como iguales jerárquicos; así como el reino del medio dominaba el oriente, 
los árabes gobernaban el occidente. 

Como ha demostrado Christian Schwarz-Schilling, pese a toda la retórica oficial en que los 
chinos se representaban a sí mismos como los gobernantes superiores del mundo, estos esta-
ban ciertamente en posición de distinguir entre la esfera de la moralidad y la ideología, por 
un lado, y la del pragmatismo político por el otro. Con esto quiero decir que, bajo la tapadera 
de la supremacía china, las verdaderas relaciones de poder podían ser evaluadas correcta-
mente, y podían tomarse acciones de acuerdo con esta evaluación. En otras palabras, los 
chinos estaban acostumbrados “a aplicar un doble rasero a la hora de medir la idea imperial 
[“Reichsidee”] y la práctica política”.173 A este respecto, no hay duda acerca del hecho de 
que el emperador Dezong y su consejero Li Mi tenían la voluntad y la posibilidad de enviar 
una petición de ayuda a los árabes con apego a la moral formal y a los criterios ideológicos 
de las relaciones diplomáticas. 

 

Comentarios conclusivos 

 

En la historiografía china, se ha alabado frecuentemente la expedición de los siete mares, 
comisionada por el emperador Yongle 永樂 (Zhu Di 朱棣; 1360-1424, r. 1403-1424) y llevada 
a cabo durante el periodo Ming por el eunuco musulmán Zheng He 鄭和 (1371-circa 1433) 
en dirección del “Océano Occidental” (es decir, la sección occidental del Océano Índico, 
hasta las costas del África oriental y del Mar Rojo) entre 1405 y 1433, como una empresa 
heroica sin precedentes y como el primero de los viajes chinos que cruzaría el Océano Índico 
por completo.174 En China, Zheng He ha sido honrado por mucho tiempo como un héroe 
popular. La inscripción de la estela de Yang Liangyao sugiere ahora que, en la segunda mitad 
del siglo VIII –por tanto, 620 años antes que Zheng He–, un diplomático chino –también él 
un eunuco– tomó la ruta marítima que cruzaba el Océano Índico en dirección del Golfo Pér-
sico. Durante el periodo que tenemos aquí en consideración, ya había mercaderes árabes e 
iraníes que usaban esta ruta marítima de manera suficientemente regular, y sabemos, por la 
descripción de Jia Dan, que esta ruta marítima también era conocida en China. 

Dado el hecho de que fue solo a finales del siglo XI que los mercaderes chinos empezaron a 
navegar activamente en grandes números hacia el Asia suroriental y a través del Océano Ín-
dico, es digno de atención que nos hayamos enterado de que una misión diplomática oficial 
de China, en el año 785, decidió embarcarse en esta ruta marítima, una decisión que fue 
tomada, indudablemente, tras ser sopesada contra la turbulencia del panorama político y 

 
173 Schwarz-Schilling, “The Treaty of Shanyuan”, pág. 92. 
174 Zhang Shimin, “Yang Liangyao: Zhongguo zuizao hanghai xia Xiyang de waijiao shijie”, págs. 5-6. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

56

militar a través de las rutas terrestres. Probablemente, el enviado zarpó en una fragata hindo-
árabe, incluso si la falta de evidencia nos impide conocer los detalles exactos. 

Como he mostrado, los asuntos domésticos de la China Tang atravesaban un periodo de ines-
tabilidad; especialmente después de la rebelión de An Lushan, la autoridad del emperador 
había sido lesionada y debilitada. Al mismo tiempo, el imperio había tenido que resistir cons-
tantes ataques del vecino Imperio Tibetano. ¿No habría sido razonable que, en un momento 
de semejante crisis nacional, el emperador Tang hubiera buscado la ayuda de un socio fuerte 
con el cual repeler la agresión foránea que amenazaba la posición no solo de él como empe-
rador, sino también del imperio? ¿No es especialmente así si uno considera que este socio 
había ya ayudado militarmente a los chinos en otra crisis de un pasado no tan distante? 

Li Mi, consejero del emperador, había ideado un plan para forjar una especie de alianza pan-
asiática con los uigures, el Reino de Nanzhao, India y los árabes para contener la agresión 
tibetana. Siendo el “más fuerte de los países de los territorios occidentales”, los árabes juga-
ban un rol crucial en el plan. Parece que, para ejecutar este proyecto, se envió ante la corte 
del califa del Imperio Abasí, ubicada en Bagdad, una misión diplomática bajo el mando de 
Yang Liangyao. Dependiendo del momento en que haya llegado Yang Liangyao a Bagdad, 
puede haber tenido que negociar con al-Hādī (r. 785-786) o con Hārūn al-Rashīd. Conside-
rando las distancias del viaje por mar, es más probable que se haya encontrado con el segundo 
que con el primero, aunque quizá haya negociado con los dos. Esta estrategia de los chinos, 
como mínimo, refleja cierta previsión política, por un lado, y, por el otro, una relación cercana, 
no solo económica, entre China y los abasíes. 

Desafortunadamente, la ausencia de otras fuentes nos impide sacar más conclusiones por el 
momento, y nos obliga a contentarnos con las suposiciones cautas que ofrecí aquí. No obs-
tante, las circunstancias históricas, según he querido demostrar, hacen de esta misión un he-
cho muy plausible; la decisión de enviar a Yang Liangyao ante el califato abasí con la misión 
de pedirle a los árabes ayuda para hacer retroceder a los tibetanos también casa a la perfección 
con la estrategia de política exterior del emperador Dezong. La razón de la mudez de las 
fuentes con respecto a este evento puede hallarse, en varios aspectos, tanto en las delicadas 
circunstancias políticas del momento en que fue enviada la misión como en la imagen nega-
tiva que adquirió el emperador Dezong en la historiografía posterior, particularmente en lo 
que respecta a su política exterior. 

Estamos esperanzados en que otras fuentes salgan a la luz en un futuro no muy distante, 
trátense estas de la inscripción de la tumba (muzhiming 墓誌銘), de otras fuentes escritas, o de 
reliquias arqueológicas que nos permitan pintar una imagen más detallada del trasfondo y de 
los detalles de esta misión diplomática. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

57

Mapa 1. Reconstrucción de la descripción de Jia Dan de la ruta marítima que iba de Guangzhou a Bagdad 
(Mapa dibujado por Inspiration Design House, Hong Kong) 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

58

Mapa 2. Noroccidente de China, zona fronteriza entre China y Tíbet y algunas partes de Asia Central 
(Mapa dibujado por Inspiration Design House, Hong Kong). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

59

Imagen 1. Estampa o calco de la inscripción de la estela del antiguo funcionario Yang 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

60

Imagen 2. Estela que contiene la inscripción del antiguo funcionario Yang 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

61

Anexo 

Inscripción de la estela lapidaria ubicada a la vera del pasillo  
que lleva a la tumba del funcionario Yang de la [dinastía] Tang 

(Tang gu Yang fujun shendao zhi bei 唐故楊府君神道之碑) 

Traducción 

LA INSCRIPCIÓN de la estela lapidaria del pasillo que lleva a la tumba del señor Yang, comi-
sionado especial para asuntos extraños de los tres ejércitos de la derecha, gran amo superior 
del palacio, en funciones como eunuco-secretario ceremonial del Palacio del Servicio Do-
méstico,  distinguido con la bolsa púrpura y de oro en forma de pez, pilar superior del estado, 
barón de la prefectura de Hongnong –establecida en la fundación de la dinastía–, con un 
feudo de tierra que abarca trescientos hogares, y que murió en tiempos de la dinastía Tang 
(Introducción). 

Compuesta (撰) por el caballero de las audiencias de la corte, en funciones como ayuda de la 
prefectura de Nankang, comandante de la Caballería Móvil como las Nubes y estudioso a la 
espera de la Academia Hanlin, de nombre Zhao Liangyi 趙良裔.175 

Tallada por el secretario supervisor en funciones como comando del área de Hongzhou y 
como adjunto de la Sección de Servicio Militar, comandante de la Caballería Móvil como las 
Nubes y estudioso a la espera de la Academia Hanlin, de nombre Tang Zhi 湯陟. 

El señor Yang tenía por nombre tabú (hui 諱) el nombre de Liangyao 良瑤, y por nombre de 
cortesía (zi 字) el nombre de Liangyao 良瑤. Su ancestro era Shangfu 尚父, el hijo de Zhou 
Xuanwang 周宣王 (r. 827-782 a.C.), a quien se le otorgó un feudo como duque de Yang 
(Yanghou 楊候). Sin embargo, su feudo fue destruido después por el duque Xian de Jin 晉獻

175 No se indica si los caracteres sigilares de la parte superior de la estela también fueron escritos o caligrafiados por 
Zhao Liangyi, pero es probable que este sea el caso. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

62 

公 (¿?-651). Desde entonces, muchas generaciones han abundado en gran moralidad, y por 
esa razón la suya se convirtió en una familia de renombre. Por ejemplo, [Yang] Wangsun 王
孫 fue alabado por defender los funerales austeros; [Yang Pu 僕]176, a quien le fue asignado 
el título de Louchuan [general] (es decir, “general de buques de guerra con torres”),177 fue 
famoso por los grandes méritos que hizo; [Yang] Chang 敞 se dio a conocer como un primer 
ministro humilde; [Yang] Xiong 雄 fue honrado por sus contribuciones literarias a la poesía 
de Ci y de Fu; [Yang] Zhen 震, [cuyo nombre de cortesía era] Boqi 伯起, practicaba cuidado-
samente los “cuatro saberes”;178 y [Yang Bin 楊秉], [cuyo nombre de cortesía era] Shujie 叔
節, abandonó los “tres engaños”.179 Aves gigantes se apeñuscaron sobre las tumbas [de los 
Yang], y esturiones voladores aterrizaron en sus auditorios. Diez hombres [disfrutaron] de la 
rueda roja [es decir, un vehículo exclusivo para dignatarios], y cuatro generaciones [ejercie-
ron la posición de] defensor en jefe. La gloria [de la familia] brilló a través de las dos dinastías 
Han, y su riqueza cuidó de los descendientes posteriores. Los orígenes de la familia pueden 
ser rastreados hasta tiempos distantes, y son gloriosos y florecientes, y, por tanto, las raíces 
de la familia son profundas y las ramas y hojas de la familia son prósperas. 

Eran [gentes] respetadas y prominentes de Hongnong, y el clan [familiar] residía en Tianshui; 
por tanto, los ancestros de los muertos eran originalmente personas de Hongnong.180 El bi-
sabuelo de Yang Liangyao era un general [contado entre los] “súbditos con méritos de pri-
mera clase en [la corte] Tang [bajo el reinado de Xuanzong]” (Tang yuan gongchen 唐元功臣); 
se volvió general de las banderas parecidas a las nubes, y maravilloso guardia de la derecha, 
y comandante. Fue recompensado generosamente por [sus] grandes méritos, y recibió una 

 
176 Su nombre puede ser reconstruido de acuerdo con una entrada del Shiji, 122.3149 (“Biografías de funcionarios 
toscos”): 酷吏列傳): “楊僕者，宜陽人也。。。南越反，拜為樓船將軍，有功，封將梁侯。“Yang Pu, un hombre de Yiyang… 
Cuando el Yue del sur se rebeló, aquél fue nombrado general de las naves con torres, obtuvo méritos y recibió un 
feudo como marqués de Jiangling”. Aquí, se pone a Yang Liangyao en relación con una persona ilustre que estuvo 
involucrada en la supresión de una rebelión en la Antigüedad. La línea ancestral que se describe aquí no debe ser 
tomada por una genealogía real. Era común en China, desde tiempos de la era Han, elevar el estatus social del difunto 
conectándolo con personalidades famosas del pasado. Además, el apellido Yang es tan frecuente en China como Du-
pont lo es en Francia, por poner un ejemplo. En nuestro contexto, es de interés el hecho de que Sima Qian haga 
énfasis sobre los logros de Yang Pu en contraste con los de Lu Bode 路博德. Mientras que el segundo solo fue capaz de 
aceptar la rendición de sus enemigos por pura casualidad, por estar en el lugar correcto en el momento adecuado, el 
verdadero logro de Yang Pu reside en haber forzado a los enemigos a caer en manos de las tropas de Lu. 
177 Todas las traducciones de títulos oficiales siguen las de Charles O. Hucker, A Dictionary of Official Titles in Im-
perial China (Taibei: Southern Materials Centre, 1988). [Nota del traductor: Lamentablemente, no existe en caste-
llano una traducción de este diccionario, ni otra obra de esta índole, y ni siquiera un catálogo parcial tan autorizado 
como el libro de Hucker, que el traductor haya podido seguir en esta traducción; como resultado, esta versión en 
castellano ha intentado traducciones literales de los títulos de Hucker que usa la autora]. 
178 Esto significa saber acerca del Cielo, acerca de los dioses y los espíritus, acerca de uno mismo y acerca de los hijos, 
de los descendientes y de los que son íntimos. Hou Hanshu, 54.1760. Según William Edward Soothill & Lewis Ho-
dou, A Dictionary of Chinese Buddhist Terms. With Sanskrit and English Equivalents and a Sanskrit-Pali Index 
(Philadelphia: Coronet Books Inc., 2005), pág. 179, esta expression se refiere “a las cuatro que saben del funciona-
miento de la mente de uno tanto para el bien como para el mal: el cielo, la tierra, el círculo íntimo de uno, y uno 
mismo”. 
179 Véase Hou Hanshu, 54.1759, 1769-1770. Esto se refiere a las pruebas y tentaciones, a las filtraciones, la suciedad 
y las ataduras. Véase Soothill & Hodou, A Dictionary of Chinese Buddhist Terms, pág. 65. 
180 Véase Hou Hanshu, 54-1759. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

63

propiedad familiar en Yunyang 雲陽: esta es la razón de que la familia aún viva ahí; en con-
secuencia se convirtieron en residentes de Jingzhao (en las periferias de la capital). El abuelo 
[de Yang Liangyao], Yang Huaizhen 楊懷貞, detentó el cargo de escolta montado de Xuzhou 
許州 (al suroriente de Luoyang, en la actual provincia de Henan).181 Su padre, Yang Yanyu 楊
彥昱, se mantuvo en alturas alejadas de los intereses mundanos y permaneció como estudioso 
privado, viviendo en reclusión y [disfrutando de la vida] en los jardines. Yang Liangyao fue 
su cuarto hijo. 

[El difunto] tenía una complexión firme y una apariencia orgullosa, una mente independiente, 
y un carácter generoso y noble que se diferenciaba de la corriente contemporánea. En edad 
joven, tuvo la integridad y la rectitud por aspiraciones de su conducta, y, cuando creció, con-
sideró como su propia responsabilidad la lealtad y la valentía. Por tanto, logró entrar [al pa-
lacio interior] como eunuco para servir bajo las escalinatas de jade y recibir así la gracia 
imperial, y para servir como enviado a tierras extranjeras, sosteniendo así el orden celestial 
y extendiendo la generosidad [imperial]. Habiendo sido puesto a prueba una y otra vez con 
méritos cada vez mayores al tiempo que demostraba de forma evidente su lealtad y su calidad, 
le fueron encomendadas más y más misiones. 

Durante el periodo de reinado Yongtai (765-766), Tashili Jizhang 塌實力繼章, líder de la tribu 
local de Langshan (literalmente, “montaña lobo”), procedente de las prefecturas Ci y Xi, 
saqueó la población, reunió soldados y amenazó prefecturas y condados, y desobedeció las 
órdenes imperiales, robando sin restricción. [Él y sus hombres] mataron y violentaron con 
sevicia a los estudiosos y a la gente del común [que vivían] a las afueras de lo que era enton-
ces, [en el periodo pre-Qin], [el antiguo estado de] Jin, conmocionaron y aterrorizaron las 
regiones fronterizas [del antiguo estado de] Guo [en el periodo pre-Qing]. En una época en 
que la “región de los dos ríos” acababa de ser pacificada y en que las cuatro fronteras remotas 
seguían en situación de conmoción, era difícil que la corte real movilizara gentes, y el empe-
rador deseaba pacificar por el momento a la población. Por tanto, Lin Chongjin, en su papel 
de comisionado imperial, fue enviado con la orden imperial de pacificar [a aquellos rebeldes], 
y Yang Liangyao lo acompañó como su asistente administrativo. [Pero] Chongjin estaba muy 
asustado y era muy débil como para tomar la iniciativa; por tanto, [Yang Liangyao] se aprestó 
a sí mismo a ir solo. Pronunció con su boca la gracia imperial, y su espíritu hizo enanos de 
los feroces rebeldes. Así, [él] hizo que la majestad celestial derrotara la salvajada de aquellos, 
y que la generosidad imperial fluyera por sus huesos y sus tuétanos, y que todos ellos cruzaran 
sus brazos e hincaran sus rodillas [es decir, que fueran subyugados]. Dejando de lado sus 
armaduras y arrojando lejos sus arcos, se reformaron por completo, bajaron sus cabezas y 
aceptaron el orden imperial. Tras haber reportado [Yang] la compleción de su tarea, Su 

181 Detentó el cargo de un biejia 別駕 en Xuzhou 許州 (al suroriente de Luoyang, en la actual provincia de Henan). Su 
principal tarea era escoltar a los inspectores regionales imperiales (cishi 刺史) durante su estadía en el distrito. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

64 

Majestad tuvo gran placer, y su mente imperial ordenó que se lo recompensara [a Yang] con 
concesiones. 

Por tanto, Yang ganó el trato de caballero-literato, y actuó como supervisor de trabajo de la 
Oficina de Servicios Femeninos del Palacio del Servicio Doméstico. Desde entonces, se acu-
mularon densamente sobre él los favores y la amabilidad imperial, y los nombramientos fue-
ron frecuentes. Siempre que [Yang] era enviado [a algún lugar] como heraldo, [era debido a 
la necesidad que imponía] una situación difícil, y nunca condujo estos asuntos de manera 
impropia. Debido a ello, doquiera que fuera (literalmente, “al este y al oeste, al sur y al norte”), 
[Yang] tuvo en adelante muy poco tiempo para descansar, y tenía experticia en todo tiempo 
de peligros, obstáculos, dificultades y crisis. 

En el sexto año de Dali (771), fue ascendido a caballero para la discusión cortesana y ayuda 
en el Servicio de Guardias de Palacio. Se apegó escrupulosamente a su deber, y nunca dejó 
de lado las obligaciones públicas. [Su Majestad] lo recibía tres veces al día, y Yang le pro-
metió su lealtad obcecada, ora en el viento, ora en la lluvia. La mente de Su Majestad jamás 
estuvo insatisfecha [del servicio de Yang], y su favor real estaba, pues, con [él]. Cuando algo 
se le confiaba, jamás se desahogaba de sus sentimientos, sino que su corazón tenía tal deter-
minación [que era como si lo asistieran] escaleras y naves; así, no había asunto que no com-
pletara, ni lugar, sin importar lo remoto de la distancia, al que no llegara. Por tanto, fue en-
viado como comisionado para la pacificación de Annam 安南 (Jiaozhi 交趾, en el actual Viet-
nam). [Esta misión] era como domar la lluvia y la niebla de tierras salvajes más allá de las 
fronteras, y él les confió lealtad y crédito a las olas turbulentas. Tanto la ida como la venida 
transcurrieron sin problemas, y condujo el viaje con observancia de los tiempos esperados. 

Fue comisionado para ir a Guangzhou. Cuando las tropas rebeldes masacraron a los generales 
y los bandidos incapacitaron al ejército imperial, Geshu Huang182 –con sus audaces ambicio-
nes– quiso asegurarse algún rango imperial, amenazó a Yang con una espada y le exigió una 
carta oficial correspondiente. El emperador oyó hablar del comportamiento orgulloso y obs-
tinado como el de una gran montaña del señor Yang, cuya voluntad y cuyas ambiciones no 
habían de quebrarse. Después de que el asunto fue resuelto, [Yang] volvió al palacio y fue 
alabado con altura por su comportamiento. En el duodécimo año (777), fue ascendido a la 
posición de director de los Guardias de Palacio. Los funcionarios de la corte interna estuvie-
ron en orden y la Ciudad Prohibida fue purgada gracias a la meticulosidad del señor Yang. 

 
182 En el año 773, Geshu Huang asesinó a Lü Chongbi, concejal del distrito de Xunzhou y gobernador militar de 
Lingnan (循州刺史哥舒晃殺嶺南節度使呂崇賁). Entonces, Lu Sigong 路嗣恭 (733-803), general Tang, envió tropas que 
mataron a más de diez mil personas. Se dice que Lu Sigong aprovechó la oportunidad para asesinar mercaderes ex-
tranjeros y confiscar sus posesiones (duo qu nanren jinbao 多取南人金寶), es decir, “varios millones de cadenas de 
dinero cada uno” (shubaiwan guan 數百萬貫), según reza la cita de Sima Guang en su comentario Kaoyi de la “Vieja 
biografía de (Lu) Sigong” (Jiu Sigong zhuan 舊嗣恭傳). Véase Zizhi tongjian, 225-7235. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

65 

Hasta finales de la era Jianzhong, cuando el vehículo del fénix imperial fue sacado [del pa-
lacio], [Yang] acompañó al emperador a Fengtian tan diligente, leal y sacrificial como siem-
pre. 

A comienzos de la era Xingyuan, los cielos aún no habían quitado de en medio los desastres 
que habían emanado, y aún había serpientes y puercos andando por ahí.183 El emperador es-
taba preocupado y ansioso con su gente, y el ministro seguía sin decidirse por una estrategia. 
El señor [Yang] fue movido a llanto por la gratitud, y se ofreció a sí mismo como enviado 
frente a los bárbaros occidentales [es decir, los tibetanos]. Solicitó asistencia militar de los 
tibetanos y regresó, tras lo cual estos últimos bloquearon definitivamente el avance de las 
fuerzas rebeldes. El ejército de estos destruyó a los grupos de bandidos de Wugong y abrió 
el acceso a Zhouzhi. Los persiguieron como el viento y las nubes, y siguieron aumentando 
en número. A través de montañas y ríos, les mostraron el camino, de forma que evitaran verse 
rodeados. En la era Xingyuan, hizo [de este lugar] su capital provisional y se aseguró al 
capturar el puente del [río] Wei. La restauración del imperio a su anterior situación ocurrió 
por completo gracias a los esfuerzos de nuestro Señor [Yang] y a su petición de apoyo militar. 
En el segundo mes del mismo año [784], fue nombrado asistente ejecutivo del Servicio In-
terno del Palacio [neishi shen jishi], y en el sexto mes recibió el título adicional de mayor-
domo para el cierre de la Corte. Estas rápidas promociones ejemplares fueron su recompensa 
por sus esfuerzos. 

Al comienzo del [periodo de reinado] Zhenyuan [785-804], después de que fuera eliminado 
el desastre causado por los bandidos, la paz volvió a regir en todos los lugares bajo el Cielo. 
No volvieron a levantarse oleajes en los cuatro mares, y llegaron enviados de lejos [literal-
mente, “intérpretes multiplicados por nueve”] para ser recibidos en audiencia. Antes, [como 
bajo] la dinastía Han occidental [206 a.C.-9 d.C.], si uno hubiera enviado una misión a un 
país remoto, hubiera sido difícil alcanzar un acuerdo. Hoy, el emperador pensó inmediata-
mente en la persona adecuada para comunicarse con otros países. Después de que fueran 
comparados el talento y las habilidades [de diferentes personas], fue claro que nadie además 
del Señor [Yang] estaba capacitado. En el cuarto mes del primer año [del periodo de reinado] 
Zhenyuan [es decir, año 785], a este se le concedió la bolsa púrpura de peces, y comenzó sus 
deberes como enviado del gobierno al Imperio Abasí. Fue acompañado por asistentes admi-
nistrativos y seguidores, y recibió acreditación diplomática y decretos. Después de ser comi-
sionado, partió de inmediato, sin sentir miedo por la larga distancia. Tan pronto como llegó 
a Nanhai [es decir, Cantón], dejó el camino y abordó un buque. 

Pese a que el destino era distante, no mostró miedo. Pese a la severidad, estaba confiado en 
poder cruzar [el océano] con seguridad. Su veracidad fue de inspiración para sus subordina-
dos, y su lealtad movió a los espíritus y los poderes sobrenaturales. En consecuencia, el Señor 

 
183 La expresión sheshi 蛇豕, que alude a un fragmento del Zuozhuan 左傳, Dinggong 定公, cuarto año (吳為封豕長蛇﹐

以薦食上國), designa simbólicamente a las personas que albergan la intención de asesinar a otras mediante las maneras 
más crueles. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

66

[Yang] se cortó el cabello, presentó sacrificios a las olas y exhortó a sus camaradas mientras 
señalaba hacia el sol. Por tanto, Yanghou [es decir, la deidad de las olas y las mareas] suavizó 
los oleajes, y Pingyi [es decir, la deidad de las nubes, la lluvia y el rayo] armonizó los vientos. 
Las velas se elevaron en el cielo, los remos movieron [el buque] hacia adelante con toda la 
fuerza. Luces divinas los guiaron por el camino en la noche, y animales sobrenaturales mar-
caron el camino durante el día. Cuando hubo pasado un año, había ya dejado atrás diez mil 
países. Uno proclamaba las maneras del imperio entre las costumbres extranjeras, de manera 
que su prestigio fuera llevado más allá de las fronteras. Los viajes de salida y regreso se 
llevaron a cabo de acuerdo con lo planeado, y él cumplió con su orden Celestial, y la misión 
se cumplió exitosamente [literalmente, “no falló”]. Una vez más, esto subraya brillantemente 
la lealtad y confianza de nuestro Señor [Yang]. 

En el sexto mes del cuarto año [es decir, año 788], fue nombrado gran maestro del palacio, y 
en el séptimo mes, como primer barón de Hongnong xian, recibió como regalo un peonaje 
de 300 familias. Al hacerse sobresalientes sus méritos, el favor imperial también se hizo 
grande; aunque abrumado por [el favor imperial], [Yang] siguió siendo prudente día a día. 

En el duodécimo año [de la era Zhenyuan], el señor Yang recibió el título adicional de gran 
amo supremo del palacio (taizhong dafu), mientras que otros [deberes oficiales] siguieron sin 
cambio. En la primavera del décimo cuarto año [de la era Zhenyuan], el emperador Dezong 
mostró ser solícito con devoción y reverencia ante los mausoleos de los antiguos emperadores. 
[Su Majestad] consideraba entonces su remodelación, pero, una vez más, enfrentó dificulta-
des a la hora de seleccionar a un candidato que fuera escrupuloso, respetuoso y cumpliera 
sus deberes [respecto a la misión que se le encargase]. Solo el señor Yang satisfizo los requi-
sitos imperiales, acató la orden y fue a cumplirla. Pasó mañanas y noches trabajando para 
cumplir con sus deberes, y días y meses sin perecear, y durante todo este tiempo Yang no 
violó ninguna regulación funeral clásica al tiempo que ahorraba en costos y economizaba en 
el esfuerzo de los trabajadores. [Los mausoleos remodelados] tenían una apariencia muy bri-
llante y absolutamente nueva, y el sabio acuerdo imperial [de nombrar a Yang] no fue per-
vertido. Tras completar [la remodelación], Yang no tenía paralelo en el escalafón de cada uno 
según su mérito. En el octavo mes del mismo año, se le concedieron la bolsa púrpura-dorada 
en forma de pez, asistentes administrativos y sirvientes. Adicionalmente, le fue concedida la 
Cinta Verde, que era un artefacto excepcional, un indicativo de especial favor imperial. Des-
pués de eso, la supervisión de los funerales de los nobles señores y de los príncipes que 
disfrutaban de una profunda simpatía imperial le eran confiados necesariamente al señor 
[Yang]. En lo que respecta al oro y la seda que le fueron entregados en premio por su gloria, 
estas dádivas son tantas que no pueden ser registradas aquí. 

En el décimo quinto año [de la era Zhenyuan], cuando [Qu Huan 曲環], el gobernador militar 
de Chen 陳 y de Xu 許, murió, los rebeldes de Huaixi 淮西 [es decir, Wu Shaocheng 吳少誠 
(750-810)] aprovecharon la oportunidad de esta tempestad para pasar a la acción: saquearon 
Yangdi y atacaron Xuchang. La gente que vivía en Ru y en Luo se conmocionó, y la región 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

67 

que está al oriente del paso Guandong 關東 [es decir, el paso Hangu 函谷關, ubicado en el 
actual Henan] se aterrorizó. Todo cuando hay bajo el cielo fue intranquilizado, y doscientos 
mil soldados fueron movilizados bajo el comando de Han Quanyi 韓全義 (¿?-805), entonces 
responsable de asuntos militares, para [suprimir la rebelión]. El país tuvo dificultades para 
cambiar a este líder militar [que ya había sido designado para este trabajo], y los críticos 
supieron de antemano que, inevitablemente, este no conseguiría nada. Cuando el emperador 
Dezong [recibió a sus ministros y funcionarios para la audiencia de la mañana], suspiró con 
su espalda reclinada sobre el biombo, y las borlas de la corona mostraron su regia preocupa-
ción. [Su Majestad] deseaba pacificar [la región] con el templo ancestral de la capital oriental 
[es decir, Luoyang] y estaba preocupado por la gente que vivía en la región de Helio. Por 
tanto, ordenó a Yang Liangyao supervisar los asuntos militares de la capital oriental y de sus 
alrededores, así como los de Ruzhou. Cuando la orden se hizo pública, tres ejércitos aumen-
taron sus esfuerzos (literalmente, “sus espíritus”), la desajustada situación fue corregida y 
toda la gente estuvo en calma. Yang sabía que Han Quanyi era incompetente y [que] para esta 
misión había levado tropas bajo su comando en las que a duras penas se podía confiar; las 
ciudades de la región de Huaixi eran pequeñas pero fuertes, y la gente de esa zona, así como 
la venida de lejos, era fácil de alebrestar, pero difícil de pacificar. Por tanto, [Yang] pensó en 
una estrategia de largo alcance y puso en práctica tácticas inusuales. 

Envió a Dong Weiwu 東惟悟, un lacayo,184 y a Sun Zhihe 孫志和, un civil, a que se infiltraran 
en el grupo de los rebeldes y volvieran con observaciones acerca de las debilidades de los 
rebeldes. Después de eso, el detallado plan de Yang fue registrado en un memorial y enviado 
al trono, pidiendo la posposición del castigo imperial [de la supresión de los rebeldes] para 
permitirles, en su lugar, que se arrepintieran de sus errores. Pero en esa época estaba algo 
abatida la autoridad imperial, de manera que este asunto fue dejado de lado, y no fue llevado 
a cabo. No fue sino hasta la muerte de Quanyi que se promulgó una orden imperial que em-
pleara la antigua estrategia de Yang. En consecuencia, fue otorgada la misericordia imperial, 
y los crímenes [de los rebeldes] fueron perdonados; la expedición punitiva fue detenida, y la 
gente fue pacificada. 

Así pues, Yang estaba preparado para el peligro en tiempos de paz, hacía planes para los 
tiempos de fortuna mientras experimentaba el infortunio, y una y otra vez pedía fortalecer la 
ciudad y reunir granos, reparar armaduras y entrenar soldados. Esta simple estrategia tuvo 
gradualmente sus efectos, y los [primeros] resultados fueron conseguidos sin mucha tardanza. 
Aquellos [soldados] tímidos y exageradamente cuidadosos fueron reemplazados por [otros] 
bravos y fuertes, y la cerca se convirtió en una fortaleza. Después, hubo paz en todas las 

 
184 Yaya 押衙: “esta es una designación categórica para contratistas no-oficiales usados para trabajos tediosos en las 
unidades de administración territorial”. Según Hucker, esta es una posición creada en la dinastía Song, pero, como 
vemos en este caso, es obvio que ya existía en tiempos de la dinastía Tang. Hucker, A Dictionary of Official Titles, 
pág. 576, entrada 7873. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

68 

lejanías y cercanías, y todas las prefecturas y provincias estuvieron seguras. Todo esto se 
debió a los tremendos esfuerzos de Yang, a su lealtad y a su manejo y planificación. 

En el primer año del [periodo de reinado] Yongzhen (805), en vista de que todas las cosas 
estaban arregladas y en paz, añorando sinceramente el palacio, Yang rogó volver a la corte, 
y sirvió en la intimidad de Su Majestad. En el quinto mes [del mismo año], en el verano, 
recibió el título de comisionado especial para los asuntos extraños de los Tres Ejércitos de la 
Derecha además de sus posiciones funcionariales originales. 

Su Señoría había acumulado prestigio y había logrado obras sobresalientes y meritorias desde 
entonces. [Gracias a sus servicios], el camino del emperador se mantuvo solemnemente lim-
pio, y hubo tanto en el estado central como en los países extranjeros una admiración alegre 
[por él]. Los miles de funcionarios lo respetaron más y más, y el emperador [literalmente, 
“los nueve (palacios) pesados”] confió en él cada vez más. Cuando amanecía sobre la roja 
corte palaciega, los ministros y oficiales se erguían solemnemente [para rendir sus reveren-
cias matinales]; cuando la luna se estaba quieta en su cenit sobre la despejada [Ciudad] Prohi-
bida, el emperador estaba en calma. Nuestra dinastía y nuestro país recibieron el amor de la 
gente, y con respecto a esto el amor fue tan popular y floreciente como nunca antes lo había 
sido. 

El señor Yang, debido a su diligencia personal y a su agotamiento, se hizo endeble y vulne-
rable, y su vigor se vació, y la forma [de su cuerpo] se derritió. Sobrevino [sobre él] la enfer-
medad, y ni doctores ni medicinas fueron de ayuda. Pese a que había sido acumulada mucha 
benevolencia, ¿cómo podría haberse alterado su destino? Desde dentro lo atacaron escalo-
fríos y fiebres, mientras los vientos y las nieblas lo oprimían desde fuera, hasta que, [final-
mente], cayó tan enfermo que no pudo levantarse. ¡Lástima! 

En el vigésimo primer día del séptimo mes, durante el otoño del primer año de la era Yuanhe, 
[Yang] murió en su casa privada de Fuxingli, habiendo llegado a la edad de setenta y un años. 

Su Majestad estuvo entonces bastante enlutado e intranquilo, y tanto la élite cultural como la 
gente del común lloraron por el duelo. El décimo cuarto día del décimo mes de ese mismo 
año, fue enterrado en su tierra natal, en la villa de Longyun, condado de Yunyang, de confor-
midad con el deseo que expresó antes de su muerte. 

El segundo hermano del señor Yang, Liangcai 良彩, general de lealtad y valía; su tercer her-
mano, Guanghui 光暉, comandante de los Cuerpos Móviles;185 y la esposa de Yang, la señora 
Liu, Señora de Pengchengjun, habían todos ellos muerto antes que él, y sus tumbas estaban 
ubicadas allí. En consecuencia, el día en que estaba muriendo, recordó el amor y la profunda 
añoranza que tuvo por ellos toda la vida, y pidió [ser enterrado con ellos] para no olvidarlos. 

 
185 Este es un título prestigioso reservado para funcionarios militares. Hucker, A Dictionary of Official Titles, pág. 
584, entrada 8037. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

69 

El señor [Yang], desde que entró [a palacio] como eunuco a mediados de [la era] Zhide y 
fuera enviado con éxito como enviado durante el año Yongtai (765), ganó diariamente cada 
vez mayores favores reales, y le fueron confiadas tareas cada vez más importantes: por pura 
lealtad y obligatoriedad, despejó [el problema de la rebelión] en [las prefecturas] de Ci y de 
Xi; mostrando bravura y determinación, venció a Geshu [Huang] al pedir a las tropas auxi-
liares que protegieran la gira de inspección imperial por el sur; con proclamas de cultivación 
y educación (宣化), pacificó Beihu;186 enviado como heraldo ante los árabes (Dashi), llevó 
consigo, sin ataduras, la palabra de la autoridad [del emperador] y de la civilización [del Tang] 
a todos lados; como supervisor de la capital oriental y de sus alrededores, [logró] que la gente 
de las regiones de Ru y Luo viviera en paz y con comodidad. 

[Yang] sirvió a cuatro emperadores por más de cincuenta años. Si hablamos de diligencia, 
nadie antes o después de él puede comparárse[le]; hablando de integridad y de gracia, nin-
guno de sus pares podría pararse en frente [de él]. Por tanto, [le] fueron concedidas tierra y 
título de nobleza, el Cinturón de Oro y la Toga Púrpura fueron atadas [a su alrededor]; su 
posición fue alta y su historia fue gloriosa, y esto fue celebrado y transmitido a sus hijos y a 
sus nietos. 

Además, el señor [Yang] estaba orgulloso de su lealtad y de su bravura en la adolescencia, e 
hizo lo más que pudo por servir al emperador en la adultez. En sus últimos años, se convirtió 
al budismo, y reparó y construyó pagodas y templos, produjo copias de los sutras, donó oro 
para la compra de tierras de cultivo, y donó ropas para ayudar a curar a los enfermos. Uno 
puede decir que cumplió todos los deberes posibles como sirviente real y alcanzó todas las 
causas principales187 más allá de las esferas de la vida y de la muerte. Su hacendosa benevo-
lencia se volvió incansable, incluso en los días en que ya había perdido los dientes. 

El mayor de los hijos de Yang se llamó [Yang] Sheng; su hijo adoptivo, [Ximin], fue caballero 
para discusiones, director de la supervisión del entretenimiento de los invitados dentro de 
palacio, representante del Palacio de Huaqing, y recibió la bolsa púrpura y dorada con forma 
de pez; su segundo hijo fue Cao. [Todos ellos] transformaron su piedad filial en lealtad im-
perial; la gloria y la brillantez fueron causa de su integridad moral, sus respetuosos servicios 
siguieron a la formación de otrora, y esta línea de pensamiento no tuvo fin jamás. Como ha 
sido dicho, la fortuna y la benevolencia no tienen agüeros, y el viento y los árboles188 no son 
justos. Los sentimientos sinceros no pudieron completarse; el tiempo se arroja por los res-
quicios temporales sin avisar. La memoria puede a duras penas alcanzar [a los que han par-
tido], la moralidad y las obras [de los muertos] tienen temor de caer en el olvido. Por tanto, 

 
186 Beihu es un antiguo reino ubicado en el sur remoto de China; aquí se refiere a Annam, es decir, a Vietnam. 
187 De acuerdo con la teoría budista de una existencia cíclica de la vida humana, una vez uno alcanza con éxito todas 
las causas, uno puede ser liberado del Samsara (literalmente, “movimiento continuo”), es decir, del ciclo repetitivo 
del nacimiento, la vida y la muerte (reencarnación), así como de las acciones de uno, y sus consecuencias, en el pasado, 
el presente y el futuro. 
188 En lo que respecta a la analogía que se traza entre la muerte de los padres de uno y los árboles y el viento, véase 
《韓詩外傳》卷九“樹欲靜而風不止，子欲養而親不待. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

70 

[los hijos] desean tallar esto sobre una piedra pura, registrando los hechos meritorios [del 
difunto]. [Cuando los hijos] me confiaron la composición de este texto, ¿cómo podría ha-
berme atrevido a no escribir los hechos? La inscripción ming dice lo que sigue: 

Las nubes siguen al dragón,  
 los vientos siguen al guerrero;189 
 los méritos del gobernante se vuelven obvios, 
 un leal súbdito lo apoya. 
El señor enviado por el Cielo dio de sí lo mejor. 
 Sirvió a cuatro gobernantes en el curso de cuatro reinados. 
Entre los muchos cantos del gallo, 
 contemplando el viento y la lluvia, 
 se desafió a sí mismo hasta lo último, agotando su alma y su corazón. 
Venció a Geshu [Huang] sin miedo a la dificultad;190 
 pacificó a Ci y Xi y causó miedo 
 a los ladrones tibetanos. 
En el occidente pidió comandantes 
 para limpiar la región central; 
 en el sur actuó como emisario [del emperador] 
 para dar alivio a las casas del norte. 
Hizo contacto con los árabes y propagó 
 la palabra de la autoridad [del emperador] por lo largo y lo ancho; 
 durante la inspección de los ríos Ru y Luo 
 sus méritos superaron a todos los que había obtenido antes. 
Su compromiso para resolver asuntos rápidamente no tenía precedente; 
 los regalos imperiales que recibió fueron numerosos e invaluables. 
Humildemente, hizo la venia ante su primer nombramiento, 
 e hizo una venia más hincada aún al recibir su tercer nombramiento; 
 virtualmente se lo adoraba, ¡quién osaría burlarse de él!191 

 
189 El pasaje que reza “Las nubes siguen al dragón, los vientos siguen al guerrero” (yun cong long xi feng cong wu 雲
從龍兮風從武) alude a un fragmento del Yijing, que dice: “Las nubes (el aliento del cielo) siguen al dragón, el viento (el 
aliento de la tierra) sigue al tigre. Por tanto, el sabie se levanta, y todas las criaturas lo siguen con sus ojos. Lo que 
nace del cielo se siente relacionado con lo que está arriba. Lo que nace de la tierra se siente relacionado con lo que 
está abajo. Todo sigue a lo que es de su tipo”. La traducción sigue aquí a la de Richard Wilhelm. Véase Yijing 易經 1 
(“Qian” 乾): 文言：九五曰：「飛龍在天，利見大人」。何謂也？子曰：「同聲相應，同氣相求。水流濕，火就燥，雲從龍，風從虎，聖

人作而萬物覩。本乎天者親上，本乎地者親下，則各從其類也。」En su forma modificada, estas palabras sirven para acen-
tuar la gloria de Yang Liangyao mediante el énfasis no solo en su virtud y sabiduría, sino también en el elemento 
marcial wu 武 (en lugar de “tigre” [hu 虎], según ha sido incluido en el original. 
190 Es claro que las palabras “gang bu tu” 剛不吐 aluden al pasaje del Shijing, oda 260 (“Zheng min” 烝民) que alaba 
las virtudes de Zhong Shanfu 仲山甫: 人亦有言、柔則茹之、剛則吐之。維仲山甫、柔亦不茹、剛亦不吐、不侮矜寡、不畏疆禦。

“Mientras que uno puede tolerar lo suave fácilmente, todos quieren purgar lo duro. Pero Zhong Shanfu no traga lo 
suave ni se amilana ante lo duro. No ofende a las viudas ni a los viudos, y no tiene miedo de los tiranos”. 
191 Esta caracterización de Yang Liangyao hace referencia al elogio de un ancestro de Confucio (551-479 a.C.) trans-
mitido en el Zuozhuan 左傳, duque Zhao, año 7, mes 9 (con un paralelo en Kongzi jiayu 孔子家語 11.1, “Guan Zhou” 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

71 

Fue honrado con sellos de oro amarrados con lazos 
 y, además, fue enfeudado solemnemente con tierras; 
Fue tallada una piedra en su memoria 
 sobre la cual él es alabado como súbdito leal 
 para subrayar sus virtudes, 
 para instruir a sus descendientes. 

Establecida en el día décimo cuarto con los signos cíclicos de Genshen del décimo mes, con 
los signos cíclicos Jingxu del primer año del [reinado] Yuanhe (806) de acuerdo con el ciclo. 

Tallado por Zhu Shiliang, de Wujun. 

 

 

Transcripción del texto en chino 

 

 

唐故楊府君神道之碑 

唐故右三軍僻仗太中大夫行內侍省內給事賜紫金魚袋上柱國弘農縣開國男食邑三百戶楊公神道碑銘並序[1] 

朝請郎行南康縣丞雲騎尉翰林待詔陸邳撰承務郎守郴州司兵參軍雲騎尉翰林待詔趙良裔書給事郎守洪州都

督府兵曹參軍雲騎尉翰林待詔湯陟篆額[2]  

公諱良瑤字良瑤其先周宣王子尚父受封諸陽實曰楊侯晉滅其國因以為氏厥后代濟勛德 遂為名家至若王孫

以薄葬稱樓船以大功命敞因謙畏為相雄由辭賦榮名洎乎伯起之[3]慎四知叔節之去三惑大鳥集於葬墓飛鳣降

於講堂或朱輪十人或太尉四代光照兩漢裕垂後昆氏族源流遠矣盛矣於是根蒂旁薄枝葉蕃昌有望表弘農有族

居天水則公之先代本弘農[4]人也及公曾祖為唐元功臣官至雲麾將軍右威衛中郎將以功多賞厚賜業雲陽至今

家焉 遂為京兆人矣祖懷貞皇許州別駕考彥昱處士高標世利處士園林公即[5]處士之第四子也公質狀殊觀心

靈獨立氣概感激懾於時流少以節義為志行長以忠勇為己任故得入為內養 侍玉墀以承恩出使外方將天命而

布澤累經試效益著功勞誠素既彰[6]委任方重當永泰中 慈隰等州狼山部落首領塌實力繼章掠眾聚兵逼脅州

縣不顧王命恣行剽煞虔劉晉郊之士庶震駭虢略之封疆于時兩河初平四遠猶聳朝廷難於動眾[7]皇上姑務安人

遂遣中使劉崇進銜命招撫以公為判官崇進畏懦而莫前公乃憤發而獨往口宣恩德氣激凶頑遂使天威挫其鋒芒

皇澤流其骨髓莫不交臂[8]屈膝棄甲投弓革面回心稽顙受詔既而復命闕下大愜 聖衷有詔賜祿仍授文林郎行

內侍省掖庭局監作由是恩顧稠疊委任頻繁奉使必適於所[9]難臨事未嘗有不當是用東西南北匪遑止寧險阻艱

危備嘗之矣大歷六年加朝議郎宮闈局丞守職不渝在公無替晝日三接風雨一心 天顏不違聖眷斯至當信重[10]

 
觀周): 及正考父，佐戴、武、宣，三命茲益共。故其鼎銘云：『一命而僂，再命而傴，三命而俯，循牆而走，亦莫余敢侮。饘於是，鬻

於是，以餬余口。』其共也如是。 “[Entonces] había un tal Zheng Kaofu que servía [a los duques] Dai, Wu y Xuan. Tres 
veces recibió él un nombramiento como barón, y a cada paso su humildad aumentó. Así las cosas, la inscripción que 
está sobre el trípode [de su templo ancestral] dice: ‘Cuando recibió su primer nombramiento, caminó con su cabeza 
inclinada hacia abajo. Cuando recibió su segundo nombramiento, caminó con sus hombros inclinados. Cuando reci-
bió su tercer nombramiento, caminó con todo su cuerpo doblado. De esta manera, se apresuraba por los muros, 
[diciéndose a sí mismo]: ‘Así, nadie me despreciará. Tendré arroz en esta [hervidora], tendré mazamorra en esta [her-
vidora] con que satisfacer mi hambre’ (véase los prolegómenos al volumen IV, par. 18). Así era su humildad’”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

72 

之際罔敢告勞安梯航之心何遠不屆遂奉使安南宣慰降雨露於荒外委忠信於洪波往返無疑匪儹程度復命至於

廣府會叛軍煞將凶徒阻兵哥舒晃因縱狼心將邀[11]王命承公以劍求表上聞公山立嶷然不可奪志事解歸闕時

望翕然至十二年遷宮闈令內官式敘 中禁肅清 由公是拜也洎建中末 遇鸞輿順動隨[12]駕奉天勤勞匪躬始終一

致 興元初天未悔禍蛇豕橫途皇上軫念於蒼生臣下未遑於定策公乃感激出涕請使西戎乞師而旋遮寇以進覆武

功之群盜清盩厔之前途 風[13]雲奔從而遂多, 山川指程而無擁。興元既得以駐蹕,渭橋因得以立功再造寰區

不改舊物翳我公乞師之力也其年二月遷內侍省內給事六月加朝散大夫此例驟遷蓋賞勞矣貞[14]元初既清寇

難天下乂安四海無波九譯入覲昔使絕域西漢難其選今通區外皇上思其人比才類能非公莫可以貞元元年四月

賜緋魚袋充聘國使於黑衣大食備判官內[15]傔受國信詔書奉命遂行不畏厥遠屆乎南海舍陸登舟邈爾無憚險

之容懍然有必濟之色義激左右忠感鬼神公於是剪髮祭波指日誓眾遂得陽侯斂浪屏翳[16]調風掛帆淩汗漫之

空舉棹乘顥淼之氣黑夜則神燈表路白晝乃仙獸前驅星霜再周經過萬國播皇風於異俗被聲教於無垠往返如期

成命不墜斯又[17]我公杖忠信之明効也四年六月轉中大夫七月封弘農縣開國男食邑三百戶功績既著恩寵亦

崇若驚之心日慎一日十二年加太中大夫餘如故十四年春[18]德宗虔虔孝思陵寢是恤將復修葺再難其人必求

恪恭祗奉於事唯公愜旨受命而行夙夜在公日月匪懈不改經制惜費省勞煥乎咸新無乖睿約及乎[19]卒事議功

莫儔以其年八月賜紫金魚袋 判傔等幷加綠綬非例也特恩及之其后貴主親王監護喪葬聖情念切者必委於公

至於以榮更賜金帛紛綸不可[20]備記矣十五年陳許節使云已淮西承釁而動剽掠陽翟攻逼許昌汝洛驚惶關東

大恐天下激發二十萬師韓全義統之且撓戎律國家難於易帥議者知必無功時[21]德宗皇帝負扆興嘆凝旒軫慮

思安東都宗廟念濟河洛蒼生是用命公監東都畿汝州軍事聞命而三軍增氣戾正而百姓咸寧公知韓全義無才烏

合眾難用[22]淮西城小而固 遐邇易動難安 遂思遠圖 獨出奇策使押衙東惟悟孫白身志和深覘寇情觀釁而返 乃
具所謀畫遽獻表章請緩天誅許其悔過當皇威未霽事寢莫行及[23]全義大崩詔用前計遂申恩舍罪罷討息人 

公乃居安慮危處否思泰復請完城聚谷繕甲理兵用簡易而漸謀不日月而功就化怯懦為勇健 變藩籬為金湯於是

遠[24]近獲安道路斯泰皆公之盡力竭忠經略所致也至永貞元年以事既寧輯戀闕誠深懇請歸朝供侍近密夏五

月本官領右三軍僻仗公素積威望久著勛庸[25]警蹕誡嚴中外悅服千官以之加敬九重以之益深日出彤庭 而臣

下朝肅月固清禁而天子夜安國朝之環拱得人心於斯為盛公以躬勤之故衰朽易侵心神[26]耗消體貌癯瘠疾生

而醫藥不救善積而命運奈何寒熱內攻風露外迫遂至不起嗚呼痛哉以元和元年秋七月廿一終於輔興裡之私第

享年七十有一[27]皇上軫悼士庶同悲以其年十月十四日歸葬於雲陽縣龍雲鄉之原順其先志蓋以公之仲弟忠

武將軍良彩季弟游擊將軍光暉夫人彭城郡君劉氏皆先公而終墳墓所在則臨終之[28]日思及平生友愛念深遺

命不忘之故也公自至德年中入為內養 永泰之歲出使有功恩渥日深委信漸重至若震忠義以清慈隰明勇決以伏

哥舒乞師護於南巡 宣化安於北戶使[29]大食而聲教旁暢監東畿而汝洛小康供奉四朝五十餘載議勤勞而前

后無比論渥澤而流輩莫先故得祚土分茅紆金拖紫名高史榮慶傳子孫況公壯年以忠勇自負[30]長歲以盡瘁勤

王及乎晚途歸信釋氏修建塔廟繕寫藏經布金買田舍衣救病可謂竭臣子人間之禮 盡生死區外之因 孜孜善心沒

齒無倦矣長子升嗣子承議郎內侍省內掖者監賜紫金魚袋[31]華清宮使希旻次子操移孝為忠光昭令德祗奉前

訓罔極是思謂福善無征風樹不正誠感未達隙駒莫留想像既難於攀追德業實懼於湮沒 願琢貞石紀勒芳猷見托

為文敢不書實銘曰[32]  

雲從龍兮風從武聖功出兮忠臣輔天降公兮竭心府歷四紀兮奉四主雞常鳴兮忘風雨躬盡瘁兮心神苦伏哥舒兮

罰不吐撫慈[33]隰兮懲戎虜西乞師兮清中宇南奉使兮慰北戶聘大食兮聲教普監汝洛兮勛超古校切業兮無儔

伍賜赍繁兮莫得數一命僂兮三命俯恩彌崇兮孰敢侮[34]垂金章兮結綬組既分茅兮亦祚土琢貞石兮表忠臣昭

令德兮示后人[35] 

元和元年歲次景戌十月庚申朔十四日癸酉建吳郡朱士良刻字[36] 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

73 

Referencias 

 

Fuentes primarias: 

Alexander AKIN, “The Jing Xing Ji of Du Huan: Notes on the West by a Chinese Prisoner of 
War”, en Harvard Middle Eastern and Islamic Review, n° 5 (1999-2000), págs. 77-102.x 

BAN Gu 班固 (32-92), Hanshu 漢書, con comentarios de Yan Shigu 顏師古 (581-645) (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1964). 

Max DEEG, Das Gaoseng-Faxian-Zhuan als religionsgeschichtliche Quelle: der älteste Be-
richt eines chinesischen buddhistischen Pilgermönchs über seine Reise nach Indien mit 
Übersetzung des Textes (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2005).xi 

DONG Gao 董誥 (1740-1818) (ed.), Quan Tangwen 全唐文 (Beijing: Zhonghua shuju, 1983). 

DU Huan 杜環 (circa 750), Jingxing ji 經行記, en las ediciones de Zhang Yichun (1963) y Kwan 
Wing-kei (1988), traducidas al inglés por Akin (1999-2000, ver arriba). 

DU You 杜佑 (735-812), Tongdian 通典, 5 vols., con comentarios críticos de Wang Wenjin 王
文錦 et al. (Beijing: Zhonghua shuju, 1988). 

DUAN Chengshi 段成式 (801 u 802-863), Youyang zazu 酉陽雜俎 [Congshu jicheng chubian 叢
書集成初編, vols. 276-278] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1937) [Reimpresión: Beijing: 
Zhonghua shuju, 1985]. 

FAXIAN 法顯 (circa 337-422), Faxian zhuan, en la edición de Zhang Xun (1985) traducida al 
alemán por Max Deeg (2005, ver arriba). 

FAN Ye 范曄 (398-445), Hou Hanshu 後漢書 (Beijing: Zhonghua shuju, 1982). 

JIA Dan 賈耽 (729-805), Junguo xiandao ji 郡國縣道記, recopilado en el Han Tang dili shuchao 
de Wang Mo (1961, ver abajo). 

JIAO Hong 焦竑 (1541-1620), Guoshi jingji zhi 國史經籍志 [Congshu jicheng chubian 叢書集成

初編, 25-28] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1939). 

LI Fang 李昉 (925-996), Wenyuan yinghua 文苑英華 (Beijing: Zhonghua shuju, 1966). 

LIU Xu 劉煦 (887-946), Jiu Tangshu 舊唐書 (Beijing: Zhonghua shuju, 1975). 

MA Duanlin 馬端臨 (1254-1325), Wenxian tongkao 文獻通考 [Shitong 十通] (Shanghai: 
Shangwu yinshuguan, 1936) [Reimpresión: Taibei: Shangwu yinshuguan, 1987]. 

https://en.wiktionary.org/wiki/%E6%B3%95
https://en.wiktionary.org/wiki/%E9%A1%AF


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

74 

AL-MAS‘ŪDI (muerto en el año 956), Murūj al-dhahab wa ma‘ādin al-jawhar, traducido al 
francés por Barbier Meynard y Pavet de Courteille [Les prairies d’or] (París: Imprimerie 
impériale, 1861-1877). 

OUYANG Xiu 歐陽修 (1007-1072) y Song Qi 宋祁 (998-1061), Xin Tangshu 新唐書 (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1975 [Reimpresión: 1997]). 

Buzurg IBN SHAHRIYĀR AL-RĀMHURMUZĪ (siglo X), Kitāb ‘ajā’ib al-Hind, traducido al fran-
cés por L. Marcel Devic [Livre des merveilles de l’Inde par le capitaine Bozorg fils de Chah-
riyâr de Râmhormoz] (Leiden: Brill, 1883-1886). 

SHANXI sheng gujianzhu baohu yanjiu suo 山西省古建筑保護研究所 (ed.), Yanshansi Jindai 
bihua 巖山寺金代壁畫 (Beijing: Wenwu chubanshe, 1983). 

SIMA Guang 司馬光 (1019-1086), Zizhi tongjian 資治通鑑, con cometarios de Hu Sanxing 胡三

省 (1230-1302) (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 1956). 

SIMA Qian 司馬遷 (circa 145 a.C.-86 a.C.), Shiji 史記 (Beijing: Zhonghua shuju, 1962). 

SONG Lian 宋濂 (1310-1381), Yuanshi 元史 (Beijing: Zhonghua shuju, 1976). 

Sulaymān AL-TĀJIR (siglo IX), Akhbār al-Ṣīn wa al-Hind, con comentarios de Abū Zayd de 
Sīrāf [primera mitad del siglo X] y traducción al francés de Gabriel Ferrand [Voyage du mar-
chand árabe Sulaymân en Inde et en Chine, rédigé en 851, suivi de remarques par Abû Zayd 
Hasan] (París: Éditions Bossard, 1922). 

TUOTUO, o Toghtoxii 脫脫 (1313-1355) et al., Songshi 宋史 (Beijing: Zhonghua shuju, 1977). 

WANG Mo 王謨 (1731-1817), Han Tang dili shuchao 漢唐地理書鈔 (Beijing: Zhonghua shuju, 
1961). 

WANG Pu 王溥 (922-982), Tang huiyao 唐會要 [Lidai huiyao congshu 歷代會要叢書] (Shanghai: 
Shanghai guji chubanshe, 1991). 

WANG Qinruo 王欽若 (962-1025) et al., Cefu yuangui [Songben…] 册府元龜 [宋本…] (Beijing: 
Zhonghua shujua, 1989). 

WANG Yaochen 王堯臣 (1003-1058), Chongwen zongmu 崇文總目 [Congshu jicheng chubian, 
21-24] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1937). 

WANG Yinglin 王應臨 (1223-1296), Yuhai 玉海 [Siku quanshu 四庫全書] (Taibei: Shangwu 
yinshuguan, 1983-1986, [vols. 943-948]). 

XU Song 徐松 (1781-1848) et al., Song huiyao jigao 宋會要輯稿 (Taibei: Xinwenfeng shuju, 
1976). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

75 

YUE Shi 樂史 (930-1007), Taiping huanyu ji 太平寰宇記, con el comentario crítico de Wang 
Wenchu 王文楚 [Zhongguo gudai dili zongzhi congkan 中國古代地理總志叢刊] (Beijing: 
Zhonghua shuju, 2007). 

ZHENG Qiao 鄭樵 (1104-1162), Tongzhi 通志 [Shitong 十通] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 
1935) [Reimpresión: Beijing: Zhonghua shuju, 1987]. 

ZHOU Shaoliang 周紹良 & Zhao Chao 趙超 (eds.), Tangdai muzhi huibian xuji 唐代墓志匯編續

集 (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2001). 

 

Fuentes secundarias: 

Alexander AKIN, “The Jing Xing Ji of Du Huan: Notes on the West by a Chinese Prisoner of 
War”, en Harvard Middle Easter and Islamic Review, n° 5 (1999-2000), págs. 77-102. 

M. S. ASIMOW & C. E. Bosworth, History of Civilizations of Central Asia, vol. 4 (Delhi: 
Motilal Banarsidass Publishers, 1999). 

Charles Adrien Casimir BARBIER DE MEYNARD & Abel Jean Baptiste Marie Michel Pavet de 
Courteille (trads.), Maçoudi: Les prairies d’or. Text et introduction (París: Société asiatique, 
1861-1877), 9 vols. 

Vasilii Vladimirovich BARTHOLD, Turkestan Down to the Mongol Invasion (Londres: Luzac, 
1928). 

Christopher I. BECKWITH, The Tibetan Empire in Central Asia: A History of the Struggle for 
Great Power among Tibetans, Turks, Arabs, and Chinese during the Early Middle Ages (Prin-
ceton: Princeton University Press, 1987). 

Alexander BERZIN, A Survey of Tibetan History Reading notes taken by Alexander Berzin 
from Tsepon, W. D. Shakabpa, Tibet: A Political History (New Haven: Yale University Press, 
1967). 

Clifford Edmund BOSWORTH, The Laṭā’if al-ma‘ārif of Tha‘ālibī: The Books of Curious and 
Entertaining Information (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1968), 2 vols. 

Clifford Edmund BOSWORTH & Moshen Ashtiany (trads.), The History of Beyhaqi (The His-
tory of Sultan Mas‘ud of Ghazna, 1030-1041), de Abu’l Fazl Beyhaqi (Bayhaqī) (Cambridge: 
Harvard University Center for Hellenic Studies, 2011), 3 vols. 

Emil BRETSCHNEIDER, On the Knowledge Possessed by the Ancient Chinese of the Arabs and 
Arabian Colonies, and Other Western Countries, Mentioned in Chinese Books (Londres: 
Trübner, 1871). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

76 

Stephen Wootton BUSHELL, “The Early History of Tibet from Chinese Sources”, en The Jour-
nal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, vol. 12, n° 4 (1880), págs. 435-
541. 

Claude CAHEN, “Le commerce musulman dans l’océan Indien au Moyen Âge”, en Michell 
Mollat (ed.), Sociétés et compagnies de commerce en Orient et dans l’océan Indien: actes du 
huitième colloque international d’histoire maritime (Beyrouth, 5-10 septembre 1966) (París: 
Bibliothèque Générale de l’École pratique des hautes études, Sciences économiques et socia-
les, 1970), págs. 179-193. 

John CARSWELL, Blue and White: Chinese Porcelain and its Impact in the Western World 
(Chicago: University of Chicago, 1985). 

Édouard CHAVANNES, Documents sur le Tou-Kiue (Turcs) occidentaux (San Petersburgo: 
Académie Impériale des Sciences, 1903). 

CHEN Genyuan 陳根遠, “Tang Foding zunsheng tuoluoni jing zhuang” 唐佛頂尊勝陀羅尼經幢, 
2009. 

CHEN Jiarong 陳佳榮, “Nanming wang” 南溟網. 

CHEN Jiarong 陳佳榮, Xie Fang 謝方 & Lu Junling 陸峻嶺 (eds.), Gudai Nanhai diming huishi 
古代南海地名匯釋 (Beijing: Zhonghua shuju, 1986). 

CHEN Jiarong 陳佳榮, Xie Fang 謝方 & Lu Junling 陸峻嶺 (eds.), Zhongwai jiaotong shi 中外交

通史 (Hong Kong: Xuejin, 1987). 

André CLOT, Harun al-Raschid: Kalif von Baghdad (Múnich: Artemis, 1988). 

Paul M. COBB, “The Empire in Syria, 705-763”, en Chase F. Robinson (ed.), The New Cam-
bridge History of Islam, vol. 1: The Formation of the Islamic World. Sixth to Eleventh Cen-
turies (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), págs. 226-268. 

Michael T. DALBY, “Court Politics in Late T’ang Times”, en Denis C. Twitchett (ed.), The 
Cambridge History of China, vol. 3: Sui and T’ang China, 589-906, part I (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1979), págs. 561-681. 

Elton L. DANIEL, “The Islamic East”, en Chase F. Robinson (ed.), The New Cambridge His-
tory of Islam, vol. 1: The Formation of the Islamic World, Sixth to Eleventh Centuries (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2010), págs. 448-505. 

Jacques DARS, La marine chinoise du Xe siècle au XIVe siècle (París: Economica, 1992). 

Max DEEG, Das Gaoseng-Faxian-Zhuan als religionsgeschichtliche Quelle: Der älteste Be-
richt eines chinesischen buddhistischen Pilgermönchs über seine Reise nach Indien mit 
Übersetzung des Textes (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2005). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

77 

Gabriel DEVÉRIA, Origine de l’Islamisme en Chine: deux légendes musulmanes chinoises, 
pèlerinages de Ma Fou-tch’ou (París: Imprimerie nationale, 1895). 

Marcel L. DEVIC (trad.), Adjá íb al-hind: Les merveilles de l’Inde ouvrage árabe inédit du X 
siècle traduit pour la première fois d’après un manuscrit de la collection de M. Schefer, copié 
sur un manuscrit de la mosquée de Sainte-Sophie, à Constantinople. Avec introduction, notes, 
index analytique et géographique (París: Lemerre, 1878). 

Douglas Morton DUNLOP, “Arab Relations with Tibet in the 8th and 9th Centuries”, en Islam 
Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, n° 5 (1973), págs. 301-318. 

Werner EICHHORN, “Kolonialkämpfe der Chinesen in Turkestan während der Periode Ch’ien-
lung”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, n° 96 (1942), págs. 261-
325. 

FANG Yaguang 方亞光, Tangdai duiwai kaifang chutan 唐代對外開放初探 (Hefei: Huangshan 
chubanshe, 1998). 

Gabriel FERRAND (trad.), Voyage du marchand arabe Sulaymân en Inde et en Chine, rédigé 
en 851, suivi de remarques par Abû Zayd Ḥasan (vers 916) (París: Bossard, 1922). 

Michael FLECKER, “A Ninth-Century Arab Shipwreck in Indonesia: The First Archaeological 
Evidence of Direct Trade with China”, en Regina Krahl, John Guy, J. Keith Wilson & Julian 
Raby, Shipwrecked: Tang Treasures and Monsoon Winds (Washington y Singapur: Arthur M. 
Sackler Gallery, National Heritage Board of Singapore y Singapore Tourism Board, 2010), 
págs. 101-119. 

Herbert FRANKE, “Some Aspects of Chinese Private Historiography in the Thirteenth and 
Fourteenth Centuries”, en W. G. Beasley & E. G. Pulleyblank (eds.), Historians of China and 
Japan (Londres y Oxford: Oxford University Press, 1961), págs. 115-134. 

Herbert FRANKE, “Diplomatic Missions of the Sung State, 960-1279” (ponencia presentada 
ante la Facultad de Estudios de Asia Oriental de la Universidad Nacional Australiana [Aus-
tralian National University] en Canberra, el 25 de marzo de 1981). 

Otto FRANKE, Geschichte des Chinesischen Reiches: Eine Darstellung seiner Entstehung, 
seines Wesens und seiner Entwicklung bis zur neuesten Zeit (Berlín: De Gruyter, 1930-1953), 
5 vols. 

Michael FRIEDRICH (ed.), Han-Zeit: Festschrift für Hans Stumpfeldt aus Anlass seines 65. 
Geburtstages (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2006). 

Hamilton Alexander Rosskeen GIBB, The Arab Conquests in Central Asia (Londres: Royal 
Asiatic Society, 1923). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

78 

Hamilton Alexander Rosskeen GIBB, “Chinese Records of the Arabs in Central Asia”, en 
Bulletin of the School of Oriental and African Studies, vol. 2, n° 4 (1923), págs. 613-622. 

Swaraj Prakash GUPTA & K. S. Ramachandran, History of Tibet (Nueva Delhi: Tibetan Par-
liamentary and Policy Research Centre, 1995). 

HASHIMOTO Yū 橋本雄, “The Information Strategy of Imposter Envoys from Northern 
Kyūshū to Chosŏn Korea in the Fifteenth and Sixteenth Centuries”, en Angela Schottenham-
mer (ed.), The East Asian “Mediterranean”: Maritime Crossroads of Culture, Commerce, 
and Human Migration (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2008), págs. 289-316. 

HE Ping 何平 (ed.), “Wenwu zhi” 文物志 (3), “Beijie” 碑碣 (1) y “Qita beishi” (3), en Jinyang 
Xianzhi 涇陽縣志 (Xi’an: Shaanxi renmin chubanshe, 2001). 

Derek Thiam Soon HENG, Sino-Malay Trade and Diplomacy from the Tenth through the 
Fourteenth Century (Athens: Ohio University, 2009). 

Friedrich HIRTH & William Woodville Rockhill, Chau Ju-kua: On the Chinese and Arab 
Trade in the Twelfth and Thirteenth Centuries, Entitled Chu-fan-chï (San Petersburgo: Impe-
rial Academy of Sciences, 1911). 

Helmut HOFFMANN, “Early and Medieval Tibet”, en Denis Sinor (ed.), The Cambridge His-
tory of Inner Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), págs. 371-399. 

HSIEH Ming-liang, “The Navigational Route of the Belitung Route and the Late Trade Cera-
mics Trade”, en Regina Krahl, John Guy, J. Keith Wilson & Julian Raby (eds.), Shipwrecked: 
Tang Treasures and Monsoon Winds (Washington y Singapur: Arthur M. Sackler Gallery, 
National Heritage Board of Singapore y Singapore Tourism Board, 2010), págs. 137-143. 

HUANG Dashou 黄大受 (ed.), Zhong A guanxi shiliao wenxian chubian 中阿關係史料文獻初編 
(Taibei: Guoli Zhongxing daxue, 1990). 

HUANG Lou 黃樓, “Jin Lingnan wangguan shibo shiyuan tubiao’ zhuanzhe ji zhizuo niandai 
kao: jian lun Tangdai shiboshi zhizhang jiqi yanbian deng xiangguan wenti” 《進嶺南王館市舶

使院圖表》撰者及製作年代考－兼論唐代市舶使職掌及其演變等相關問題, en Zhongshan daxue xue-
bao, n° 2 (2009), págs. 99-107. 

Charles O. HUCKER, A Dictionary of Official Titles in Imperial China (Taibei: Southern Ma-
terials Centre, 1988). 

Ralph KAUZ (ed.), Interaction on the Maritime Silk Road: From the Persian Gulf to the East 
China Sea (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2010). 

Rose KERR & Nigel Wood, Ceramic Technology, in Science and Civilisation in China, 5: 
Chemistry and Chemical Technology, 12 (Cambridge: Cambridge University Press, 2004). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

79 

KIMURA Jun, “Principles in East Asian Shipbuilding Traditions” (disertación doctoral pre-
sentada en la Universidad Flinders [Flinders University], en Adelaida, Australia, 2011). 

KIMURA Jun, Archaeology of East Asian Shipbuilding (Miami: University Press of Florida, 
2015). 

Regina KRAHL, John Guy, J. Keith Wilson & Julian Raby (eds.), Shipwrecked: Tang Treasu-
res and Monsoon Winds (Washington y Singapur: Arthur M. Sackler Gallery, National Heri-
tage Board of Singapore y Singapore Tourism Board, 2010). 

Dieter KUHN, Status und Ritus: Das China der Aristokraten von den Anfängen bis zum 10. 
Jahrhundert nach Christus (Heidelberg: Edition Forum [Würzburger Sinologische Schriften], 
1991). 

KUWABARA Jitzuō 桑原隲藏, Ho Jukō no shiseki 蒲寿庚の事跡 (Tokio: Tōyō bunko 東陽文庫, 
Heibonsha, 1898). 

KWAN Wing-kei [Guan Rongji] 關榮基, Du Huan Jingxing ji yanjiu 杜璟《經行記》研究 [Estu-
dio sobre el Jingxing ji, de Du Hua] (Hong Kong: Xianggang daxue, 1988). 

Bertold LAUFER, Sino-Iranica. Chinese contributions to the History of Civilization in Ancient 
Iran: With Special Reference to the History of Cultivated Plants and Products (Chicago: Field 
Museum of Natural History, 1919). 

James LEGGE, The Chinese Classics, vol. V: The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen (Taibei: 
SMC Publishing, 1994). 

Howard Seymour LEVY (trad.), Biography of Huang Ch’ao (Berkeley: University of Califor-
nia Press, 1961). 

MA Wenkuan, Abdullah [阿卜杜拉·] 馬文寬, Yisilan shijie wenwu zai Zhongguo de faxian yu 
yanjiu 伊斯蘭世界文物在中國的發現与研究 (Beijing: Zongjiao wenhua, 2006). 

Victor H. MAIR & Liam Kelley (eds.), Imperial China and its Southern Neighbours (Singapur: 
Institute of Southeast Asian Studies, 2015). 

Pierre-Yves MANGUIN, “Tradings Ships of the South China Sea. Shipbuilding Techniques 
and Their Role in the History of the Development of Asian Trade Networks”, en Journal of 
the Economic and Social History of the Orient, vol. 36, n° 3 (1993), págs. 253-280. 

Pierre-Yves MANGUIN, “At the Origins of Sriwijaya: The Emergence of State and City in 
Southeast Sumatra”, en Noboru Karashima & Masashi Hirosue (eds.), Early State Formation 
and Social Integration: Chiefdom to State (Tokio y Nueva Delhi: Tōyō Bunko y Manohar 
Publishers, 2016), págs. 89-114. 

David MCMULLEN, “The Death of Chou Li-chen: Imperially Ordered Suicide or Natural 
Causes?”, en Asia Major (3rd series), vol. 2, n° 2 (1989), págs. 23-82. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

80 

Imke MEES, Die Hui: Eine moslemische Minderheit in China: Assimilationsprozesse und po-
litische Rolle vor 1949 (Múnich: Minerva, 1984). 

Csaba OLÁH, Räuberische Chinesen und tückische Japaner: Die diplomatischen Beziehun-
gen zwischen China und Japan im 15. Und 16. Jahrhundert (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 
2009). 

Paul PELLIOT, “Deux itinéraires de Chine en Inde à la fin du VIIIe siècle”, en Bulletine de 
l’École Française d’Extrême-Orient, n° 4 (1904), págs. 131-413. 

Luciano PETECH, A Study on the Chronicles of Ladakh (Calcuta: Calcutta Oriental Press, 
1939). 

Roderich PTAK, Die maritime Seidenstraße. Küstenräume, Seefahrt und Handel in vorkolo-
nialer Zeit (Múnich: C. H. Beck, 2007). 

Joseph Toussaint REINAUD, Fragments arabes et persans inédits: Relatifs à l’Inde, antérieu-
rement au XIe siècle de l’ère chrétienne: textes recueillis et trad. en français, avec des notes 
et éclaircissements, précédés d’une preface analytique et historique (París: Imprimerie Ro-
yale, 1845). 

Joseph Toussaint REINAUD, Relations des voyages faits par les Arabes et les Persans dans 
l’Inde et à la Chine au IXe siècle de l’ère chrétienne: texte arabe imprimé en 1811 par les 
soins de feu Langlès, pub. avec de corrections et additions at accompagné d’une traduction 
française et d’éclaircissements, vol. 1: Introduction et traduction (París: Imprimerie Royale, 
1945). 

Chase F. ROBINSON, The New Cambridge History of Islam, vol. 1: The Formation of the 
Islamic World, Sixth to Eleventh Centuries (Cambridge: Cambridge University Press, 2010). 

John Michael ROGERS, “Islamic Period to the Mongols”, en Ehsan Yarshater (ed.), Encyclo-
paedia Iranica (Costa Mesa: Mazda, 1991), vol. 5, fasc. 4 (“Chinese-Iranian Relations”, parte 
2), págs. 431-434. 

RONG Xinjiang 榮新江, “Tangchao yu Heiyi Dashi guanxi xinzheng: ji Zhenyuan chunian 
Yang Liangyao de pinshi Dashi” 唐朝與黑衣大食關系史新證: 記貞元初年楊良瑤的聘使大食, en 
Wenshi 文史, n° 100 (2012), págs. 231-243. 

RONG Xinjiang 榮新江, “New Evidence on the History of Sino-Arabic Relations: A Study on 
Yang Liangyao’s Embassy to the Abbasid Caliphate”, en Victor H. Mair & Liam Kelley (eds.), 
Imperial China and its Southern Neighbours (Singapur: Institute of Southeast Asian Studies, 
2015), págs. 239-267. 

Erhard ROSNER, “Die ,Familie der Völker‘ in der Diplomatiegeschichte Chinas”, en 
Saeculum, n° 32 (1981), págs. 103-116. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

81 

Dietmar ROTHERMUND, “Der Blick vom Westen auf den Indischen Ozean: Vom ,Periplus‘ bis 
zur ,Suma Oriental‘”, en Dietmar Rothermund & Susanne Weigelin-Schwiedrzik (eds.), Der 
Indische Ozean: Das afro-asiatische Mittelmeer als Kultur- und Wirtschaftsraum (Viena: 
Promedia, 2004), págs. 9-35. 

Angela SCHOTTENHAMMER, Das songzeitliche Quanzhou im Spannungsfeld zwischen Zen-
tralregierung und maritimen Handel. Unerwartete Konsequenzen des zentralstaatlichen 
Zugriffs auf den Reichtum einer Küstenregion (Stuttgart: Franz Steiner, 2002). 

Angela SCHOTTENHAMMER, “Das Grab des Wang Chuzhi 王處直 (863-923)”, en Angela 
Schottenhammer (ed.), Auf den Spuren des Jenseits (Frankfurt: Peter Lang, 2003), págs. 61-
118. 

Angela SCHOTTENHAMMER, “Schiffahrt und Überseebeziehungen bis ins 3. Jahrhundert: Ein 
Überblick”, en Michael Friedrich (ed.), Han-Zeit: Festschrift für Hans Stumpfeldt aus Anlaß 
seines 65. Geburtstages (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2006), págs. 599-621. 

Angela SCHOTTENHAMMER, “A Buried Past: The Tomb Inscription (muzhiming) and Official 
Biographies of Wang Chuzhi 王處直 (863-923)”, en Journal of the Economic and Social His-
tory of the Orient, vol. 52, n° 1 (2009), págs. 15-56. 

Angela SCHOTTENHAMMER, “The transfer of Xiangyao 香藥 from Iran and Arabia to China: 
A Reinvestigation of Entries in the Youyang zazu 酉陽雜俎 (863)”, en Ralph Kauz (ed.), In-
teraction on the Maritime Silk Road (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2010), págs. 117-149. 

Angela SCHOTTENHAMMER, Yang Liangyaos Reise von 785 n.Chr. zum Kalifen von Baghdad. 
Eine Mission im Zeichen einer frühen sino-arabischen Mächte-Allianz? (Gossenberg: Osta-
sien Verlag, 2014). 

Angela SCHOTTENHAMMER (ed.), Auf den Spuren des Jenseits: Chinesische Grabkultur in 
den Facetten von Wirklichkeit, Geschichte und Totenkult (Frankfurt: Peter Lang, 2003). 

Angela SCHOTTENHAMMER (ed.), The East Asian “Mediterranean”: Maritime Crossroads of 
Culture, Commerce, and Human Migration (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 2008). 

Christian SCHWARZ-SCHILLING, Der Friede von Shan-yüan (1005 n.Chr.): Ein Beitrag zur 
Geschichte der chinesischen Diplomatie (Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1959). 

Christian SCHWARZ-SCHILLING, “The Treaty of Shanyuan, Then and Now: Reflections 1000 
Years Later”, en Crossroads: Studies on the History of Exchange Relations in the East Asian 
World, vol. 1, n° 2 (2010), págs. 7-22. 

Rosemary SCOTT & John Guy (eds.), Southeast Asia and China: Art, Interaction and Com-
merce, Colloquies on Art and Archaeology in Asia, 17 (June 6th-8th, 1994) (Londres: Univer-
sity of London y Percival David Foundation of Chinese Art, 1995). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

82 

Tansen SEN, “Buddhism and the Maritime Crossings”, en Dorothy C. Wong & Gustav Heldt 
(eds.), China and Beyond in the Mediaeval Period. Cultural Crossings and Inter-regional 
Connections (Amherst y Delhi: Cambria Press y Manohar, 2014), págs. 39-62. 

Tsepon Wangchuk Deden SHAKABPA, Tibet: A Political History (New Haven: Yale University 
Press, 1967). 

Edward L. SHAUGHNESSY, “Western Zhou History”, en Michael Loewe & Edward L. 
Shaughnessy, The Cambridge History of Ancient China. From Origins of Civilization to 221 
BC (Cambridge: Cambridge University Press, 1999), págs. 292-351. 

Denis SINOR (ed.), The Cambridge History of Inner Asia (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1990. 

William Edward SOOTHILL & Lewis Hodou, A Dictionary of Chinese Buddhist Terms. With 
Sanskrit and English Equivalents and a Sanskrit-Pali Index (Philadelphia: Coronet Books 
Inc., 2005). 

Gerald Randall TIBBETTS, “Early Muslim Traders in South-East Asia”, en Journal of the Ma-
layan Branch of the Royal Asiatic Society, vol. 30, n° 1 (1957), págs. 1-45. 

Gerald Randall TIBBETTS, A Study of Arabic Texts Containing Material on Southeast Asia 
(Leiden: E. J. Brill, 1979). 

Hoyt Cleveland TILLMAN, “The Treaty of Shanyuan from the Perspectives of Western Scho-
lars”, en Sungkyun Journal of East Asian Studies, vol. 5, n° 2 (2005), págs. 135-155. 

Tarthang TULKU (ed.), Ancient Tibet: Research Materials from the Yeshe De Project (Berke-
ley: Dharma Publications, 1986). 

Denis Crispin TWITCHETT, “Chinese Biographical Writing”, en William G. Beasley & Edwin 
G. Pulleyblank (eds.), Historians of China and Japan (Londres y Oxford: Oxford University 
Press, 1961), págs. 95-115. 

Denis Crispin TWITCHETT, The Writing of Official History under the T’ang (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1992). 

Denis Crispin TWITCHETT (ed.), The Cambridge History of China, vol. 3: Sui and T’ang 
China, 589-906 (Cambridge: Cambridge University Press, 1979). 

Denis Crispin TWITCHETT & Howard Wechsler, “Kao-tsung (reign 649-683) and Empress 
Wu: The Inheritor and the Usurper”, en Denis Crispin Twitchett (ed.), The Cambridge His-
tory of China, vol. 3: Sui and T’ang China, 589-906 (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1979), págs. 242-289. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

83 

WANG Gungwu, “The Nan-hai Trade. A Study of the Early History of Chinese Trade in the 
South China Sea”, en Journal of the Malayan Branch of the Royal Asiatic Society, vol. 31, 
n° 2 (1958), págs. 1-135. 

WANG Haibin 王海賓, Tangdai Hanlinshu zhidu zongkao 唐代翰林書待詔制度綜考 (Changchun: 
Jilin daxue 吉林大學, 2008). 

WANG Miao 王苗, Tangdai gongchen hao yanjiu 唐代功臣号研究 (Beijing: Zhongyang minzu 
daxue 中央民族大学, 2012). 

WANG Shoudong 王守棟, Tangdai huanguan zhengzhi 唐代宦官政治 (Beijing: Zhongguo shehui 
kexue, 2009). 

WANG Xiaofu 王小甫, Tang Tufan, Dashi zhengzhi guanxi shi 唐吐蕃大食政治关系史 (Beijing: 
Beijing daxue, 1992). 

WANG Zhenping 王貞平, “T’ang Maritime Trade Administration”, en Asia Major, vol. 4, n° 1 
(1991), págs. 7-38. 

WANG Zhengpin, Tang China in Multi-Polar Asia. A History of Diplomacy and War (Hono-
lulu: University of Hawai’i Press, 2013). 

Burton WATSON, The Tso chuan: Selections from China’s Oldest Narrative History (Nueva 
York: Columbia University Press, 1989). 

Paul WHEATLEY, “Ch’ih-t’u 赤土”, en Journal of the Malayan Branch of the Royal Asiatic 
Society, vol. 30, n° 1 (1957), págs. 122-133. 

André WINK, Al-Hind: The Making of the Indo-Islam World, vol. 1: Early Medieval India 
and the Expansion of Islam, 7th-11th Centuries (Leiden: E. J. Brill, 1996). 

Oliver W. WOLTERS, Early Indonesian Commerce: A Study of the Origins of Sri Vijaya (Ithaca: 
Cornell University Press, 1967). 

Dorothy C. WONG & Gustav Heldt (eds.), China and Beyond in the Mediaeval Period. Cul-
tural Crossings and Inter-regional Connections (Amherst y Delhi: Cambria Press y Manohar, 
2014). 

David Curtis WRIGHT, “The Sung-Kitan War of A.D. 1004-1005 and the Treaty of Shan-
Yüan”, en Journal of Asian History, vol. 32, n° 1 (1998), págs. 3-48. 

David Curtis WRIGHT, From War to Diplomatic Parity in Eleventh-century China: Sung’s 
Foreign Relations with Kitan Liao (Leiden: E. J. Brill, 2005). 

XIA Zijin 夏自金, Sui Tang Wudai shiqi Xinan diqu zaochuanye yanjiu 隋唐五代時期西南地區造

船業研究 [Construcción naviera en la región suroccidental durante los periodos Sui, Tang y de 
las cinco dinastías] (Chongqing: Xinan daxue, 2008). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 
 

84 

YOSHIAKI Ishizawa, “Chinese Chronicles of the 1st-5th Century AD Funan, Southern Cambo-
dia”, en Rosemary Scott & John Guy (eds.), South East Asia and China: Art, Interaction and 
Commerce (Londres: University of London y Percival David Foundation of Chinese Art, 
1995), págs. 11-31. 

YÜ Ying-shih, “Han Foreign Relations”, en Denis Twitchett & Michael Loewe (eds.), The 
Cambridge History of China, vol. I. The Ch’in and Han Empires, 221 B.C.-220 A.D. (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1986), págs. 376-462. 

ZHANG Guangda 張廣達, Weben, tuxiang yu wenhua jiaoliu 文本、圖像與文化交流 (Guilin: 
Guangxi Shifan daxue, 2008). 

ZHANG Jun-yan 張俊彥, “Relations Between China and the Arabs in Early Times”, en Journal 
of Oman Studies, n° 6 (1983), págs. 91-109. 

ZHANG Shimin 張世民, “Zhongguo gudai zuizao xia Xiyang de waijiao shijie Yang Liangyao” 
中國古代最早下西洋的外交使節楊良瑤, en Tanshi luncong 唐史論叢, n° 7 (1998), págs. 351-356. 

ZHANG Shimin 張世民, “Yang Liangyao: Zhongguo zuizao hanghai xia Xiyang de waijiao 
shijie” 杨良瑶: 中国最早航海下西洋的外交使节 [Yang Liangyao: El primer heraldo que navegó 
hacia los países surorientales y del Medio Oriente], en Xianyang Shifan xueyuan xuebao 咸
陽師範學院學報, vol. 20, n° 3 (2005), págs. 1-8. 

ZHANG Shimin 張世民, “Yang Liangyao: Zhongguo zuizao xia Xiyang de waijiao shijie 杨良

瑶: 中国最早下西洋的外交使节, en Shufa congkan 書法叢刊, n° 5 (2013), págs. 31-41. 

ZHANG Shimin 張世民, “Yang Liangyao: Zuizao kaituo Zhong Xi haiyang sichou zhi lu de 
Xianyangren” 杨 良 瑶 ： 最 早 开 拓 中 西 海 洋 丝 绸 之 路 的 咸 阳 人 (consultar 
http://news.china.com.cn/live/2015-03/23/content_31953043_2.htm; noticia del 23 de marzo 
del 2015; acceso de la autora: 22 de mayo del 2015; acceso del traductor:xiii 13 de marzo del 
2025). 

ZHANG Xun 章巽, Faxian zhuan jiaozhu 法顯傳校注 (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 
1985). 

ZHANG Yichun 張一純, Jingxing ji jianzhu 經行記箋注 (Beijing: Zhonghua shuju, 1963). 

ZHOU Shaoliang 周紹良 & Zhao Chao 趙超 (eds.), Tangdai muzhi huibian xuji 唐代墓志匯編續

集 (Shanghai, Shanghai guji chubanshe, 2001). 

 

 

 

http://news.china.com.cn/live/2015-03/23/content_31953043_2.htm


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

85

Notas del traductor

i Según me ha explicado la autora, una bolsa púrpura de pez o de peces es un objeto suntuario 
que únicamente podía ser otorgado por el emperador. Cito de nuestra correspondencia: “Los 
funcionarios contemporáneos de alto rango vestían túnicas púrpuras y llevaban una bolsa [en 
forma de] de pez [hecha con] oro: su ropaje recibía el nombre de “uniforme púrpura con 
bolsa dorada de pez (zijin yudai 紫金鱼袋)”. Otros funcionarios de más bajo rango usaban 
túnicas rojas y una bolsa plateada de pez (feiyin yudai 绯银鱼袋). Por debajo de cierto rango, 
a los funcionarios no se les permitía llevar bolsas”. Esta división suntuaria de los rangos 
acarreaba otro distintivo: una ficha simbólica en forma de pez que debía llevarse exclusiva-
mente en una de estas bolsas. Una vez más (correspondencia personal para esta traducción), 
explica Schottenhammer: “[a un funcionario] se le hacía llevar un yufu 鱼符, o “concordancia-
pez”, es decir, unos objetos de jade, bronce u oro tallados en forma de pez, usados para probar 
con ellos la identidad de cada funcionario, exhibidos por ellos al momento de conducir asun-
tos oficiales o dictar órdenes a algún subordinado”. 

ii En el contexto de la historia diplomática china, dado que la teoría política china ponía al 
emperador de China como superior a los reyes, emperadores y jefes de las sociedades ubica-
das alrededor de China, los mensajes diplomáticos eran conocidos internamente como “de-
cretos”, y se decía de los reyes extranjeros los “obedecían” o “desobedecían”. Naturalmente, 
es muy dudoso que estos mensajes fueran presentados ante reyes extranjeros como “decretos”, 
sobre todo en el caso de unidades políticas poderosas, como el Califato Abasí o el Imperio 
Tibetano en esta época. 

iii Jorasán, transliterado en el EI2 como Khurāsān, es una región del sur de Asia Central ubi-
cada en el extremo oriental del Medio Oriente, que comprende el norte de los países moder-
nos de Irán y Afganistán, y casi todo el país de Tayikistán. 

iv Transoxiana es el nombre histórico de una región suroriental de Asia Central, ubicada entre 
Uzbekistán, Kazajistán y la moderna provincia china de Xizang (Tíbet). 

v Gilgit-Baltistán es una división administrativa al norte del actual Pakistán. Toma su nombre 
de la región histórica de Baltistán ubicada entre los actuales Cachemira, Xinjiang, Nepal y 
Gilgit-Baltistán, al costado occidental del Tíbet. 

vi Kaihuang es uno de los nombres del primer emperador chino de la dinastía Sui. Entre el 
año 600 y el 601, cambió su nombre por Renshou. La convención póstuma lo llama Sui 
Wendi, y su nombre de nacimiento fue Yang Jian. En total, reinó entre el año 581 y el año 
604, aunque su reinado con el nombre Kaihuang finalizara en el año 600. Su reinado es uno 
de los más importantes de China: llegado al poder como regente del último emperador de la 
dinastía Zhou del norte, se coronó a sí mismo en lugar de ceder el poder al joven heredero, y 
usó su nuevo poder para unificar las tres dinastías chinas de entonces. Además, fue durante 
su reinado que se llevó a cabo la mayor expansión del budismo en China. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 8-86 

86

vii Magadha es una de las ciudades más antiguas del mundo, fundada durante el así llamado 
periodo de la segunda urbanización. Bihar es la región actual de India donde se ubica este 
lugar en el presente, ubicada en la región nororiental del país, y con acceso al Océano Índico. 
Para entonces, la región estaba gobernada por débiles dinastías gúptidas que presidían pe-
queñas monarquías desde el colapso del Imperio Gupta, a mediados del siglo VI. La situación 
de la región, además, era bastante inestable: el norte de India veía, a un mismo tiempo, una 
encarnizada competencia entre varias dinastías por los distintos reinos del norte, la expansión 
musulmana y la expansión tibetana. 

viii El reinado de Xuanzong (712-756) se divide en tres eras: Xiantian (712-713), Kaiyuan 
(713-741) y Tianbao (742-756). Después de esta última era de su reinado, como resultado del 
avance de las fuerzas de An Lushan, Xuanzong entregaría el trono a Suzong, su hijo, y per-
manecería como emperador retirado (taishang huang) una vez superada la crisis, incluso du-
rante la agonía de su hijo, Suzong. A la muerte de este, ocurrida el mismo año que la de su 
padre (762), Daizong asumiría el trono. 

ix En el texto original, publicado en 2015, se cita un hipervínculo de Academia.edu. Stephen 
G. Haw terminó publicando ese mismo texto en el Journal of the Royal Asiatic Society en
enero de 2017. En esta versión en castellano, se referencia el texto –que conserva el mismo
título que la publicación original de Academia.edu– ya publicado en dicha revista.

x Referencia cruzada determinada por el traductor como fuente para el Jingxing ji, de Du 
Huan, referenciado sin datos editoriales más abajo. 

xi Referencia cruzada determinada por el traductor como fuente para el Faxian zhuan, de 
Faxian, referenciado sin datos editoriales más abajo. 

xii Son dos romanizaciones para un solo nombre en caracteres chinos porque aquí nos referi-
mos a la pronunciación china (Tuotuo) y a la pronunciación mongola (Toghto, o Toqto’a) del 
nombre de una misma persona. Tuotuo, o Toghto, o Toqto’a, también llamado Dayong, fue 
un alto funcionario mongol durante el gobierno de Toghan-Temür Khan, un largo reinado 
que resultó ser el último de la dinastía Yuan, encargado de la compilación de tres de las 
“veinticuatro historias”, de la organización de obras de riego y del comando de las tropas 
Yuan que enfrentaron la rebelión de los turbantes rojos. Su suicidio, a instancias de un rival 
político que falsificó una orden imperial de suicidio, marcó un punto de inflexión en la guerra 
imperial contra esta rebelión, que acabaría teniendo éxito y llevando a Zhu Yuanzhang al 
poder, y con él al reemplazo de la dinastía Yuan por la dinastía Ming. 

xiii El link original parece no estar disponible. Ha sido conservado en el siguiente link: 百科参

考 资 料 (https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kAT-
KCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEs-
dcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e).  

https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kATKCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEsdcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e
https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kATKCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEsdcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e
https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kATKCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEsdcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e
https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kATKCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEsdcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e
https://baike.baidu.com/reference/4091913/533aYdO6cr3_z3kATKCMmvT5Nn7FZIj9tr3RA-BzzqIP0XOpRovyScY75tIx-blkGwaEsdcwMIdAxrv4CVRB7fQZdukyRNojgzWnF26e


87



La edad de bronce en Mesopotamia 
como una era cosmopolita 

Publicación original 

Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia, vol. 3, n° 1 (2023), págs. 1-12. 

MARC VAN DE MIEROOP1 

l término “edad de bronce” se usa menos en los estudios sobre Mesopotamia que
en aquellos estudios que tratan de otras regiones del Medio Oriente, como Siria y
el Levante, o de otras culturas tempranas de la historia global. La diferencia pro-
cede de la abundancia de las fuentes textuales producidas en Mesopotamia. Allí se

inventó la escritura al comienzo de la edad de bronce, alrededor del año 3400 a.C.; para el 
final de esa era, alrededor del año 1200 a.C., ya tenía un uso bastante extendido. Una docu-
mentación tan rica nos permite periodizar la historia sobre la base de criterios políticos, in-
cluyendo dinastías específicas a partir de mediados del tercer milenio antes de Cristo. Por 
tanto (a manera de ejemplo), hablamos del periodo Ur III (siglo XXI a.C.) y del periodo casita 
(entre los siglos XVI y XII a.C.) de la historia babilonia. En cambio, en las regiones con 
culturas preliterarias o donde la información textual es muy escasa o está muy difusa como 
para permitir una clara periodización política, los estudiosos tienden a usar más el término 
“edad de bronce”. En estudios sobre el Medio Oriente, las discusiones sobre el Levante, por 
ejemplo, dependen usualmente de este término para establecer límites cronológicos, y en 
ellas se usan criterios arqueológicos para dividir el periodo: alta, media y baja edad de bronce, 
cada una con sus subdivisiones (I, II, IIA, IIB, etcétera). Además, tanto en el estudio del 

Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Daniel Styven López Nivia. 
1 Director del Centro para el Antiguo Mediterráneo y profesor de historia en la plaza Miriam Champion de la Univer-
sidad de Columbia. 

E



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 

88

Medio Oriente como en otros estudios, el término “edad de bronce” indica no solo un periodo 
cronológico, sino un concepto que dio forma a varios aspectos de las culturas antiguas en 
general. Hay estudios sobre la economía de la edad de bronce, sobre la cultura palaciega de 
la edad de bronce, sobre las estructuras sociales de la edad de bronce, y así sucesivamente.2 
Puede uno argumentar, claro que sí, que esto se hace faute de mieux, pero aun así tenemos 
que preguntarnos si un elemento de la cultura material puede determinar la naturaleza de un 
periodo histórico en todos sus aspectos.3 

El tema sobre el cual trataré aquí muestra, de hecho, de qué manera difiere la situación de la 
edad de bronce de la del Eneolítico antes de ella y de la de la edad de hierro después en el 
campo de la alta cultura letrada, es decir, en los escritos literarios y académicos. Mientras 
que, por un lado, el Eneolítico no tenía lectoescritura aún y, por definición, no había una 
cultura escrita, el uso de las lenguas y de los sistemas de escritura en el Medio Oriente difirió 
radicalmente, por otro lado, entre las edades de bronce y de hierro: como mostraré aquí, el 
uso casi universal del sistema de escritura cuneiforme que transmitía la lengua babilonia fue 
reemplazado por una miríada de lenguas locales escritas con sus propios sistemas de escritura, 
en su mayoría alfabéticos. Esto no significa que diferencias parecidas no puedan verse en 
otros aspectos de la vida, incluso otros aspectos de la esfera cultural, y no puedo evaluar aquí 
si ocurrieron situaciones similares en las edades de bronce de otras culturas del globo. Ade-
más, es difícil encontrar una explicación para este fenómeno, aunque la naturaleza del co-
mercio mesopotámico durante la edad de bronce puede haber sido un factor. 

La cultura de lectoescritura en Mesopotamia es una cultura cuneiforme, un término que cubre 
más que simplemente el tipo de sistema de escritura usado. Es una tradición que utiliza un 
medio de escritura con sus características específicas: los signos son logosilábicos y están 
impresos sobre arcilla o tallados, cincelados, o grabados a golpes sobre piedra, metal u otros 
materiales parecidos. Este sistema fue inventado o usado muy rápidamente para escribir con 
él dos lenguas habladas en la región desde que ese sistema se creó en Babilonia: el sumerio 
y el acadio. El desarrollo del sistema de escritura coincidió con el inicio de la edad de bronce 
en Mesopotamia, y es claro que varios cambios radicales en la sociedad coincidieron con la 
introducción de nuevas tecnologías en las áreas del levantamiento de registros y de la meta-
lurgia. La cada vez mayor complejidad de las transacciones económicas exigía un nuevo tipo 
de registro, y para este propósito se inventó la escritura cuneiforme. El cuneiforme es un 
sistema de escritura, no una lengua, y, como tal, puede usarse para representar cualquier len-
gua. Ciertamente, este fue el caso a lo largo de la longeva vida de este sistema de escritura, 

2 Algunos ejemplos de esto son Timothy Earle, Bronze Age Economics: The Beginnings of Political Economics (Boul-
der: Westview Press, 2002); Robin Hägg & Nanno Marinatos (eds.), The Function of the Minoan Palaces (Estocolmo: 
Svenska Institutet i Athen, 1987); y David J. Schloen, The House of the Father as Fact and Symbol. Patrimonialism 
in Ugarit and the Ancient Near East (Winona Lake: Eisenbrauns, 2001). 
3 Para una discusión acerca de la manera en que la actual periodización de la historia del antiguo Medio Oriente es 
problemática, véanse Marc van de Mieroop, “On Writing a History of the Ancient Near East”, en Bibliotheca Orien-
talis, n° 54 (1997), págs. 285-305; y Marc van de Mieroop, The Practice of Ancient Near Eastern History (Münster: 
Ugarit-Verlag, 2022), cap. 1. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 

89

desde finales del milenio IV a.C. hasta los primeros siglos después de Cristo. A todo lo largo 
del Medio Oriente, varias lenguas de varias familias lingüísticas se escribieron usándolo: el 
acadio semítico, el amorreo y el ugarítico, entre otros; el hitita indoeuropeo; y una diversidad 
de lenguas que es difícil ubicar en familias lingüísticas como el sumerio, el elamita y el hu-
rrita u hórreo, entre otras. Se han encontrado tabletas de arcilla que tienen inscripciones en 
cuneiforme en los actuales países de Iraq, Irán, Armenia, Turquía, Siria, Líbano, Israel, Pa-
lestina, Jordania, Bahréin y Egipto. Sin embargo, como sabe todo estudiante que alguna vez 
ha ido a tomar clases de cualquiera de estas lenguas, el sumerio y el acadio son por lejos las 
lenguas más comunes en estas tablillas, y constituyen la base de muchas de las características 
de este sistema de escritura. Junto con el hecho de que este sistema de escritura fue inventado 
en Babilonia, esto ha llevado a la imagen actualmente estandarizada de la cultura letrada 
mesopotámica: que fue una creación babilonia después recogida por completo en Asiria, y 
que inspiró a muchas gentes que vivían en las periferias de Mesopotamia. Estos últimos eran 
estudiantes, frecuentemente pobres.4 Se dice, pues, que la creatividad era el dominio de los 
babilonios y la imitación era el de los sirios, iranios, anatolios y demás que a veces se des-
criben como grupos con dificultades para trabajar con materiales en lenguas extranjeras. 
Como si se creyera que para la historia de la cultura letrada mesopotámica de la edad de 
bronce es indiferente si alguien de fuera de Mesopotamia ha tenido o no relación alguna vez 
con esa cultura.  

Esta falsa imagen niega a los escritores de la así llamada periferia el rol que les pertenece en 
la creación y preservación de la literatura babilonia. La literatura mesopotámica de la edad 
de bronce era una amalgama, igual que lo era la aleación misma del bronce que tanto se usaba 
en aquella época. La cultura letrada de la edad de bronce mesopotámica era una cultura cos-
mopolita, en que personas de varias regiones a través de diversas fronteras políticas y con 
distintos trasfondos culturales compartían prácticas e ideales comunes. Es fácil malinterpre-
tar las culturas cosmopolitas y pensar que estaban dominadas por un núcleo acompañado de 
contribuciones periféricas; lo cierto es que eran culturas transnacionales y comunales. “Cos-
mopolitismo” es un término multifacético que se ha sometido a muchas investigaciones y 
debates académicos en las últimas décadas. Supuestamente acuñado por Diógenes de Sinope 
en el siglo IV a.C., aplica a los “ciudadanos del mundo” y a su identidad en términos legales, 
económicos, sociales, políticos y culturales.5 Mi uso del término en este caso es mucho más 
restringido: trata solo de la alta cultura letrada y está bastante inspirado en la obra de Sheldon 
Pollock, que estudió las culturas letradas sánscrita y latina durante el milenio I d.C.6 Hay 

4 Véase Yoram Cohen, “Kidin-Gula: The Foreign Teacher at the Emar Scribal School”, en Revue d’assyriologie, n° 98 
(2004), págs. 81-100. 
5 La literatura sobre todos estos aspectos del cosmopolitismo es enorme. Para una muy útil revisión reciente de estos 
elementos, véase Bruce Robbins & Paulo Lemos Horta, “Introduction”, en B. Robbins & P. L. Horta (eds.), Cosmo-
politanisms (Nueva York: New York University Press, 2017), págs. 1-18. 
6 Sus estudios culminaron en el siguiente libro: Sheldon Pollock, The Languages of the Gods in the World of Man. 
Sanskrit, Culture and Power in Premodern India (Berkeley, Los Ángeles y Londres: University of California Press, 
2006). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

90 

muchos casos en la historia universal en que intelectuales de una amplia área geográfica y 
hablantes nativos de diversas lenguas usan solo una lengua para ciertos tipos de escritura, tal 
como en la cosmópolis latina en la antigüedad, o como en la cosmópolis angloparlante en la 
actualidad. Cuando hablamos de esas cosmópolis, no sugerimos que la creatividad fuera tra-
bajo exclusivo de los latinos del pasado ni de los británicos y estadounidenses del presente. 
En los encuentros académicos actuales, el inglés es casi siempre la lengua que permite la 
comunicación incluso aunque ninguno de los participantes sea un hablante nativo de esta 
lengua. Desde el 2014, los contendientes de premios literarios como el Premio Booker ya no 
tienen que ser exclusivamente ciudadanos de la Commonwealth, sino que pueden ser autores 
de cualquier lugar que escriban sus novelas en inglés. En el futuro, asumo, todas estas con-
tribuciones serán consideradas parte de la cultura cosmopolita angloparlante. En la edad de 
bronce, ocurrió lo mismo con la alta cultura letrada babilonia. 

La cultura letrada babilonia –que incluye toda la producción textual que exceda el género de 
los escritos con practicidad inmediata; es decir, la literatura y la erudición en todas sus for-
mas–7 es presentada usualmente como una tradición continua, un flujo en constante desarro-
llo. Cuando uno ve la historia como formada por una composición, es fácil que esto parezca 
cierto. Una característica crucial de los textos mesopotámicos es que nunca están estandari-
zados, característica esta que encuentra un parecido en eso que los estudiosos de la literatura 
medieval europea llaman mouvance.8 Así, pues, podríamos escribir historias de un milenio 
sobre obras eruditas u obras literarias que cambian constantemente en la elaboración, adición 
o eliminación de ciertos fragmentos, en la elaboración de nuevos fraseos distintos de los 
originales por poco o por mucho, y en todo tipo de manipulaciones diversas de los textos.9 
Sin embargo, esto da la idea de que hay cierta continuidad de evidencia manuscrita disponible 
a nuestro análisis. Esta imagen es falsa. En realidad, debemos saltar de isla a isla, de un 

 
7 Esta amplia definición de literatura es común en los estudios sobre la antigua Mesopotamia. Véase, por ejemplo, 
Alan Lenzi, An Introduction to Akkadian Literature: Contexts and Content (University Park: Eisenbraums, 2019). 
8 El término mouvance fue acuñado por Paul Zumthor en su libro Toward a Medieval Poetics (Mineápolis y Oxford: 
University of Minnesota Press, 1992), págs. 41-49, y también en su versión original en francés, titulada Essai de 
poétique médievale. El término inglés de “inestabilidad textual” es menos elocuente. Hay muchas discusiones entre 
los especialistas en literatura mesopotámica sobre si las composiciones llegaron a volverse “canónicas” en el sentido 
usado al hablar de la Biblia hebrea, es decir, si se convirtieron en composiciones imposibles de cambiar incluso en 
sus detalles. Eckart Frahm, en Babylonian and Assyrian Text Commentaries. Origins of Interpretation (Münster: 
Ugarit Verlag, 2011), págs. 317-332, ofrece una discusión matizada sobre este asunto, y, pese a que encuentra una 
uniformidad en aumento a finales del segundo milenio a.C., admite que siguieron produciéndose variantes a lo largo 
del primer milenio a.C.  
9 Por ejemplo, se han escrito varias historias de la Épica de Gilgamesh desde que el texto se recuperó, y la aparición 
de nuevas versiones hace que la narración se complejice más con regularidad. Véanse, por ejemplo, los recuentos de 
A. R. George, The Babylonian Gilgamesh Epic. Introduction, Critical Edition and Cuneiform Texts (Oxford: Oxford 
University Press, 2003), capítulo 1; y A. R. George, “Gilgamesh and the Literary Traditions of Ancient Mesopotamia, 
en G. Leick (ed.), The Babylonian World (Nueva York y Londres: Routledge, 2007), págs. 237-254. Hoy, estos re-
cuentos tendrían que ser actualizados. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

91 

manuscrito al siguiente, frecuentemente distanciados entre sí por brechas temporales sustan-
ciales.10 

Aun así, la naturaleza del manuscrito mesopotámico como objeto material es tal que dichas 
brechas debieron alguna vez estar ocupadas por materiales ahora perdidos. Los manuscritos 
cuneiformes son tablillas de arcilla en su mayoría sin hornear y, por tanto, bastante frágiles 
al ser dejadas a la intemperie. La razón por la cual muchas de ellas han sobrevivido hasta 
nuestros días es el hecho de que estaban reunidas en las ruinas de los edificios que las alber-
garon en su momento, y que a veces se hornearon en las conflagraciones que destruyeron 
esos mismos edificios. Hay un pequeño número de referencias en que algunos escribas afir-
man que basaron sus copias sobre algún manuscrito más antiguo que fuera encontrado en los 
escombros de un edificio;11 comoquiera, la longevidad de los textos mesopotámicos no puede 
ser explicada sin una constante producción de manuscritos. Es un hecho muy bien conocido 
que las ciudades mesopotámicas que fungieron como centros de producción literaria estuvie-
ron desocupadas durante varios periodos de tiempo. Ese es el caso de los más grandes centros 
de aprendizaje de Babilonia. Después del año 1700 a.C., el sur de Babilonia, un mundo muy 
urbanizado, se ruralizó, y para el año 1600 a.C. lo propio había ocurrido también en el norte 
de Babilonia. Grandes centros culturales, como Nippur y Ur, nunca fueron abandonados por 
completo, pero los arqueólogos tienen periodos de siglos en que han encontrado solo muy 
pocos restos, y con toda seguridad ninguna obra de alta cultura literaria.12 Pese a ello, la 
cultura letrada de Babilonia no murió, y muchas de las obras del milenio I a.C. que conoce-
mos son versiones de ítems que conocemos de comienzos del milenio II a.C. 

La Épica de Gilgamesh es un buen ejemplo. Es probable que la versión acadia de esta historia 
se haya originado en el siglo XVIII a.C.: existen muchos manuscritos de esta producidos en 
Babilonia durante ese siglo, y muestran claras conexiones con la versión mejor conocida, la 
que fue descubierta en la famosa biblioteca de Asurbanipal en Nínive, producida un milenio 
después.13 Sin embargo, los años intermedios entre las dos cuentan una historia distinta. La 
épica en cuestión se conoce a través de un puñado de fuentes mesopotámicas de Babilonia, 
pero estas son pocas en número, y proceden máximo del siglo XIII a.C. No obstante, lo que 
sí podemos encontrar es una sorprendente extensión geográfica de las copias de esta épica 
hacia el norte y hacia el occidente. Las versiones halladas en Hattusa, Anatolia (todas ellas 
fragmentarias), aparecen en acadio acompañadas de traducciones o paráfrasis en las lenguas 
locales, el hitita y hurrita. En el norte de Siria, las versiones acadias aparecen en varias 

 
10 Para esta metáfora, véase Niek Veldhuis, “Intelectual History and Assyriology”, en Journal of Ancient Near Eastern 
History, vol. 1, n° 1 (2014), págs. 21-36. 
11 Matthew T. Rutz, “Threads for Esagil-kīn-apli. The Medical Diagnostic-Prognostic Series in Middle Babylonian 
Nippur”, en Zeitschrift für Assyriologie, n° 101 (2011), pág. 296. 
12 Hermann Gasche, La Babylonie au 17e siècle avant notre ère (Ghent: University of Ghent, 1989). 
13 En la academia moderna, la última versión se conoce rutinariamente como versión babilonia estándar de la Épica 
de Gilgamesh. George, The Babylonian Gilgamesh Epic incluye una identificación y edición de todos los manuscritos 
de la épica conocidos en su momento. Para los manuscritos publicados después del 2003, véase Sophus Helle, Gil-
gamesh: A New Translation of the Ancient Epic (New Haven: Yale University Press, 2021), pág. 224, nota 62.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

92 

ciudades (Emar, Ugarit), y se encontró un manuscrito en el sur del Levante (Meggido). Estos 
manuscritos son parte de un gran florecimiento de la literatura mesopotámica a lo largo del 
Medio Oriente durante finales de la edad de bronce. Como lo he mencionado antes, este 
asunto suele describirse en términos de centro-periferia, puesto que se considera que los au-
tores babilonios fueron la fuerza creativa mientras que los escribas de la periferia fueron sus 
estudiantes. Sin embargo, los materiales de Hattusa sugieren un escenario distinto. El mero 
hecho de que los autores locales hayan compuesto traducciones y paráfrasis de la épica en 
hitita y en hurrita muestra que se relacionaban activamente con las fuentes babilonias. Sus 
obras no fueron imitaciones en una lengua local, sino reformulaciones serias de los materiales. 
En las traducciones hititas, estos autores modificaron aspectos de la historia para así ajustarse 
mejor al gusto local. Se concentraron en fragmentos de la épica que tuvieron lugar cerca de 
ellos, en Amanus o en las montañas Taurus, en lugar de haber ocurrido en Babilonia. Altera-
ron los hechos, como, por ejemplo, los relativos al momento y las circunstancias en que nació 
Gilgamesh: este no era el hijo de la diosa Ninsun y el gobernante humano Lugalbanda, sino 
que fue creado por un comité de dioses, incluido entre ellos el dios Sol y el dios Tormenta, 
que no tenían nada que ver con la creación en los mitos de Babilonia pero que eran impor-
tantes para el panteón hitita. En su versión, Gilgamesh no nació en Uruk, esa ciudad sureña 
que jugaba un papel tan importante en la narración babilonia, sino que apenas había llegado 
a esa ciudad después de recorrer la región. El autor (o los autores) de Hattusa puede (o pueden) 
incluso haber reformulado la mala conducta sexual de Gilgamesh. Este pasaría de haber ejer-
cido su derecho de señorío aprobado por las divinidades a participar en secreto de encuentros 
ilícitos con jóvenes prometidas.14 

Otra versión “periférica” de esta épica proveniente de finales de la edad de bronce es la que 
fue excavada en la costa siria, en la ciudad de Ugarit. Está en lengua acadia, data del siglo 
XIII a.C., y es solo una de las muchas versiones que se conocen provenientes de esta ciudad. 
El aspecto notable de esta es que nos ofrece la evidencia más temprana de un prólogo añadido 
a la épica, en algún momento de los comienzos del segundo milenio a.C. La versión más 
temprana empezaba con una glorificación del héroe, “el que sobrepasa a todos los reyes”; las 
versiones más tardías lo alaban como un hombre que adquirió gran sabiduría como resultado 
de las aventuras descritas en la épica. La versión del prólogo de Ugarit no va en paralelo con 
el prólogo de la versión babilonia estándar hallada en detalle en la biblioteca de Asurbanipal, 
pero sí en su enfoque general. La autoría del prólogo de la versión babilonia estándar se le 
atribuye habitualmente a Sin-lēqe-unninni, cuyo nombre se asocia, en la tradición del primer 
milenio a.C., con el famoso íncipit de la épica: “Aquél que vio lo profundo, la fundación del 
país”.15 Sin-lēqe-unninni es un personaje misterioso; sin embargo, se lo invoca mucho en las 

 
14  Todo el material puede hallarse editado y analizado en profundidad en Gary Beckman, The Hittite Gilgamesh 
(Atlanta: The Lockwood Press, 2019). 
15 Para una discusión detallada sobre Sin-lēqe-unninni y su conexión con el íncipit y el prólogo, véase George, The 
Babylonian Gilgamesh Epic, págs. 28-33. Los contenidos de las versiones estándar babilonia y la de Ugarit se com-
paran en A. R. George, “The Gilgameš Epic at Ugarit”, en Aula Orientalis, vol. 225, n° 2 (2007), págs. 237-254. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

93 

fuentes mesopotámicas del primer milenio a.C. como ancestro de los cantores de los cultos 
y de otros intelectuales, y se lo pone junto a Gilgamesh en cierta lista de reyes y estudiosos 
del siglo II a.C.16 Puede que se trate de un personaje puramente legendario, pero la mayoría 
de los estudiosos modernos piensan que vivió en Babilonia en alguno de los últimos siglos 
del segundo milenio a.C.17 Su posición cronológica sigue siendo ambigua y, si esta teoría es 
correcta, debería tomarse como previa a la escritura del texto de Ugarit, que data del siglo 
XIII a.C. Tanto Daniel Arnaud, su editor original (a quien le parece un escrito elegante), como 
A. R. George, uno de los principales expertos en el Gilgamesh (que se muestra menos impre-
sionado por el estilo), consideran que el manuscrito de Ugarit es obra de un estudiante. Los 
dos basaron su veredicto sobre la presencia de varios errores en el deletreo de las palabras, y 
el último se basó también en el hecho de que el escritor, contra la práctica común de entonces, 
escribió sin llenar en su totalidad el espacio de la tablilla.18 Sin embargo, he de preguntar: 
¿un estudiante de quién? Los dos autores asumen que la obra de Ugarit es una imitación de 
alguna fuente babilonia ahora perdida, tal vez incluso alguna compuesta por el mismo Sin-
lēqe-unninni, y que es inferior en calidad a esa fuente perdida. Afirman que el texto babilonio 
llegó a Ugarit ora básicamente intacto, ora algo adulterado por los cambios introducidos en 
sus paradas intermedias.19 Pero ¿por qué, en lugar de esto, no podemos atribuirle la obra a 
un autor no-babilonio, que no sea necesariamente un escritor de Ugarit sino un poeta de cual-
quier parte del mundo del Medio Oriente que fuera muy versado en la literatura babilonia de 
su época? La calificación de ejercicio estudiantil, tantas veces usada para designar los ma-
nuscritos “periféricos”, sugiere la existencia de un maestro babilonio. ¿Es posible que el 
maestro haya sido sirio o anatolio? Sabemos de un ejemplo, en la ciudad siria de Emar, en 
que el maestro era un hitita, mientras que su estudiante tenía un nombre babilonio.20 El origen 
babilonio de cada una de las innovaciones introducidas en la composición literaria corres-
ponde a una conjetura. 

Un aspecto maravilloso de la Épica de Gilgamesh es que circularon de ella una docena o más 
de versiones a lo largo de los milenios. ¡Esas son solo las que nos son conocidas! Mientras 
que la edición babilonia estándar es la mejor preservada y la que consideramos como superior, 
sabemos que, durante los siglos previos a la compilación de la biblioteca de Asurbanipal, 
existieron distintas versiones de esta incluso en Asiria.21 Es sorprendente hasta qué punto 
pueden ser sustanciales las desviaciones que hay en estas versiones. Como ya he mencionado, 

 
16 Acerca de esta lista, véase Sophus Helle, “The Role of Authors in the ‘Uruk List of Kings and Sages’: Canonization 
and Cultural Contact”, en Journal of Near Eastern Studies, n° 77 (2018), págs. 219-234. 
17 Véase Paul-Alain Beaulieu, “The Descendants of Sîn-lēqi-unninni”, en J. Marzahn & H. Neumann (eds.), Assyrio-
logica et Semitica: Festschrift für Joachim Oelsner (Münster: Ugarit Verlag, 2000), págs. 3-4. 
18 Véanse Daniel Arnaud, Corpus des textes de bibliothèque de Ras Shamra-Ougarit (1936-2000) en sumérien, ba-
bylonien et assyrien (Barcelona: Editorial Ausa, 2007), pág. 130; y George, “Gilgameš at Ugarit”, pág. 238. 
19 A Arnaud (Corpus des textes, pág. 8) le parece que esta transmite la versión de Sin-lēqe-unninni; George (“Gilga-
meš en Ugarit”, págs. 44-46) encuentra muchas discrepancias. 
20 Mark Weeden, “Adapting to New Contexts: Cuneiform in Anatolia”, en K. Radner & E. Robson (eds.), The Oxford 
Handbook of Cuneiform Culture (Oxford: Oxford University Press, 2011), págs. 602-603. 
21 George, The Babylonian Gilgamesh Epic, pág. 25. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

94 

los escritores de Hattusa tenían el objetivo de hacer que el texto coincidiera con la audiencia 
del occidente del Medio Oriente, y lo hacían concentrándose en las aventuras de Gilgamesh 
que se habían llevado a cabo en esa región. Los cambios más drásticos parecen estar presentes 
en los manuscritos publicados más recientemente, correspondientes a antigüedades saquea-
das y, por tanto, sin proveniencia conocida y de fecha incierta, aunque probablemente vienen 
del sur de Iraq y fueron escritos a mediados del segundo milenio a.C. El autor de esa versión 
cambió muchos personajes, así como la ubicación de la historia. En esta versión, Gilgamesh 
se convierte en el dios Sin, Enkidu en el dios Enki, y la ciudad de Ur reemplaza a la ciudad 
de Uruk. Según escribe el editor de la tablilla: “al menos un estudioso antiguo reinterpretó el 
poema a una escala cósmica, como una narración mitológica con protagonistas divinos”.22 
Esta es una reformulación radical de la historia por parte de alguien que vivió cuando los 
centros dominantes de la literatura y la intelectualidad babilonias estaban más o menos aban-
donados. Las ideas de este autor no parecen haber encontrado arraigo: todas las versiones 
posteriores de la épica usan los antiguos protagonistas, aunque, al hacerlo, siguen estable-
ciendo una relación entre Gilgamesh y Ur hasta entrado el primer milenio a.C.23 Eso no sig-
nifica que ninguna de las así llamadas “alteraciones periféricas” de estos textos haya tenido 
algún impacto en Babilonia. En algunos de los manuscritos del gran tratado de astronomía 
titulado Enūma Anu Enlil que están datados a finales del segundo milenio a.C., se reconoce 
abiertamente que la base de estos son fuentes originales desarrolladas en la región occidental 
de Irán.24 No hay razón para asumir que ninguna otra obra en sus versiones conocidas durante 
el primer milenio a.C. haya incluido elementos insertados en ellas por escritores venidos de 
fuera de Babilonia. 

La edad de bronce tardía puede ser vista como un punto de auge en la historia de la cultura 
letrada mesopotámica, como un momento en que un grupo verdaderamente cosmopolita de 
escritores venidos de todo el Medio Oriente la desarrollaron. La abundancia de manuscritos 
no babilonios contrasta fuertemente con la escasez de materiales babilonios.25 La Épica de 
Gilgamesh es solo una de las muchas obras de literatura y de academia que pueden encon-
trarse a través de todo el Medio Oriente de la edad de bronce.26 Todas muestran un relacio-
namiento activo e informado con distintos materiales, relaciones estas que requerían de los 
autores que conocieran a profundidad tanto sus propias lenguas y tradiciones como las len-
guas y tradiciones sumero-acadias. Por ejemplo, en textos lexicales, dichos autores añadían 

 
22 A. R. George, “The Civilizing of Ea-Enkidu: An Unusual Tablet of the Babylonian Gilgameš Epic”, en Revue d’assy-
riologie, n° 101 (2007), págs. 59-80. La cita es de la página 62. 
23 George, “Civilizing Ea-Enkidu”, pág. 62. 
24 Véanse Matthew T. Rutz, “Textual Transmission between Babylonia and Susa: A New Solar Omen Conpendium”, 
en Journal of Cuneiform Studies, n° 58 (2006), págs. 63-96; y Antoine Cavigneaux, “Les Traditions littéraires su-
mero-akkadiennes à Suse. Fragments littéraires susiens (suite)”, en Revue d’assyriologie, n° 114 (2020), pág. 70. 
25 La evidencia babilonia es escasa. Esto se señala en Benjamin R. Foster, Before the Muses. An Anthology of Akka-
dian Literature (Bethesda: CDL Press, 2005), pág. 294. 
26  Para un catálogo completo de los materiales conocidos hasta su momento, véase Leonhard Sassmannshausen, 
“Babylonische Schriftkultur des 2. Jahrtausends v. Chr. in den Nachbarländern und im östlichen Mittelmeerraum”, 
en Aula Orientalis, n° 26 (2008), págs. 263-293. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 

95

traducciones a sus propias lenguas: hay traducciones al hitita y al hurrita entre los hititas, y 
hay traducciones al ugarítico y al hurrita en la costa de Siria. Estas prácticas llegaron a su 
punto más álgido durante finales de la edad de bronce, es decir, durante la segunda mitad del 
segundo milenio a.C., un periodo bastante conocido por su así llamado “internacionalismo”. 
Cuando miramos los usos de la escritura cuneiforme en la temprana edad de bronce, así como 
en la media edad de bronce, encontramos también un relacionamiento similar de los autores 
externos a Babilonia con los materiales babilonios. Las primeras listas lexicográficas bilin-
gües son del occidente de Siria, con entradas en la lengua local (el eblaíta) añadidas a las 
entradas en sumerio que solemos ver en las versiones babilonias.27 Por poner un ejemplo, 
hay una historia excepcional sobre Sargón, el famoso rey babilonio de mediados del tercer 
milenio a.C., que data de comienzos del segundo milenio a.C. y proviene del centro de Ana-
tolia.28 Durante este periodo, hay otros muchos ejemplos de interacciones creativas con los 
materiales previos, y, aunque uno puede aceptar que la “fuente de inspiración” de todas estas 
obras haya sido Babilonia, y que, por tanto, llamarlas “babilonias” tiene sentido, sostengo 
que la cultura literaria de la época era esencialmente cosmopolita e incluía un gran influjo de 
individuos de la “periferia”, por fuera del “núcleo” babilónico. Las contribuciones de la pe-
riferia crecieron con el tiempo, llegando a su punto álgido a finales de la edad de bronce, y 
fueron esenciales para la formulación de la cultura letrada babilonia del momento en que 
mejor la conocemos, la del primer milenio, que nos ha sido legada a través de grandiosas 
bibliotecas como la de Asurbanipal, en Nínive.  

Tal vez resulte irónico que haya sido en esa época del primer milenio a.C., en que las poten-
cias asiria y babilonia tenían el control militar y político de la mayoría de la extensión terri-
torial del Medio Oriente, que este cosmopolitismo llegara a su fin. Siguió habiendo una in-
mensa actividad literaria bajo los auspicios de los palacios y templos mesopotámicos, pero 
esa actividad se limitó solo a los territorios del núcleo político. Obviamente, los hombres de 
armas y los administradores imperiales no son necesariamente buenos transmisores de la cul-
tura, y ni hablar de la cultura literaria, pero sorprende que, en el antiguo Medio Oriente, allí 
donde la influencia mesopotámica había dominado el panorama cultural por siglos antes de 
que las potencias políticas de Asiria y Babilonia llegaran en su expansión, dicho impacto 
cultural se haya descontinuado o no haya pasado por un renacimiento justo en el momento 
en que se estableció su control directo. En el sur de Anatolia, en Siria y en el Levante, nadie 
volvió a escribir en cuneiforme sin una fuerte conexión con la administración imperial; defi-
nitivamente, en estas regiones no se volvió a producir literatura. Los autores creativos de esas 
regiones se relacionaron con varios escritos en cuneiforme, pero lo hicieron usando sus len-
guas vernáculas y escribiéndolas principalmente con sistemas alfabéticos. La Biblia hebrea 
es el mejor ejemplo, y sobre ella se han producido bibliotecas enteras de estudios que tratan 

27  Giovanni Pettinato, Testi lessicvali bilingui della biblioteca L. 2769 (Nápoles: Istituto universitario orientale, 
1982). 
28 Marc van de Mieroop, “Sargon of Agade and his Successors in Anatolia”, en Studi Micenei ed Egeo-Anatolici, n° 
42 (2000), págs. 133-159. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 

96

sobre la interacción entre esta y los textos mesopotámicos.29 Sin embargo, los autores bíbli-
cos no estaban solos en esto; también hicieron lo mismo varios autores hablantes de arameo 
y luvio, así como de otras lenguas. Estos autores conocían las prácticas de las culturas litera-
rias mesopotámicas, pero no participaban de ellas. 

Esta situación diverge mucho de la de la edad de bronce, en que las potencias babilonia y 
asiria ejecutaron apenas algunas distantes aventuras militares, pero jamás instalaron sistemas 
de control duraderos. La extensión del sistema cosmopolita babilonio no se llevó a cabo sobre 
las espaldas de las conquistas imperiales, como sí es el caso del latino, que fue el resultado 
de la ocupación del occidente de Europa por parte de Roma, o del inglés, que empezó cuando 
el Imperio Británico estableció sus colonias alrededor del mundo. El impacto literario de 
Babilonia precedió a sus aventuras militares a través del Medio Oriente. Tampoco fue el re-
sultado de la difusión de una religión, tal como ocurrió con los sistemas cosmopolitas de la 
literatura en sánscrito y en árabe: las citas de los textos religiosos muestran que uno se dirigía 
a los dioses del antiguo Medio Oriente en varias lenguas vernáculas. Entonces, ¿qué causó 
esta expansión? ¿Podemos conectarla con la necesidad de Mesopotamia de interactuar con 
otras regiones durante la edad de bronce? No solo había que importar cobre y estaño, sino 
todo un abanico de productos. Sin embargo, Mesopotamia no establecía contactos comercia-
les para obtener productos de primera necesidad, sino artículos especiales como metales y 
piedras preciosas. Estos cubrían las necesidades de una clase de élite cuyos miembros se 
distinguían a sí mismos del resto de la población mediante la posesión de bienes raros y caros. 
El inicio de la edad de bronce en Babilonia no estuvo marcado solo por las innovaciones 
tecnológicas como la producción del bronce o la invención de la escritura, sino también por 
innovaciones sociales, como el crecimiento de las élites urbanas, cuyo consumo de bienes 
extranjeros de lujo era un signo de distinción. Por ejemplo, los hallazgos del “cementerio 
real” de Ur muestran de forma muy impactante hasta qué punto un pequeño grupo de perso-
nas podía acumular masas de objetos preciosos, todos ellos hechos de materiales adquiridos 
en el extranjero.30 ¿Es, pues, una coincidencia que la alta cultura letrada, también ella un 
producto de la élite, involucrara también una interacción estrecha con la gente de fuera? En 
la subsiguiente edad de hierro, las élites mesopotámicas obtendrían los bienes de lujo por 
otros medios: la principal fuente de estos eran las campañas militares. Así pues, ¿estuvieron 
conectados, en la edad de bronce, el comercio con el intercambio de la cultura literaria? En 
cualquier caso, aunque el término “edad de bronce” pueda tener muy poco valor para el es-
tudio de la historia del antiguo Medio Oriente en otros aspectos de la vida, sí lo tiene para el 

29 En los cuatro volúmenes de William W. Hallo & K. Lawson Younger (eds.), The Context of Scriptures (Leiden: 
Brill, 2003-2016) se identificaron cientos de paralelos entre los textos mesopotámicos y los textos bíblicos. 
30 Para la conexión entre el deseo de adquirir productos extranjeros y el crecimiento de una élite, véanse Marc van de 
Mieroop, “In Search of Prestige: Foreign Contacts and the Rise of an Elite in Early Dynastic Babylonia”, en E. Eh-
renberg (ed.), Leaving No Stones Unturned: Essays on the Ancient Near East and Egypt in Honor of Donald P. 
Hansen (Winona Lake: Eisenbrauns, 2002), págs. 125-137; y Van de Mieroop, The Practice, cap. 20. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 

97

estudio de la alta cultura literaria: es un hecho que hubo una literatura de la edad de bronce 
del Medio Oriente. 

Referencias 

Daniel ARNAUD, Corpus des textes de bibliothèque de Ras Shamra-Ougarit (1936-2000) en 
sumérien, babylonien et assyrien (Barcelona: Editorial Ausa, 2007). 

Paul-Alain BEAULIEU, “The Descendants of Sîn-lēqi-unninni”, en J. Marzahn & H. Neumann 
(eds.), Assyriologica et Semitica: Festschrift für Joachim Oelsner (Münster: Ugarit Verlag, 
2000), págs. 1-16. 

Gary BECKMAN, The Hittite Gilgamesh (Atlanta: The Lockwood Press, 2019). 

Antoine CAVIGNEAUX, “Les Traditions littéraires suméro-akkadiennes à Suse. Fragments 
littéraires susiens (suite)”, en Revue d’assyriologie, n° 114 (2020), págs. 63-102. 

Yoram COHEN, “Kidin-Gula: The Foreign Teacher at the Emar Scribal School”, en Revue 
d’assyriologie, n° 98 (2004), págs. 81-100. 

Timothy EARLE, Bronze Age Economics: The Beginnings of Political Economics (Boulder: 
Westview Press, 2002). 

Benjamin R. FOSTER, Before the Muses. An Anthology of Akkadian Literature (Bethesda: 
CDL Press, 2005). 

Eckart FRAHM, Babylonian and Assyrian Text Commentaries. Origins of Interpretation 
(Münster: Ugarit Verlag, 2011). 

Hermann GASCHE, La Babylonie au 17e siècle avant notre ère (Ghent: University of Ghent, 
1989). 

A. R. GEORGE, The Babylonian Gilgamesh Epic. Introduction, Critical Edition and Cunei-
form Texts (Oxford: Oxford University Press, 2003). 

A. R. GEORGE, “Gilgamesh and the Literary Traditions of Ancient Mesopotamia”, en G. 
Leick (ed.), The Babylonian World (Nueva York y Londres: Routledge, 2007), págs. 447-459. 

A. R. GEORGE, “The Gilgameš Epic at Ugarit”, en Aula Orientalis, vol. 25, n° 2 (2007), págs. 
237-254.

A. R. GEORGE, “The Civilizing of Ea-Enkidu: an Unusual Tablet of the Babylonian Gilgameš 
Epic”, en Revue d’assyriologie, n° 101 (2007), págs. 59-80. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

98 

Robin HÄGG & Nanno Marinatos (eds.), The Function of the Minoan Palaces (Estocolmo: 
Svenska Institutet i Athen, 1987). 

William W. HALLO & K. Lawson Younger (eds.), The Context of Scriptures, 4 vols. (Leiden: 
Brill, 2003-2016). 

Sophus HELLE, “The Role of Authors in the ‘Uruk List of Kings and Sages’: Canonization 
and Cultural Contact”, en Journal of Near Eastern Studies, n° 77 (2018), págs. 219-234. 

Sophus HELLE, Gilgamesh: a New Translation of the Ancient Epic (New Haven: Yale Uni-
versity Press, 2021). 

Alan LENZI, An Introduction to Akkadian Literature: Contexts and Content (University Park: 
Eisenbraums, 2019). 

Giovanni PETTINATO, Testi lessicali bilingui della biblioteca L. 2769 (Nápoles: Istituto uni-
versitario orientale, 1982) 

Sheldon POLLOCK, The Languages of the Gods in the World of Man. Sanskrit, Culture and 
Power in Premodern India (Berkeley, Los Ángeles y Londres: University of California Press, 
2006). 

Bruce ROBBINS & Paulo Lemos Horta, “Introduction”, en B. Robbins & P. L. Horta (eds.), 
Cosmopolitanisms (Nueva York: New York University Press, 2017), págs. 1-18. 

Matthew T. RUTZ, “Textual Transmission between Babylonia and Susa: A New Solar Omen 
Compendium”, en Journal of Cuneiform Studies, n° 58 (2006), págs. 63-96. 

Matthew T. RUTZ, “Threads for Esagil-kīn-apli. The Medical Diagnostic-Prognostic Series 
in Middle Babylonian Nippur”, en Zeitschrift für Assyriologie, n° 101 (2011), págs. 294-308. 

Leonhard SASSMANNSHAUSEN, “Babylonische Schriftkultur des 2. Jahrtausends v. Chr. in 
den Nachbarländern und im östlichen Mittelmeerraum”, en Aula Orientales, n° 26 (2008), 
págs. 263-293. 

David J. SCHLOEN, The House of the Father as Fact and Symbol. Patrimonialism in Ugarit 
and the Ancient Near East (Winona Lake: Eisenbrauns, 2001). 

Marc VAN DE MIEROOP, “On Writing a History of the Ancient Near East”, en Bibliotheca 
Orientalis, n° 54 (1997), págs. 285-305. 

Marc VAN DE MIEROOP, “Sargon of Agade and his Successors in Anatolia”, en Studi Micenei 
ed Egeo-Anatolici, n° 42 (2000), págs. 133-159. 

Marc VAN DE MIEROOP, “In Search of Prestige: Foreign Contacts and the Rise of an Elite in 
Early Dynastic Babylonia”, en E. Ehrenberg (ed.), Leaving No Stones Unturned: Essays on 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 87-99 
 

99 

the Ancient Near East and Egypt in Honor of Donald P. Hansen (Winona Lake: Eisenbrauns, 
2002), págs. 125-137. 

Marc VAN DE MIEROOP, The Practice of Ancient Near Eastern History (Münster: Ugarit-
Verlag, 2022). 

Niek VELDHUIS, “Intellectual History and Assyriology”, en Journal of Ancient Near Eastern 
History, vol. 1, n° 1 (2014), págs. 21-36 

Mark WEEDEN, “Adapting to New Contexts: Cuneiform in Anatolia”, en K. Radner & E. 
Robson (eds.), The Oxford Handbook of Cuneiform Culture (Oxford: Oxford University 
Press, 2011), págs. 597-617. 

Paul ZUMTHOR, Toward a Medieval Poetics [Essai de poétique médievale] (Minneapolis y 
Oxford: University of Minnesota Press, 1992). 



 

100 



 

El círculo de estudiosos itinerantes de  
Baha’ al-Din al-‘Amili y la transmisión  
del conocimiento en el Irán safávida 

 

Publicación original: 

Iranian Studies, n° 57 (2024), págs. 399-416 

 

 

MAHDIEH TAVAKOL 

 

 

a historia de la educación y la transmisión del conocimiento en las sociedades 
islámicas ha atraído una considerable atención académica desde finales del siglo 
XIX y hasta el presente. Siguiendo la obra inicial de algunos estudiosos promi-
nentes como Ignaz Goldziher (muerto en 1921) y de Julián Ribera (muerto en 

1934), en los últimos veinticinco años del siglo XX se publicaron varios estudios influyentes 
que, en consecuencia, afectaron el campo.1 En 1981, George Makdisi publicó The Rise of 
Colleges, un estudio comparativo de varias instituciones de aprendizaje de las sociedades 

 
Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Paula Lorena Mogollón 
Buitrago y Javier Quintero Ramírez. 
La autora agradece profusamente al profesor Konrad Hirschler, al profesor Andrew Newman, al profesor Devin Ste-
wart, a Natalie Kraneiẞ y a los miembros de nuestro coloquio en línea sobre manuscritos, quienes leyeron varias 
versiones de este artículo e hicieron valiosos comentarios. 
Esta investigación fue financiada por Marie Skłodowska-Curie Actions, ITN-MIDA 813547. 
1 Para una revisión del estado del arte en los estudios sobre la educación islámica publicados antes de 1980, véase 
George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West (Edimburgo: Edinburgh Uni-
versity Press, 1981), págs. 292-311. Para una revisión amplia del estado del arte en lenguas occidentales sobre el 
conocimiento y la educación en el islam clásico, véase Sebastian Günther, “Islamic Education, its Culture, Content 
and Methods: An Introduction”, en Sebastian Günther (ed.), Knowledge and Education in Classical Islam: Religious 
Learning between Continuity and Change (Leiden: Brill, 2020), págs. 7-18.  

L 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

101 

islámicas y europeas. En ese libro, Makdisi presentó a la madrasa como “la institución mu-
sulmana de aprendizaje por excelencia”, e hizo un recuento de la evolución del sistema edu-
cativo islámico desde los círculos de estudio (ḥalqa) que se reunían en las mezquitas durante 
los primeros siglos de la historia islámica hasta las madrasas patrocinadas que se extendieron 
durante el periodo medieval.2 El libro de Makdisi no fue ni el primero ni el único estudio 
sobre las madrasas publicado por aquellos años. De hecho, en 1961, el mismo Makdisi ya 
había publicado un estudio sobre las madrasas del Bagdad medieval.3 En 1975, Heinz Halm 
publicó un recuento del surgimiento y la difusión de las madrasas en las sociedades islámicas 
y, en sus obras posteriores, siguió dedicándole su atención a la importancia de las madrasas 
en la educación islámica.4 No obstante, con la publicación de The Rise of Colleges, Makdisi 
en especial acabó por ser asociado con la idea de la madrasa como la “institución” germinal 
del aprendizaje en los sistemas de educación formalizada de las sociedades islámicas, idea 
esta que, según mi discusión, no soporta el escrutinio histórico.  

Más de una década después de la aparición de la obra de Makdisi, en 1992, Jonathan Berkey 
escribió The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo, un libro en el que el autor hacía 
énfasis en el carácter informal y a-institucional de la educación medieval islámica. En su 
argumento, dirigido contra el enfoque de Makdisi, que privilegiaba la madrasa como la ins-
titución arquetípica de educación superior en las sociedades islámicas, Berkey señaló que, 
ante todo, la transmisión de conocimiento en el islam se llevaba a cabo por medio de círculos 
de enseñanza formados alrededor de un jeque y construido sobre la autoridad personal de 
este y sobre las intensivas relaciones que se desarrollaban entre él y sus estudiantes. De 
acuerdo con Berkey, semejante sistema de educación tan informal habría de sobrevivir al 
establecimiento y extensión de las madrasas a lo largo de las sociedades musulmanes, y “la 
educación islámica siguió siendo fundamentalmente informal, flexible y atada a las personas 
en lugar de atarse a instituciones”.5 En 1994, en la misma vena del estudio de Berkey sobre 
la transmisión de conocimiento en el Cairo del medioevo, Michael Chamberlain escribió una 
historia social de la educación y de la transmisión del conocimiento en el Damasco medieval. 
En su libro, titulado Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus, Chamberlain 
hizo énfasis en el lugar central de la relación entre el profesor y el alumno en la educación 
islámica, y empujó un poco más las ideas de Berkey con el argumento de que las madrasas 
de las sociedades medievales musulmanas tenían poco que ver con la educación. Según 
Chamberlain, en lugar de ser instituciones de educación superior, las madrasas patrocinadas 
eran instrumentos por medio de los cuales sus fundadores, que hacían parte de las élites, 

 
2 Makdisi, The Rise of Colleges, pág. 27. 
3  George Makdisi, “Muslim Institutions of Learning in Eleventh-Century Baghdad”, en Bulletin of the School of 
Oriental and African Studies, n° 24 (1961), págs. 1-56. 
4 Heinz Halm, “Die Anfänge der Madrasa”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, Supplement 
III, vol. 19, n° 1 (1975), págs. 438-448; Heinz Halm, The Fatimids and their Traditions of Learning (Londres: I. B. 
Tauris e Institute of Ismaili Studies, 1997), pág. 71. 
5 Jonathan Porter Berkey, The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social History of Islamic Education 
(Princeton: Princeton University Press, 1992), pág. 18. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

102 

buscaban establecer una asociación entre ellos y el prestigio del conocimiento (‘ilm), salva-
guardar sus propiedadesi y ejercer control e influencia sobre la sociedad mediante la coopta-
ción de los estudiosos y la asignación a estos de plazas de enseñanza en las madrasas.6 

Las obras antes mencionadas cultivaron la idea de una dicotomía, en la historia islámica, 
entre los métodos de educación y transmisión de conocimiento formal e institucional, por un 
lado, e informal y personal, por el otro. Esta dicotomía permearía desde entonces los estudios 
posteriores. En esta dicotomía, los adjetivos “formal” e “institucional” se asociaron usual-
mente a las madrasas, con sus currículos fijos y su sistema de concesión de grados (ijāzāt), 
mientras que “informal” se asoció con la relación personal entre un profesor, sus estudiantes 
y la transmisión oral del conocimiento que tenía lugar entre ellos. En su disertación doctoral 
de 2018, Paula Manstetten intentó ir más allá de esta dicotomía concentrándose en los “pro-
cesos de institucionalización” en lugar de enfocarse en las “instituciones” de aprendizaje. Al 
discurrir sobre las falencias de la percepción de la educación islámica como inherentemente 
informal y personal, con una percepción que ignora la significancia de las madrasas y de 
otros canales educativos similares, Manstetten argumentó que, con el paso del tiempo, la 
educación islámica se fue haciendo más organizada y estructurada, y que la aparición de la 
madrasa fue, probablemente, “solo un resultado, aunque importante, del largo proceso de 
institucionalización”.7 No obstante, Manstetten enfatizó el hecho de que el surgimiento y el 
desarrollo de las madrasas jamás reemplazó la enseñanza que tenía lugar en las mezquitas, 
las casas de particulares y otros contextos similares.8 

La atención de la academia moderna sobre la transmisión de conocimiento y la educación en 
la historia islámica se ha concentrado sobre todo en el periodo medieval, pero los resultados 
de esta investigación académica han brindado a los estudios históricos que tratan de periodos 
más tardíos un marco referencial sobre la educación islámica. En 2018, siguiendo esta misma 
línea académica, Maryam Moazzen escribió Formation of a Religious Landscape, un re-
cuento de la educación superior chií en el Irán safávida.9 En este estudio, Moazzen presentó 
las madrasas como los instrumentos primarios en la extensión y consolidación del chiismo 
en el Irán de la modernidad temprana, y discurrió sobre el apoyo del establecimiento cercano 
a los monarcas safávidas a las madrasas como parte de la política religiosa de esta dinastía 
de promover el chiismo entre sus súbditos, mayormente suníes. El argumento de Moazzen se 
hace eco de la descripción, abandonada en su mayoría, del rol del establecimiento de las 
madrasas en la sociedad medieval islámica en el reavivamiento del sunismo después de dos 

 
6 Michael Chamberlain, Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus, 1190-1350 (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1994), pág. 90. 
7 Paula Caroline Manstetten, “Ibn ‘Asākir’s History of Damascus and the Institutionalisation of Education in the Me-
dieval Islamic World” (Tesis doctoral, Escuela de Estudios Orientales y Asiáticos de la Universidad de Londres [Reino 
Unido], 2018), págs. 19-35. 
8 Manstetten, “Ibn ‘Asākir’s History”, pág. 27. 
9  Maryam Moazzen, Formation of a Religious Landscape: Shī‘i Higher Learning in Safavid Iran (Leiden: Brill, 
2018). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

103

siglos de predominancia del chiismo.10 Su obra es uno de los pocos estudios escritos en len-
guas europeas que ofrece información sobre las madrasas de Irán durante la era safávida. En 
persa, Aḥmad Pākatchī publicó, en 2021, un artículo enciclopédico con enfoque de larga du-
ración sobre las madrasas en el contexto del chiismo, incluyendo en el Irán del periodo sa-
fávida, en el que se ofrece una revisión informativa de las escuelas religiosas de varios cen-
tros chiíes, de su estructura y sus currículos, y de las tradiciones intelectuales y los estudiosos 
asociados a estos.11 

Evitando esta insistencia en una dicotomía rígida entre los modos formales e informales de 
transmisión del conocimiento, en el presente estudio busco mejorar nuestra comprensión de 
la transmisión del conocimiento en el Irán safávida poniendo la mirada sobre la educación 
externa a la madrasa en el mismo contexto safávida sobre el que escribió Moazzen. Este 
estudio se enfoca en el círculo de estudiosos que se formó alrededor de la figura del promi-
nente jurista, comentarista del Corán, matemático y poeta Bahā’ al-Dīn Muḥammad al-‘Āmilī 
(1547-1621 [953-1030 AHSh]) durante el periodo safávida, mejor conocido como al-Shaykh 
al-Bahā’ī. El caso del círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn en el Irán de la modernidad 
temprana nos da ocasión ilustrar de forma vívida la persistencia de los mismos patrones de 
transmisión del conocimiento centrada en maestros en medio de las ḥalqas a las que, en el 
contexto de las sociedades islámicas medievales, algunos académicos como Makdisi, Berkey 
y Chamberlain se han referido con el mote de “círculos de estudio” o “círculos de enseñanza”. 
Escogí usar el término más general de “círculos de estudiosos”, pues lo considero una mejor 
designación para la ḥalqa de estudiantes y estudiosos alrededor de Bahā’ al-Dīn, cuyas acti-
vidades excedían el dictado y estudio de las lecciones, pues incluían muchos viajes, produc-
ciones de libros y el abrigo de intercambios intelectuales entre los miembros. 

Como veremos, lo que hizo particularmente distintivo al círculo de estudiosos de Bahā’ al-
Dīn fue su “movilidad”, resultado de sus extensos movimientos debidos, sobre todo, a sus 
vínculos con la corte safávida. Pese a que Bahā’ al-Dīn viajó muchas veces a lo largo de su 
vida, ora en su niñez con su familia, ora después, cuando era un joven estudioso, en este 
artículo me concentro principalmente en la última fase de su vida, desde 1588 (996 AHSh) 
hasta su muerte, acaecida en 1621 (1030 AHSh), fase en la que terminó estrechamente aso-
ciado con la corte de Shah ‘Abbās I (r. 1588-1629 [996-1038 AHSh]). El enfoque sobre este 
periodo se debe simplemente a la abundancia de evidencia documental sobre Bahā’ al-Dīn y 
sobre las relaciones que sostuvo en este periodo con sus estudiantes. Previo a este periodo 

10 La idea de que el establecimiento de madrasas fue una estrategia para la promoción del islam suní después de un 
periodo de predominio chií ha sufrido modificaciones y ha sido objeto de objeciones por parte de estudiosos como 
Berkey, Chamberlain y, más recientemente, Tor. Véase Berkey, The Transmission of Knowledge, págs. 130-131; 
Chamberlain, Knowledge and Social Practice, págs. 69-90; D. G. Tor, “The Religious History of the Great Seljuq 
Period”, en Sheila R. Canby, Deniz Beyazit & Martina Rugiadi (eds.), The Seljuqs and their Successors: Art, Culture 
and History (Edimburgo: Edinburgh University Press, 2020), págs. 54-57. 
11 Ahmad Pākatchī, “Hawzah ‘ilmīyah”, en Dā’irat al-ma‘ārif-i buzurg-i Islāmī (Link en la bibliografía; acceso del 
traductor: 29 de septiembre, 2025). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

104

hay solo un caso bien documentado, el de la vez que su círculo se reunió en Tabriz, en 1585 
(993 AHSh), caso este que también se discute en el presente artículo. 

En este estudio se echa mano del corpus de manuscritos copiados y/o leídos en el círculo de 
estudiosos de Bahā al-Dīn. Todos los manuscritos citados en este estudio estuvieron disponi-
bles para mí en formato digital. Aquí, uso la variedad de notas dejadas en estos manuscritos 
–incluyendo las notas al margen que dejaban frecuentemente los estudiantes– y los certifica-
dos de estudio (ijāzāt, balāghāt, qirā’āt y samā‘āt) que Bahā al-Dīn escribía a favor de sus
estudiantes para situarlo a él, así como a los individuos que lo rodeaban, en tiempo y lugar,
y para rastrear sus movimientos y entender sus interacciones.12 Aquí se rastrean las prácticas
eruditas que, en lugar de centrarse en una locación (en una madrasa), se centraban en los
libros como objetos físicos en los cuales los estudiosos documentaban sus relaciones intelec-
tuales, aunque fueran “informales”. Particularmente, las notas escritas a mano halladas en las
copias personales en posesión de los individuos que hacían parte de este círculo de estudiosos
nos proveen de una imagen de primera mano de la educación y la transmisión de conoci-
miento que tenía lugar a un nivel más personal e individual.

Al citar un manuscrito, ofrezco al lector dos numeraciones para referenciar el número de 
folio. El primer número es el que resulta de mi propio conteo, considerando en ese conteo 
los folios que añaden comúnmente por protección y no tienen nada escrito. El segundo nú-
mero, que incluyo dentro de corchetes ([]), es el número histórico de la fuente que aparece 
en las páginas del manuscrito, usualmente añadido a mano por algún catalogador o por al-
guno de los primeros usuarios del manuscrito. Si un folio no tiene una numeración histórica, 
en lugar de ese segundo número he usado la notación “s.f.” para indicar “sin foliación”. 

De Jabal ‘Amil a la corte safávida 

Bahā’ al-Dīn Muḥammad al-‘Āmilī nació en Baalbek, en febrero de 1547 (Dhū al-Ḥijja, 953 
AHSh). 13  Nació como parte de una familia de estudiosos de Jabal ‘Āmil, una región 

12 Con frecuencia, Bahā’ al-Dīn escribía un tipo de certificado correspondiente a una licencia de transmisión (ijāzat 
al-riwāya), que se entregaba después de un certificado de lectura o escucha (balāgh, qirā’a y samā‘). Hay varios 
casos en que encontramos solo una ijāzā sin que haya ningún certificado de lectura o escucha, o en que encontramos 
certificados de lectura o escucha sin que podamos encontrar una ijāzā. En este estudio, uso los términos “ijāzā” (en 
plural, ijāzāt) y “certificado” de manera intercambiable para designar así varios tipos de certificados académicos ex-
pedidos por Bahā’ al-Dīn. 
13 Se ha escrito en extenso sobre la vida y carrera de Bahā’ al-Dīn desde su propia época y hasta el presente. Para una 
biobibliografía concisa, véase Devin J. Stewart, “Bahā’ al-Dīn Muhammad al-Āmilī (1547-1621)”, en Joseph E. 
Lowry & Devin J. Stewart (eds.), Essays in Arabic Literary Biography II (Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag, 
2009), págs. 27-48. Si se quiere revisar una lista detallada de la literatura sobre Bahā’ al-Dīn en árabe y en persa, 
incluyendo fuentes históricas y estudios modernos, véase Muhammad Kāzim Rahmatī, “Ahvāl va āsār-i Bahā’ al-
Dīn ‘Āmilī ma‘rūf bi Shaykh Bahā’ī (d. 1030) (Qum: Mu’ssisah-yi Kitābshināsī-yi Shī‘a, 1396 AHSh [2018]), págs. 
25-114. Para una revisión del estado del arte en los estudios sobre Bahā’ al-Dīn publicados en lenguas europeas entre



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

105 

montañosa predominantemente chií ubicada en el sur del actual Líbano, entonces aún bajo 
gobierno otomano. Bahā’ al-Dīn llegó a Irán siendo niño, junto a su padre, Ḥusayn ibn ‘Abd 
al-Ṣamad (muerto en 1576 [984 AHSh]), un sobresaliente estudioso que representaba la tra-
dición intelectual chií de Jabal ‘Āmil.14 Antes de migrar, Ḥusayn había sido un estudiante y 
acompañante cercano de Zayn al-Dīn al-‘Āmilī (muerto en 1558 [965 AHSh]), una de las 
figuras más influyentes de la escena intelectual chií del siglo XVI, que vino a ser conocido 
como “al-Shahīd al-Thānī” (el segundo mártir) después de que fuera ejecutado por los oto-
manos.15 Entre el grupo de estudiosos de ‘Amilī que migraron a Irán durante el periodo sa-
fávida, Ḥusayn fue una figura reconocible y jugó un rol central en la formación de una unidad 
política chií en Irán.16 

Bahā’ al-Dīn llegó a Isfahán en 1554 (961 AHSh) cuando tenía siete años. Después de vivir 
en Isfahán por cerca de tres años, se mudó a Qazvin, que entonces era la capital de los sa-
fávidas, después de que su padre fuera nombrado shaykh al-islām de esa ciudad. Después de 
pasar siete años en Qazvin, Ḥusayn fue nombrado shaykh al-islām de Mashhad y después de 
Herat, lo que llevó a Bahā’ al-Dīn a pasar toda su infancia mudándose constantemente por 
varias ciudades iraníes, de Isfahán a Qazvin y luego a Mashhad y a Herat. En este periodo, 
Bahā’ al-Dīn estudiaba, por un lado, las ciencias religiosas, incluyendo las fuentes chiíes 
clásicas, con su padre, y, por el otro, estudiaba las ciencias racionales, que incluían lógica, 
matemáticas y medicina, con varios estudiosos iraníes de alto nivel. Versado en esa combi-
nación de la tradición intelectual chií de Jabal ‘Āmilī sobre la jurisprudencia y los hadices y 

 
comienzos del siglo XIX y el año 2008, véase Devin J. Stewart, “A Brief History of Scholarship on Bahā’ al-Dīn al-
‘Āmilī”, en Muhammad Kāzim Rahmatī (ed.), At the Nexus of Traditions in Safavid Iran (Qum: Academy of Islamic 
Sciences and Culture, 2008), págs. xi-xxviii. Con ocasión de un congreso organizado para honrarlo, en el 2008 se 
reprodujo, en tres colecciones separadas, una variada literatura sobre Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī en persa, árabe e inglés, 
incluidas secciones que tratan sobre él halladas en varias fuentes históricas, así como estudios modernos publicados 
hasta ese año. Para la compilación en persa, véase ‘Alī Akbar Zamānī‘nizhād (ed.), Shinākht‘nāmah-yi Bahā’ al-Dīn 
‘Āmilī (Qum: Pazhūhishgāh-i ‘ulūm va farhang-i Islāmī, 1387 AHSh [2008]); para la compilación en árabe, véase 
Majmū‘ah min al-muhaqqiqīn, al-Shaykh Bahā’ al-Dīn Muhammad al-‘Āmilī (majmū‘ah rasā’il wa-buhūth fī sīrat 
Shaykh Bahā’ī) (Qum: Markaz al-‘ulūm wa al-thaqāfāt al-Islāmīyah, 2008); para la compilación en inglés, véase 
Muhammad Kāzim Rahmatī (ed.), At the Nexus of Traditions in Safavid Iran: The Career and Thought of Shaykh 
Baha’ al-Din al-‘Amili (Qum: Academy of Islamic Sciences and Culture, 2008). 
14 Para información sobre la vida y carrera de Husayn ibn ‘Abd al-Samad, véase Devin J. Stewart, “The First Shaykh 
al-Islām of the Safavid Capital Qazvin”, en Journal of the American Oriental Society, vol. 116, n° 3 (1996), págs. 
387-405. Sobre la huida de Husayn, primero del Líbano a Iraq y después de Iraq a Irán, véanse Devin J. Stewart, 
“Husayn b. ‘Abd al-Samad al-Āmilī’s Flight from Lebanon to Iraq”, en Shii Studies Review, vol. 3, n° 1-2 (2019), 
págs. 63-110, y Devin J. Stewart, “An Episode in the ‘Amili Migration to Safavid Iran: Husayn b. Abd al-Samad al-
‘Āmilī’s Travel Account”, en Iranian Studies, vol. 39, n° 4 (2006), págs. 481-508. 
15 Sobre Zayn al-Dīn al-‘Āmilī, así como sobre su ejecución, véanse Etan Kohlberg, “Al-Shahīd al-Thānī”, en Encyclo-
pedia of Islam, 2nd Edition (Leiden: Brill, 1954-2005), vol. 9, pág. 209, y Devin J. Stewart, “The Ottoman Execution 
of Zayn al-Dīn al-‘Āmilī”, en Die Welt des Islams, vol. 48, n° 3-4 (2008), págs. 289-347. 
16 Sobre la migración amilí al Irán safávida, véanse Ja‘afar al-Muhājir, al-Hijrah al-‘Āmilīyah ilá Īrān fī al-‘asr al-
Safawī: asbābuhā al-tārikhīyah wa-natā’ijuhā al-thaqāfiyah wa-al-siyāsīyah (Beirut: Dār al-rawdah lil-tibā‘ah wa-
al-nashr wa-al-tawzī‘, 1989); Andrew J. Newman, “The Myth of the Clerical Migration to Safawid Iran: Arab Shiite 
Opposition to ‘Alī al-Karakī and Safawid Shiism”, en Die Welt des Islams, vol. 33, n° 1 (1993), págs. 66-112; Devin 
J. Stewart, “Notes on the Migration of ‘Āmilī Scholars to Safavid Iran”, en Journal of Near Eastern Studies, vol. 55, 
n° 2 (1996), págs. 81-103; Rula Jurdi Abisaab, Converting Persia: Religion and Power in the Safavid Empire (Lon-
dres y Nueva York: I. B. Tauris, 2004). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

106 

de la tradición intelectual iraní de filosofía, teología y matemáticas, Bahā al-Dīn fue hacién-
dose sobresaliente gradualmente, particularmente después de la muerte de su padre y de su 
suegro, ‘Alī al-Minshār, el shaykh al-islām de Isfahán, en 1576 (984 AHSh). Entonces, Bahā 
al-Dīn reemplazó a su difunto suegro en el cargo de shaykh al-islām de Isfahán, que para 
entonces ya era un importante centro provincial.17 

Por aproximadamente dos años, entre 1583 (991 AHSh) y 1585 (993 AHSh), Bahā’ al-Dīn, 
que en sus cuarenta se había convertido en un estudioso con algo de renombre, atravesó las 
tierras otomanas para llevar a cabo el Hajj.18 En su viaje de regreso a Irán, pasó algo de 
tiempo en El Cairo, en Jerusalén y en Damasco, donde se reunió, conversó y estudió con 
varios estudiosos prominentes. Bahā al-Dīn volvió a Irán por la ruta Alepo-Amid-Van, y llegó 
a Tabriz a comienzos del año 993 AHSh (1585). Al llegar, Bahā al-Dīn pasó unos cuantos 
meses en Tabriz, donde participó de actividades de enseñanza y academia con un círculo de 
estudiantes y estudiosos que tomaron sus lecciones, copiaron libros, leyeron y glosaron sus 
copias y recibieron de él sus ijāza. 

Pese a que Bahā al-Dīn había empezado a dictar clases mucho antes de esta fecha, esta es la 
primera vez en que las fuentes documentales lo retratan como el centro de un círculo dedicado 
a la erudición y a actividades de producción de libros. Los textos incluidos fueron el Arba‘ūn 
ḥadīthan (Los cuarenta hadices) de la autoría de Shams al-Dīn Muḥammad ibn Makkī 
(muerto en 1386 [786 AHSh]), así como los de al-Shahīd al-Awwal, figura prominente de la 
tradición chií amilí, así como otro libro de este mismo género de cuarenta hadices de la au-
toría de Ḥusayn ibn ‘Abd al-Ṣamad, el padre de Bahā al-Dīn. En febrero de 1585 (Ṣafar, 993 
AHSh), uno de sus estudiantes, ‘Alī al-Jīlanī, recibió de él una ijāza por una exégesis del 
Arba‘ūn, de Ḥusayn.19 En un periodo entre los meses de Rabī‘ II y Jumāda I del año 993 
AHSh (entre abril y mayo de 1585), un estudiante sin nombrar leyó y glosó una majmū‘a (es 
decir, un manuscrito que incluye textos múltiples) que contenía el Arba‘ūn de Ḥusayn y el 
Arba‘ūn de Ibn Makkī.20  Esa majmū‘a fue copiada unos ocho años antes, en 1577 (985 
AHSh), por ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muqaddam, probablemente un calígrafo profesional, 

 
17 Iskandar Beg Munshī, Tārīkh-i ‘ālam-ārā-yi ‘abbāsi (Teherán: Intisharat-i Amir Kabir, 1971), págs. 156-157; 
Stewart, “The First Shaykh al-Islām”, págs. 391-394; Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, págs. 31-33. 
18 Acerca del viaje de Bahā’ al-Dīn a tierras otomanas, véanse Devin J. Stewart, “Taqīyah as Performance: The Travels 
of Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī in the Ottoman Empire (991-93/1583-85), en Princeton Papers in Middle Eastern Studies, 
n° 4 (1996), págs. 1-70; y Joseph E. Lowry & Devin J. Stewart (eds.), Essays in Arabic Literary Biography II: 1350-
1850 (Wiesbaden: Otto Harraassowitz Verlag, 2009), págs. 34-37. 
19 Mahmūd Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī”, en Kitāb-i Shī‘ah, vol. 4, n° 7-8 (1392 AHSh [2013]), 
pág. 267. 
20 MS Bagdad, al-Markaz al-watanī lil-makhtūtāt 26245. Las notas del balāgh de Bahā’ al-Dīn aparecen en los folios 
46a [s.f.] y 87a [s.f.]. La imagen de la nota del balāgh del segundo folio está cortada, de manera que no se muestra la 
fecha. Sin embargo, la fecha puede encontrarse en la entrada del catálogo, escrita por Husayn ‘Alī Mahfūz en 1957, 
correspondiente al manuscrito, que estuvo en sus manos hasta que lo transfiera a al-Markaz al-watanī. Para la entrada 
de catálogo de este manuscrito, véase Husayn ‘Alī Mahfūz, “Khizānat al-duktūr Husayn ‘Alī Mahfūz bi-al-Kāzmīyah 
fī al-‘Irāq”, en Majallat ma‘had al-makhtūtāt al-‘arabīyah (Sin ciudad: sin editorial, 1960), pág. 51. La majmū‘a 
tiene una tercera parte (Du‘ā’ al-‘Alawī al-Misrī) que fue leída y compilada después, en el año 996 AHSh, sin la 
participación de Bahā’ al-Dīn. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

107 

como parece ser evidente a partir de su escritura manual. Ahora que estaba disponible un 
estudioso prominente como el propio Bahā’ al-Dīn –hijo de uno de los autores de los textos 
de la majmū‘a y representante, él mismo, de la tradición intelectual amilí–, era el mejor mo-
mento para glosar y autenticar el texto. En Jumāda II del 993 AHSh (junio de 1585), aún 
estando en Tabriz, Bahā’ al-Dīn, en el rol de estudiante y con la denominación de “Mawlānā 
Jamshīd”, hizo una exégesis del Arba‘ūn de Ibn Makkī y recibió por esa razón una ijāza. El 
texto viene en la forma de una majmū‘a copiada en Tabriz dos meses antes por Malik Ḥusayn 
ibn Malik ‘Alī Tabrīzī, tal vez como resultado de la actividad académica que floreció alrede-
dor de estos textos durante la estadía de Bahā’ al-Dīn en esa ciudad.21 

Siendo ya para entonces un estudioso bien conocido, Bahā’ al-Dīn se hizo prominente me-
diante su inclusión y asociación con la corte de ‘Abbās I (1588-1629 [996-1038 AHSh]). En 
octubre de 1588 (Dhū al-Qa‘dah, 996 AHSh), en Qazvin, a sus diecisiete años, ‘Abbās Mirzā 
asumió el trono como “Shah ‘Abbās el grande”, comenzando así un reinado de 42 años sobre 
los dominios safávidas. Su reinado comenzó después de un interregno de más de una década 
en que Irán estuvo gobernada por estados precarios y gobernantes débiles. Cuando ‘Abbās 
llegó al poder, el estado safávida sufría como resultado de varias incursiones otomanas por 
el nor-occidente, así como de varios ataques uzbekos por el nororiente, además de los distin-
tos problemas que causaban los indóciles gobernadores provinciales.22 

Los primeros años del reinado de ‘Abbās coincidieron con la época en que incrementaría la 
participación de Bahā’ al-Dīn en los asuntos de la corte safávida. Sin que fuera aún el mejor 
jurista de su era ni “el sello de los muytahidíes” (khātim al-mujtahidīn),ii título este que por 
entonces pertenecía a Mīr Ḥusayn ibn Ḥasan al-Karakī (muerto en 1001 AHSh [1592-1593]), 
Bahā’ al-Dīn era un miembro sobresaliente del establecimiento religioso tan instrumental 
para la legitimación del gobierno de Shah ‘Abbās y para la extensión de su control sobre todo 
el imperio, pues el shah, de hecho, tuvo que reconquistarlo.23 En el año 998 AHSh (1590), 
en nombre de Shah ‘Abbās, Bahā’ al-Dīn estableció negociaciones con un gobernante pro-
vincial rebelde de nombre Yūlī Beg, que ejercía su mando en la región de Isfahán.24 Después, 
en 999 AHSh (1591), Bahā’ al-Dīn viajó, junto con otros personajes influyentes, a la región 
de Gilan para fungir como intermediario en la negociación de una alianza matrimonial entre 
uno de los hijos del shah y la hija del gobernante de Gilan.25 En el año 1002 AHSh (1593-
1594), Bahā’ al-Dīn negoció un tratado de paz con Sayyid Mubārak Musha‘sha‘ī, un jefe 
perteneciente a la dinastía Musha‘sha‘ī que se había rebelado en una provincia del 

 
21 Mahmūd Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 237-238; Muhammad Taqī Dānish’pazhūh, Fihrist-i kitābkhānah-yi 
markazī-yi Dānishgāh-i Tihrān (Teherán: Intishārāt-i Dānishgāh-i Tihrān, 1339 AHSh [1960]), pág. 563. 
22 R. M. Savory, “‘Abbās I”, en Encyclopaedia Iranica, n° 1 (sin fecha), págs. 71-75. 
23 Devin J. Stewart, “The Lost Biography of Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī and the Reign of Shah Ismā‘īl in Safavid Historio-
graphy”, en Iranian Studies, vol. 31, n° 2 (1998), págs. 177-205. Mīr Husayn ibn Hasan al-Karakī equivale a Sayyid 
Husayn ibn Hasan al-Karakī, nieto del al-Muhaqqiq al-Karakī (muerto en el 940 AHSh [1534]). 
24 Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 37. 
25 Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 38. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

108 

suroccidente de Irán llamada Arabistán.26 Ese mismo año, Bahā’ al-Dīn participó, junto a 
otros juristas, de una reunión sobre la legalidad de la ejecución de varios líderes nuqtawíes,iii 
cuyas actividades y cuya creciente influencia preocupaban a Shah ‘Abbās.27 

El ascenso de Bahā’ al-Dīn a la prominencia culminó con su emergencia como el principal 
jurista del imperio después de la muerte de Mīr Ḥusayn al-Karakī en el 1001 AHSh (1592-
1593) como resultado de una plaga, y por su subsecuente nombramiento como shaykh al-
islām de la capital safávida, trasladada por Shah ‘Abbās de Qazvin a Isfahán.28 En esta posi-
ción, que, pese a que su supremacía en esta época era aún extraoficial y tácita, Arjomand 
describe como “la más alta oficina del estado reservada a la hierocracia”, Bahā’ al-Dīn siguió 
sirviéndole al shah por el resto de su vida como consejero y consultor, especialmente en los 
asuntos relativos a la ley chií.29 

 

El estudioso itinerante 

 

Las responsabilidades como shaykh al-islām de la capital y como jurista consejero encargado 
de los asuntos de la corte no le impidieron a Bahā’ al-Dīn involucrarse en otras actividades 
eruditas. En realidad, estas siguieron siendo su principal ocupación, y Bahā’ al-Dīn ganó 
incluso más vigor en esta fase de su vida, durante la cual su educación previa llegó a la 
madurez. Una buena parte de las contribuciones intelectuales de Bahā’ al-Dīn, especialmente 
en las ciencias religiosas, son producto de este periodo y coinciden frecuentemente con los 
viajes que hacía junto al campamento real, a veces dentro del contexto de los eventos de la 
corte.30 Por ejemplo, probablemente, Bahā’ al-Dīn escribió en persa, durante su estancia en 

 
26 Sayyid ‘Alī Musha‘sha‘ī, al-Rihlah al-makkīyah (tārīkh-i siyāsī va Ījtimā‘ī-yi Musha‘sha‘iyam) (Teherán: Markaz-
i pazhūhishī-yi mīrās-i maktūb, 1396 AHSh [2017]), pág. 55. Stewart se refiere brevemente a ese episodio en Stewart, 
“Bahā’ al-Dīn”, pág. 38. 
27 Fazlī Beg Khūzānī Isfahānī, A Chronicle of the Reign of Shah ‘Abbas (Warminster: Gibb Memorial Trust, 2015), 
pág. 144; Munshī, ‘Ālam-ārā, pág. 477; Amir Ahmad, “The Safavid Rulers and the Nuqtawi Movement”, en Proce-
edings of the Indian History Congress, n° 64 (2003), págs. 1243-1244; Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 38. 
28 Munshī, ‘Ālam-ārā, pág. 459; Devin J. Stewart, “A Biographical Notice on Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī”, en Journal of 
the American Oriental Society, vol. 111, n° 3 (1991), pág. 569; Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 38. Para información 
sobre la mudanza de la capital safávida de Qazvin a Isfahán, véanse Michel Mazzaoui, “From Tabriz to Qazvin to 
Isfahan: Three Phases of Safavid History”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Supplement 
III, n° 1 (1977), págs. 514-522; y Stephen P. Blake, “Shah Abbās and the Transfer of the Safavid Capital from Qazvin 
to Isfahan”, en A. J. Newman (ed.), Society and Culture in the Early Modern Middle East: Studies on Iran in the 
Safavid Period (Leiden: Brill, 2003), págs. 145-164. 
29 Said Amir Arjomand, The Shadow of God and the Hidden Imam: Religion, Political Order, and Societal Change 
in Shi’ite Iran from the Beginning to 1890 (Chicago: University of Chicago Press, 1984), pág. 137. Por ejemplo, Bahā’ 
al-Dīn fue el jurista encargado de los asuntos relacionados con los estipendios del sha, dado que Shah ‘Abbās concedió 
estipendios significativos de tierras, propiedades urbanas, joyas y libros durante toda su vida. Para episodios regis-
trado en fuentes narrativas de los estipendios de Shah ‘Abbās bajo la supervisión de Bahā’ al-Dīn, véanse Munshī, 
‘Ālam-ārā, págs. 761-762; y Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, págs. 467-471. 
30 Para una lista completa y contextualizada de las obras compuestas por Bahā’ al-Dīn durante este periodo, véase 
Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, págs. 39-45. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

109 

Qazvin (1004 AHSh [1596]), el Tuḥfa-yi Ḥātimī (El precioso regalo de Ḥātim), que versa 
sobre el astrolabio y sus funciones, y lo dedicó a Ḥātimī Beg, el gran visir que le había pedido 
información sobre ese dispositivo.31 En el año 1007 AHSh (1599), en la ciudad de Mashhad, 
durante una campaña real contra los uzbekos de Jorasán, terminó de escribir al-Ḥabl al-matīn 
(La soga fuerte), que versa sobre los hadices legales chiíes. En el mes de Ṣafar del año de 
1015 AHSh (1606), en el pueblo de Ganjah, ubicado en la región de Qarabagh, Bahā’ al-Dīn 
terminó la redacción de la miftāḥ al-falāḥ (La llave hacia la salvación), que trata sobre los 
rituales diarios, mientras hacía parte de la campaña militar del shah en Azerbaiyán.32 En el 
mes de Dhū al-Qa‘da del año 1015 AHSh (1606), en la ciudad de Qum, terminaría la redac-
ción del Mashriq al-shamsayn (El ascenso de los dos soles), un libro sobre ley chií.33 En el 
contexto de una conversación que sostuvieron el shah y un embajador otomano en Azerbai-
yán, año 1020 AHSh (1611), en la cual se inquirió por el estatus legal para los chiíes del 
consumo de carne de animales sacrificados por la gente del libro (es decir, por judíos y cris-
tianos), Bahā al-Dīn escribió el Ḥurmat dhabā’iḥ ahl al-kitāb (La ilegalidad de la carne de 
los animales sacrificados por la gente del libro). Puede asumirse que esta obra le fue enviada 
al sultán Aḥmad (r. 1603-1617) en Estambuliv por medio de un enviado safávida.34 Más o 
menos al mismo tiempo y por orden del shah, Bahā’ al-Dīn empezó a trabajar en la redacción 
de un manual de leyes en lengua persa. La obra, titulada Jāmi‘-i ‘Abbāsī (El compendio abasí), 
permaneció incompleta en el resto de sus días y tuvo que ser terminada póstumamente por 
uno de sus estudiantes. Tras su terminación, esta se convertiría en el compendio legal oficial 
del chiismo del siglo XVII.35 

La amplia itinerancia de Bahā’ al-Dīn, manifiesta, por ejemplo, en la diversidad de lugares 
en los que se completaron sus obras, fue una característica distintiva de su carrera, particu-
larmente en esta fase de su vida. Mientras que las constantes mudanzas de la niñez de Bahā’ 
al-Dīn dependieron de la carrera de su padre y de sus circunstancias sociopolíticas, la itine-
rancia de su vida adulta fue una consecuencia directa de su vinculación a la corte de Shah 
‘Abbās, quien era un gobernante altamente móvil. Shah ‘Abbās vivía más como un nómada: 
pasaba el invierno en Qazvin, Isfahán, Mashhad, Herat, Mazandarán o Azerbaiyán, y andaba 

 
31 Stewart data la terminación de esta obra en el año 1604-1605 (1013 del calendario persa), que es la misma fecha 
que se da en la introducción de su edición impresa: véase Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 27. Véase también Abū al-
Fadl Naba’ī & Taqī ‘Adālatī (eds.), Tuhfah-yi Hātimī (Mashhad: Intishārāt-i Āstān-i Quds-i Razavī, 1370 AHSh 
[1991]), págs. 16-17. Sin embargo, Nājī data la obra en el año 1004 del calendario persa (1595-1596) y menciona 
dos copias hechas en ese año: véase Sayyid Muhsin Nājī, Kitābshināsī-yi Shaykh Bahā’ī (Mashhad: Bunyād-i 
pazhūishhā-yi islāmī-yi Āstān-i Quds-i Razavī, 1387 AHSh [2008]), pág. 165. Uno de los manuscritos que revisé 
también fue copiado en el mes de Shawwāl del año 1004 AHSh (mayo de 1596), lo que corrobora la fecha provista 
por Nājī. Véase MS Teherán, Biblioteca de Majlis, 3761.  
32 Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 27; Nājī, Kitābshināsī, pág. 529. Para la copia original del borrador que incluye el 
colofón de puño y letra de Bahā’ al-Dīn, véase MS Teherán, Biblioteca de Malik, 976. 
33 Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 27; Nājī, Kitābshināsī, pág. 522. 
34 Nājī, Kitābshināsī, pág. 355; Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 43. Para un estudio sobre su obra, véase Devin J. Ste-
wart, “Three Polemic Exchanges at the Safavid Court”, en École Pratique des Hautes Études (ed.), Bibliothèque de 
l’École des Hautes Études: Sciences Religieuses 137 (Turnhout: Brepols, 2009), págs. 404-412. 
35 Nājī, Kitābshināsī, pág. 208; Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, pág. 43; Arjomand, The Shadow of God, pág. 207. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

110

en constante movimiento, yendo a conducir las campañas militares durante el resto del año. 
El shah no solo se movía con sus tropas, sino que se hacía acompañar de lo que puede parecer 
una capital móvil, es decir, de un séquito masivo de ministros, consejeros y representantes 
administrativos y religiosos, incluidos Bahā’ al-Dīn y sus acompañantes.36 Con frecuencia, 
en esta fase de su vida, Bahā’ al-Dīn viajaba con el campamento real, con la excepción de 
unos pocos viajes que parece haber hecho por cuenta propia. 

En sus viajes, Bahā’ al-Dīn aparece como el estudioso/profesor en el centro de un círculo de 
estudiosos, una suerte de madrasa pequeña y móvil, desde donde podía concentrarse en la 
escritura y la enseñanza mientras sus estudiantes copiaban, leían y glosaban con ahínco, y 
recibían las ijāzāt sobre los libros. La participación de Bahā’ al-Dīn en la enseñanza, simul-
tánea con sus viajes de este periodo, puede verse en el gran número de certificados académi-
cos (ijāzāt, balāghāt y samā‘āt) que escribió para sus estudiantes en varios lugares. De los 
105 certificados académicos que escribió a lo largo de su vida, 96 fueron escritos durante el 
reinado de Shah ‘Abbās en 14 lugares diferentes: En Irán, Mashhad, Marv, Qum, Qazvin, 
Isfahán, Semnan, Qarabagh, Tabriz, Farah Abad y Georgia; en Iraq, Najaf, Karbala, Bagdad 
y Kadhimiyya.37 No obstante, los movimientos que guiaron a Bahā’ al-Dīn y a su círculo de 
estudiosos fueron más allá de aquellos lugares en los cuales el maestro expidió los certifica-
dos. Como veremos, nos enteramos de otros viajes del grupo, por ejemplo, a Herat y a Balj, 
no mediante los ijāzāt sino mediante las notas que dejaron sus estudiantes en sus manuscritos. 

El viaje de Bahā’ al-Dīn a las ciudades santas de Iraq, que transcurrió entre el mes de Jumādá 
I del año 1003 AHSh (enero de 1595) y el mes de Sha‘bān de ese mismo año (abril de 1595), 
es un claro ejemplo de cómo operaba el círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn cuando estaba 
de viaje.38 El viaje parece haber correspondido a un peregrinaje personal sin conexión alguna 
con las tareas de la corte y durante un invierno en que Shah ‘Abbās se había asentado en 
Qazvin. El viaje está bien documentado por medio de notas manuscritas, especialmente sobre 
las páginas del Kitāb al-ijāzāt, de al-Karakī, una majmū‘a que le pertenecía a Sayyid Ḥusayn 
al-Karakī (muerto en el año 1041 AH [1631-1632]), acompañante de Bahā’ al-Dīn, estudiante 

36 La movilidad de Shah ‘Abbās es claramente observable, por ejemplo, en Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, obra esta 
que sigue la historia, año por año, de su reinado, tomando nota de sus movimientos, de sus campañas y de los lugares 
en que pasó cada año el invierno (qishlāq). Melville también menciona que “‘Abbās fue mucho más móvil que el resto 
de la dinastía [safávida]”. Véase C. P. Melville, “Shah ‘Abbas and the Pilgrimage to Mashhad”, en C. P. Melville (ed.), 
Safavid Persia: The History and Politics of an Islamic Society (Londres y Nueva York: I. B. Tauris, 1996), pág. 218. 
37 Mahmūd Malikī compiló y editó las ijāzāt de Bahā’ al-Dīn, junto con la lista de lugares y fechas asociadas a estas, 
en un artículo extenso. Véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 222. Si se hiciera una lista de cada “punto” geográfico 
en que Bahā’ al-Dīn escribiera sus ijāzāt, esta tendría que ser más larga que la lista de Malikī, pues Malikī agrupó las 
ijāzāt expedidas por Bahā’ al-Dīn en distintas villas y ubicaciones cercadas a una ciudad bajo la categoría de ijāzāt 
expedidas en dicha ciudad. 
38 Hay evidencia de la presencia de Bahā’ al-Dīn y sus acompañantes en Iraq en el periodo que va del 14 del mes 
Jumādá I del año 1003 AHSh (MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1078, fol. 45b [45b]) al mes de Sha‘bān del año 1003 
AHSh (MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 50a [150a]), fecha esta última en la que ya estaban de regreso. Por 
tanto, el viaje debe haberles tomado al menos cuatro meses. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

111

suyo de toda una vida, que había copiado dicho texto en extenso.39 En este viaje, encontramos 
a Bahā’ al-Dīn ocupado, por un lado, en la redacción de textos y la reflexión personal y espi-
ritual: durante el viaje, el maestro compuso multitud de poemas y completó su obra sobre el 
rezo, al-Ḥadīqa al-hilāliyya (El jardín de la luna creciente), obra esta cuya redacción había 
empezado antes, en Qazvin.40 En la misma copia original (nuskhat al-aṣl) del al-Ḥadīqa al-
hilāliyya que estaba escribiendo, Bahā’ al-Dīn también escribió varios poemas inspirados por 
los santuarios chiíes de Kadhimiyya y por su peregrinaje a la Meca en el año 991 AHSh 
(1583).41 En una majmū‘a perteneciente a uno de sus estudiantes (que más adelante encon-
traremos en las fuentes), ‘Abd al-Kāẓim al-Jīlānī, Bahā’ al-Dīn también escribió páginas de 
poemas acerca de las distintas paradas espirituales de Samarra, Karbala y Náyaf, así como 
un corto ziyārah (peregrinaje) que había de leerse durante la visita a cualquiera de los san-
tuarios sagrados.42 

Más que un estudioso solitario que guardara distancia respecto a sus compañeros de viaje y 
se sumergiera en su propia espiritualidad y contemplación intelectual, Bahā al-Dīn convivió 
activamente con sus estudiantes, quienes le leían, escuchaban sus lecciones y recibían de él 
sus ijāza. Por ejemplo, Sayyid Ḥusayn al-Karakī escuchó una variedad de hadices de boca 
de Bahā’ al-Dīn en diferentes localidades y tomó notas abundantes sobre las conversaciones 
que sostuvieron durante el viaje. Sayyid Ḥusayn tomó nota, particularmente, de los momen-
tos del día y la ubicación exacta en que le escuchó decir un hadiz o dictar una lección a Bahā’ 
al-Dīn, como, por ejemplo: “en Kāẓimayn, en la ribera del Tigris, en la tarde del jueves, 14 
de Jumādá I, 1003 [AHSh]”; “en la noche del viernes, 7 de Jumādá II de 1003 [AHSh], en 
Bagdad, frente a los santuarios…”; o “el 27 de Rajab del 1003 [AHSh], en Najaf, frente al 
santuario de ‘Alī ibn Abī Ṭālīb”.43 Despuiés de una sesión en Bagdad en que Bahā al-Dīn 
contó a su círculo un hadiz, también les leyó a sus estudiantes el poema que acababa de 
escribir en su copia del al-Ḥadīqa al-hilāliya. Sayyid Ḥusayn tomó nota de la ocasión y copió 
el poema en su propio manuscrito.44 En este viaje, Sayyid Ḥusayn recibió varios ijāzāt de 
mano de Bahā’ al-Dīn, incluida una ijāza abarcadora sobre las obras de Bahā’ al-Dīn y todas 
las obras sobre las cuales el propio Bahā’ al-Dīn había recibido de su padre una ijāza.45 En 

39 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708. Para un estudio de este manuscrito, véase ‘Alī Sadrā’ī Khū’ī, “Kitāb-i ijāzāt-i Sa-
yyid Husayn Karakī (avvalī kitāb-i ijāzāt-i shī‘ī)”, en Kitāb-i shī‘ah, vols. 7-8, n° 4 (1392 AHSh [2014]), págs. 169-
190. 
40 Según el colofón hallado en la copia original de puño y letra de Bahā’ al-Dīn, la obra fue completada a comienzos 
del mes de Jumādá II del año 1003 AHSh (febrero de 1595) en Khadimiya, en la parte occidental de Bagdad. Véase 
MS Teherán, Biblioteca de la Universidad de Teherán 1, fol. 35a [32a]; véase también Nājī, Kitābshināsī, pág. 258. 
41 MS Teherán, Biblioteca de la Universidad de Teherán 1, folio 4a [1a]. 
42 MS Qum, Biblioteca Mar‘ashī 4250, fols. 110b-112b [113b-115b]. Acerca de ‘Abd al-Kāzim al-Jīlānī y sus obras, 
véase Younes Mahdavi, “Astronomy in Safavid Persia: Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī and the Patronage of Science” (Tesis 
doctoral, Universidad de Oklahoma [Estados Unidos], 2021), págs. 178-214. Para nombrarlo, Mahdavi usa 
“Muhammad-Kāzim Tunikābunī”, dado que, en las fuentes, esta persona aparece por igual con los nombres de “‘Abd 
al-Kāzim” y de “Muhammad-Kāzim”. 
43 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fols. 45b [45b], 47a [47a] y 51a [51a], respectivamente. 
44 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fol. 48a [48a]. 
45 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fol. 3a [3a]. No es clara la razón por la cual Malikī considera que el mujāz de esta 
ijāza debió haber sido Sayyid Sharaf al-Dīn Husayn al-Mashhadī. Véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 258-259. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

112

Karbala, Sayyid Ḥusayn también aprovechó la oportunidad de estudiar con otros estudiosos 
y recibir de ellos ijāzāt, estudiosos estos que eran, por un lado, parte del grupo que acompa-
ñaba a Bahā’ al-Dīn, o, por el otro, que eran próximos a él y sostenían con él y su círculo 
intercambios intelectuales. De esta forma, Sayyid Ḥusayn recibió una ijāza de parte Mawlānā 
Ma‘ānī Tabrīzī y escuchó hadices de Sayyid Ḥaydar Bīzuwuy, ambos estudiosos de origen 
iraní.46 Probablemente durante este mismo viaje, también en Karbala, un tal Jamāl al-Dīn 
Aḥmad al-Sa‘dī le leyó a Bahā al-Dīn, en voz alta, la obra Mukhtalaf al-shī‘a (Los puntos de 
desacuerdo entre los chiíes), una fuente chií de la autoría de al-‘Allāma al-Ḥillī (muerto en 
el año 726 AHSh [1325]) sobre las distintas opiniones de los estudiosos imamíes sobre varias 
sentencias judiciales, y recibió una ijāza de Bahā al-Dīn relativa a todas las obras de al-
Ḥillī.47 ‘Abd al-Kāẓim al-Jīlānī, a quien ya nos hemos encontrado en las fuentes, copió un 
tratado en el mes de Sha‘bān, en Karbala, en la misma majmū‘a que usó Bahā al-Dīn para 
escribir sus poemas.48 Otro estudiante de Bahā’ al-Dīn, llamado Ḥājjī Bābā al-Qazwīnī, tam-
bién debe haber estado con él durante este viaje. Así, nos encontramos a Ḥājjī Bābā asignán-
dole a un residente de Bagdad la escritura de un poema en turco para él mismo, poema que 
nos encontramos en su copia del al-Mashkūl, un manuscrito que Ḥājjī Bābā había modelado 
y titulado siguiendo la famosa antología de Bahā’ al-Dīn titulada al-Kashkūl (El recipiente 
del dervichev).49 Ḥājjī Bābā tomó nota de que el poema fuera escrito en el mes de Sha‘bān 
del año 1003 AHSh (abril de 1525), cuando ya volvían del peregrinaje con sus maestros 
(mashāyikhinā).50 Por estas razones, todo el evento debe haber consistido en un viaje tanto 

[Nota del traductor: el mujāz de una ijāza es el receptor de esta, que ha hecho méritos para obtenerla mediante la 
memorización y recitación del texto en cuestión, usualmente el Corán, ante su maestro]. 
46 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fols. 45b [45b] y 48b [48b]. 
47 Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 233-234. He visto una imagen de su ijāza de tres páginas, pero no del manuscrito. 
En la imagen que pude ver, se lee que Karbala es el lugar de expedición de la ijāza, y de la fecha que se ve solo puede 
leerse el día y el mes (4 del mes Rajab) y la parte del año que corresponde al “mil” (الف). El resto se ha desvanecido. 
Sabemos que Bahā’ al-Dīn estaba en Karbala en el mes de Rajab del año 1003 AHSh (marzo de 1595): véase, por 
ejemplo, MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fols. 49b [49b] y 51a [51a]. Dado que el año 1003 AHSh (1595) es el 
único año para el cual poseo evidencia de que Bahā’ al-Dīn hubiera pasado el mes de Rajab en Karbala, considero 
que la fecha apropiada la ijāza de Ahmad al-Sa‘dī es el año 1003 AHSh (1595). Malikī propone “1000” como la fecha 
de esta ijāza. Sin embargo, esto parece ser incorrecto, pues no tenemos evidencia de que Bahā’ al-Dīn haya estado en 
Karbala durante ese año.  
48 MS Qum, Biblioteca Mar‘ashī 4250. Basándonos en el colofón, el segundo tratado presente en esta majmū‘a fue 
escrito con la caligrafía de ‘Abd al-Kazim en Karbala, en “Sha‘bān”: véase el folio 14a [14a]. No se menciona el año, 
pero, dado que Bahā’ al-Dīn escribió poemas para esa majmū‘a alrededor del mes de Sha‘bān del año 1003 en Karbala, 
puede que el tratado también haya sido copiado en ese mismo año. Cualquiera que sea el caso con respecto al ma-
nuscrito, conocemos con certeza la propiedad de ‘Abd al-Kazim sobre el manuscrito con base en otras notas margi-
nales. 
49 Para información sobre el al-Kashkūl de Bahā’ al-Dīn, véase Stewart, “Bahā’ al-Dīn”, págs. 36-37. El al-Mashkūl 
de Hājjī Bābā, que sigue estando solo en su forma manuscrita y no ha sido editado ni publicado, está en custodia de 
la Biblioteca Majlis. Véase MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987. Dicho manuscrito fue copiado principalmente por 
Hājjī Bābā a lo largo de un extenso periodo de tiempo transcurrido en vida de Bahā’ al-Dīn, con frecuencia estando 
cerca suyo; de esta forma, el manuscrito nos ofrece pistas valiosas en abundancia acerca de Bahā’ al-Dīn y de su vida. 
Para un estudio de este manuscrito, véase Jawād Basharī, “Hājjī Bābā Qazvīnī barjastah’tarīn shāgird-i Shaykh 
Bahā’ī”, en Marzbān-i farhang, n° 1 (1393 AHSh [2014]), págs. 585-606. 
50 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 50a [150a]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

113 

espiritual como intelectual llevado a cabo por un grupo de estudiantes, maestros y estudiosos 
que anduvieron juntos. 

Aunque es probable que con menos detalle, pueden dibujarse imágenes similares de las acti-
vidades intelectuales en las que participaban Bahā al-Dīn y su círculo de estudiosos en las 
distintas localidades de los dominios safávidas a partir de otros viajes que llevara a cabo en 
otras fases de su vida. Esto incluye:  

• los varios viajes que hizo a Jorasán entre el año 1007 AHSh (1598) y 1011 AHSh 
(1602) como acompañante de Shah ‘Abbās, que los hacía para ocuparse de los asaltos 
uzbekos en el nororiente; 

• el periodo entre el año 1013 AHSh (1604) y el 1015 AHSh (1606), que pasó con el 
campamento real en Azerbaiyán; 

• la etapa transcurrida entre el 1018 AHSh (1609) y el 1020 AHSh (1611) junto con el 
campamento real movilizado en expedición militar, una vez más en el noroccidente, 
en la región de Qarabagh; 

• y el periodo que pasó en Georgia en el año 1023 AHSh (1614) como parte del séquito 
real.51 

El último episodio, durante el cual nuestros documentos muestran a Bahā’ al-Dīn y su círculo 
involucrados en sus actividades de erudición y en sus intercambios intelectuales pese a estar 
lejos de su hogar, en Isfahán, tuvo lugar en Mazandarán durante el año 1024 AHSh (1615), 
en la época en que el séquito real vino a pasar el invierno en Farah Abad después de la expe-
dición militar de Georgia. En los últimos cinco años de su vida, parece que Bahā’ al-Dīn se 
asentó más o menos en la ciudad de Isfahán y siguió enseñando hasta pocos meses antes de 
su muerte.52 

 
51  Para las campañas de Shah ‘Abbās en Jorasán entre los años 1007 AHSh y 1011 AHSh (1598-1602), véanse 
Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, págs. 15-16; y Savory, “‘Abbās I”. Para evidencia relativa a Bahā’ al-Dīn y su círculo 
durante el periodo de las campañas a Jorasán, véanse Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 240, 254, 262, 267, 278-279 
y 281-282; MS Teherán, Biblioteca Majlis 231, fol. 7a [9]; MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 84a [95]; MS 
Qum, Biblioteca Mar‘ashī 4250, fols. 97b-98b [96b-97b] y 99b-101a [101b-103a]. Para las campañas de Shah 
‘Abbās en Azerbaiyán durante el periodo entre el año 1013 AHSh y el 1015 AHSh (1604-1606), véanse, por ejemplo, 
Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, págs. 17 y 411-415; Rahmatī, Ahvāl va āsār-i, págs. 42-43; Andrew J. Newman, 
“Towards a Reconsideration of the ‘Isfahan School of Philosophy’”, en Studia Iranica, n° 15 (1986), pág. 178. Para 
evidencia sobre Bahā’ al-Dīn y su círculo durante el periodo de las campañas azeríes, véanse, por ejemplo, Malikī, 
“Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 284, nota 140; Nājī, Kitābshināsī, pág. 529; y MS Teherán, Biblioteca Malik 976, fol. 87b 
[s.f.]. Para las campañas de Shah ‘Abbās en la región de Qarabagh entre el año 1018 AHSh y el 1020 AHSh (1609-
1611), véase Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, págs. 19-20. Para las campañas de Shah ‘Abbās en Georgia en el año 
1023 AHSh (1614), véase, por ejemplo, Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, pág. 22, Conocemos varios certificados de 
Bahā’ al-Dīn escritos en Georgia durante el año 1023 AHSh (1614); dos de ellos aparecen en una copia de un tafsīr 
corto de Bahā’ al-Dīn titulado ‘Ayn al-hayāh: véase uno en MS Teherán, Biblioteca Nacional de Irán 3379, fols. 58a 
[58a] y 64a [64a]; el otro está mencionado en Malikī “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 238-239.  
52 Para las campañas que para entonces condujo Shah ‘Abbās en Mazandarán, véase, por ejemplo, Khūzānī Isfahānī, 
A Chronicle, pág. 22. Para evidencia sobre Bahā’ al-Dīn y su círculo durante este periodo, véanse, por ejemplo, Malikī, 
“Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 229 y 288-289; y MS Teherán, Biblioteca Nacional de Irán 3379, fol. 55b [55b]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

114 

Parece que el círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn se reunía en su residencia o en los distin-
tos lugares sagrados que visitaban juntos, como vimos, por ejemplo, en el caso de su viaje a 
Iraq. De hecho, pese a la prevalencia de las madrasas en el Irán safávida, particularmente en 
la capital, Isfahán, no podemos observar ni en sus fuentes narrativas, ni en sus certificados, 
ni en los colofones de los manuscritos copiados por aquellos que lo rodeaban, que Bahā’ al-
Dīn estuviera atado a alguna madrasa específica.53 Esto es particularmente sorprendente si 
se considera que Shah ‘Abbās fundó varias mezquitas-madrasas con inmensos estipendios 
caritativos en las que se asignaron plazas de enseñanza a varios estudiosos específicos, tales 
como Shaykh Luṭf Allāh al-Maysī (muerto en el año 1032 AHSh [1622-1623]) y Mullā ‘Abd 
Allāh Shūshtarī (muerto en el año 1021 AHSh [1612-1613]), ambos estudiosos de bajo rango 
cuyos nombres siguen estando asociados a sus respectivas mezquitas-madrasas hasta hoy.54 
No es probable que, durante el reinado de Shah ‘Abbās, Bahā’ al-Dīn fungiera alguna vez 
como mudarris (catedrático) asignado a una plaza de enseñanza en alguna madrasa, proba-
blemente porque su alto estatus dentro del sistema safávida, y las responsabilidades sociopo-
líticas que acarreaba dicha posición, lo ponían más allá del estatus y las responsabilidades de 
los mudarris, encargados de la enseñanza en una escuela. 

En lugar de esto, existen dos referencias a la “madras” en la que solía enseñar Bahā’ al-Dīn. 
Ḥājjī Bābā hace la primera de estas referencias en el colofón de una copia de su Ithná ‘asha-
riyya fi al-ḥajj (El tratado de doce capítulos sobre el Hajj), que copió para sí mismo en el año 
1028 AHSh (1619) en la “madras” del jeque.55vi La segunda referencia aparece en el recuento 
que hace Iskandar Beg de la muerte de Bahā’ al-Dīn, donde Iskandar Beg señala que el cuerpo 
del jeque fue transferido a Mashhad para ser enterrado, según su testamento, junto a la tumba 
de Imam Riḍā, en la misma casa que sirvió de “madras” a Bahā’ al-Dīn cuando vivió en 
Mashhad.56 Sin ser una madrasa, “madras” puede denotar cualquier espacio delimitado, ya 
sea en una mezquita o en una casa, en que los estudiantes se reúnan y un maestro pueda 
enseñar, sin importar donde quiera ser que el maestro resida en el momento. En cualquier 
caso, el estilo de vida itinerante de Bahā’ al-Dīn no dejaba cabida para un estilo fijo de ense-
ñanza. Con seguridad, la opción que más se ajustó a su vida fue la de su círculo itinerante de 
estudiosos y su enseñanza peripatética. 

 

 

 
53 Acerca de las madrasas safávidas, véase Moazzen, Formation of a Religious Landscape, en especial los dos prime-
ros capítulos. 
54 Moazzen, Formation of a Religious Landscape, págs. 43-45. Aquí, Moazzen expresa sorpresa ante el hecho de que 
Shah ‘Abbās no construyera ninguna madrasa en honor de Mīr Dāmād (muerto en el año 1040 AHSh [1631]) y 
Shaykh Bahā’ī, los dos estudiosos más prominentes entre los que se asocian a su reinado. Moazzen toma nota de que 
ninguna madrasa o mezquita llegó a ser conocida por el nombre de estos hombres. 
55 MS Mashhad, Biblioteca Āstān-i Quds 7414, fol. 14b [14b]. 
56 Munshī, ‘Ālam-ārā, pág. 969. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

115 

En el círculo de estudiosos de Baha’ al-Din 

 

Nuestras fuentes arrojan algo de luz sobre la composición del círculo de estudiosos de Bahā’ 
al-Dīn y sobre las relaciones que se sostenían en su interior. En lugar de enseñar a una gran 
población de fanáticos y seguidores de todas las proveniencias sociales, Bahā’ al-Dīn parece 
haber estado en el centro de un pequeño círculo de estudiantes. Los muchos certificados que 
escribió a lo largo de su vida son de carácter personal, y fueron escritos en copias personales 
de manuscritos pertenecientes a estudiantes individuales que estudiaron con él en reuniones 
privadas o incluso en lecciones personalizadas, a veces en su casa.57 Rara vez pueden hallarse 
certificados entregados a varios estudiantes en la misma fecha y relativos al mismo texto, lo 
que indica que no daba lecciones públicas con muchos asistentes que recibieran sus ijāzāt.58 
Esto contrasta claramente con la práctica que se ha reportado con respecto a periodos más 
tempranos; véanse, por ejemplo, los certificados grupales escritos para una larga lista de asis-
tentes con distintos trasfondos sociales y profesionales, tal como vemos en el contexto de las 
sesiones públicas de lectura descritas por Konrad Hirschler para la Siria del siglo XIII.59 

En las fuentes que tratan sobre la vida de Bahā’ al-Dīn, sean narrativas de los sujetos históri-
cos o de estudios modernos, se incluye entre sus estudiantes a cualquier individuo que hu-
biera recibido de él una ijāza. Por ejemplo, Muḥammad Qaṣrī señala que en la obra al-
Dharī‘a, de Āqā Buzurg, se menciona a casi cien individuos como estudiantes de Bahā’ al-
Dīn.60 Sin embargo, una revisión más minuciosa de las fuentes hace resaltar una distinción 
entre los miembros de su círculo y aquellos estudiantes que lo eran de una manera más casual. 
Los rastros que han quedado en los manuscritos muestran que el círculo de Bahā’ al-Dīn tenía 
un núcleo casi fijo de estudiantes de largo plazo que permanecieron con él por extensos pe-
riodos, tanto en sus viajes como en sus residencias. Los más sobresalientes de entre este 

 
57 Las dos ijāzāt que se escribieron en Farah Abad (1024 AHSh [1615]) para Muhammad ibn Muzaffar al-Ziyābādī, 
conocido también como Taqī al-Sūfī, son ejemplo de ijāzāt expedidas en la casa de Bahā’ al-Dīn. Véase Malikī, “Ijāzāt 
al-Shaykh”, págs. 288-289. 
58 Me he cruzado con dos ijāzāt de Bahā’ al-Dīn escritas para más de un individuo. La primera de estas es la ijāza 
entregada a Shaykh Lutf Allāh al-Maysī, un sobresaliente estudioso contemporáneo, y a su hijo Ja‘far por petición de 
Shaykh Lutf Allāh (iltamasa minnī); véanse Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 236-237; Muhammad Taqī al-Faqīh 
al-‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh ‘alá Amal al-āmil wa-mulhaqātih (Qum: Mu’assasat turāth al-Shīa‘h, 1400 AHSh 
[2021]), pág. 308. La segunda de estas es la ijāza que Bahā’ al-Dīn escribió en el año 1024 AHSh (1615) como 
bendición para los tres hijos pequeños de Sayyid Husayn al-Karakī. Este es también el único ejemplo que he encon-
trado de una ijāza entregada por Bahā’ al-Dīn a niños menores de edad. Hay una copia de esta ijāza, de puño y letra 
del nieto de Sayyid Husayn (uno de los hijos del mujāzūn), que aparece en MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fol. 139b 
[139b]. Para una edición de esta ijāza, véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 243. 
59 Konrad Hirschler, “Reading Certificates (Samā‘āt) as a Prosopographical Source: Cultural and Social Practices of 
an Elite Family in Zangid and Ayyubid Damascus”, en Andreas Görke & Konrad Hirschler (eds.), Manuscript Notes 
as Documentary Sources (Würzburg: Ergon Verlag in Kommission, 2011), págs. 73-92. Para una historia de la ijaza 
y de su desarrollo como método de transmisión de conocimiento en las culturas islámicas, especialmente en sus pe-
riodos más tempranos, véase Garret A. Davidson, Carrying on the Tradition: A Social and Intellectual History of 
Hadith Transmission across a Thousand Years (Leiden y Boston: Brill, 2020), págs. 108-151. 
60 Muhammad Qasrī, Sīmā’ī az Shaykh Bahā’ī dar ā’īnah-yi āsār (Sin ciudad: Bunyād-i pazhūish’hā-yi Islāmī-yi 
Āstān-i Quds Razavī, 1995), pág. 22. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

116 

grupo fueron Sayyid Ḥusayn al-Karakī, Ḥājjī Bābā al-Qazwīnī y ‘Abd al-Kāẓim al-Jīlanī, 
personajes estos que ya hemos ido conociendo. En un recuento posterior de la vida de Bahā’ 
al-Dīn, se dice que Sayyid Ḥusayn dijo que había servido a Bahā’ al-Dīn por cuarenta años, 
tanto en su residencia como en sus viajes (Kuntu fī khidmatihi mundhu arba‘īn sanat fī al-
ḥaḍar wa-l-safar).61 Frecuentemente, nos tropezamos a Sayyid Ḥusayn junto a Bahā’ al-Dīn 
entre el año 989 AHSh (1581) y el año 1030 AHSh (1621), es decir, el año de la muerte del 
jeque, recibiendo de él dieciséis certificados a lo largo de este periodo, y viajando con él, por 
ejemplo, a Iraq (1003 AHSh [1595]), a Mashhad y a Herat (entre el 1007 AHSh [1598] y el 
1011 AHSh [1602]) y a Mazandarán (1024 AHSh [1615]).62 Al menos desde el año 1001 
AHSh (1592), Ḥājjī Bābā estuvo en la compañía de Bahā’ al-Dīn. En ese año, Ḥājjī Bābā 
copió en tres páginas un poema de Bahā’ al-Dīn que encomiaba al duodécimo imán.vii Desde 
entonces y hasta su muerte, Ḥājjī Bābā estuvo con Bahā’ al-Dīn:63 lo acompañó en todos sus 
viajes, incluso el viaje a Iraq del año 1003 AHSh (1595), el viaje a Herat de los años 1010 y 
1011 AHSh (1601-1602) y el que hicieron a una aldea cercana a Qazvin en el año 1016 AHSh 
(1607). Ḥājjī Bābā recibió de Bahā’ al-Dīn seis certificados entre los años 1007 y 1028 AHSh 
(1598-1618).64 Por último, ‘Abd al-Kāẓim, como ya hemos visto, estuvo con Bahā’ al-Dīn 
en el viaje a Iraq del año 1003 AHSh (1595), además de recibir de él tres certificados fechados 
en Mashhad en los años 1008 AHSh (1600), en el 1010 AHSh (1602) y 1011 AHSh (1603).65 

Además del núcleo fijo de estudiantes que permanecieron en contacto con Bahā’ al-Dīn por 
periodos largos, su círculo también tenía muchos miembros ubicados en la periferia, proba-
blemente con estudiantes locales que asistían a sus lecciones por cortos periodos de tiempo 
en aquellos lugares a los que viajaba el maestro, así como estudiantes árabes de regiones 
vecinas, de los que hablaré brevemente. 66  Solo en unos casos entregó Bahā’ al-Dīn sus 

 
61 Esto hace parte de una nota biográfica más extensa sobre Bahā’ al-Dīn, aparentemente escrita por Sayyid Husayn 
al-Karakī. Esta nota aparece en los reportes de muchos estudiosos modernos, pese a que la fuente original de la nota 
de Sayyid Husayn no se menciona nunca. Véanse Sayyid Hasan al-Sadr, Takmilat Amal al-āmil (Qum: Maktabat 
āyat Allāh al-Mar‘ashī (Sin ciudad: sin editorial, 1406 AHSh [1985]), pág. 343; y Mirzā Husayn al-Muhaddith al-
Nūrī, Khātimat al-mustadrak (Beirut: Mu’assasat āl al-bayt li-ihyā al-turāth, 2008), pág. 228. 
62 Malikī proporciona una lista de dieciséis certificados para Sayyid Husayn; véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 
244-257. En su mayoría, estos certificados fueron copiados en el Kitb al-ijāzat de Sayyid Husayn (MS Yazd, Biblio-
teca Vazīrī 1708). La imagen que me he hecho de los viajes de Sayyid Husayn con Bahā’ al-Dīn está basada en los 
lugares que aparecen en los certificados que se le expidieron. 
63 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 22a [186a/18a]. 
64 Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 239-242. Tres de las ijāzāt de Bahā’ al-Dīn para Hājjī Bābā (una sin fecha, una 
escrita en el mes de Safar del año 1016 AHSh (junio de 1607) en una villa cercana a Qazvin llamada Āb-garm, y una 
más en el mes de Ramadān del año 1020 AHSh (noviembre de 1611) en Isfahán) aparecen respectivamente en los 
folios 51a [51a], 32b [32b] y 61b [61b] del MS Teherán, Biblioteca Majlis 14232. Para una breve nota introductoria 
sobre este manuscrito que incluye imágenes de algunas ijāzāt de Bahā’ al-Dīn, véase Muhsin Sādiqī, “Chand itilā‘ az 
sāhibi Mashkūl” (link en la bibliografía). 
65 Dos de las ijāzāt para ‘Abd al-Kazim escritas con la caligrafía de Bahā’ al-Dīn aparecen en el MS Qum, Biblioteca 
Mar‘ashī 4250, fols. 97b-98b [96b-97b] y 99b-101a [101b-103a]. La tercera ijāza está en MS Teherán, Biblioteca 
Majlis 2857, fols. 4b-5a [3b-4a]. Para una edición de estas ijāzāt, véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 279-281. 
66 Por ejemplo, en el mes de Jumādá II del año 993 AHSh (junio de 1585), en Tabriz, un estudiante a quien Bahā’ 
al-Dīn llamaba “Mawlanā Jamshīd”, probablemente un lugareño, escuchó el Arba‘ūn de Ibn Makkī y recibió una 
ijāza de Bahā’ al-Dīn. La ijāza está en una majmū‘a copiada cerca de esa misma época, cuando Bahā’ al-Dīn estaba 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

117

certificados sin estudios previos como lo hiciera, probablemente como expresión de bendi-
ción y respeto, con pares eruditos como el filósofo y jurista de alto rango de nombre Mīr 
Dāmād (muerto en el año 1040 AHSh [1631]); Shaykh Luṭf Allāh al-Maysī, estudioso amilí 
que enseñaba y lideraba los rezos de la feligresía en Isfahán; y Sayyid Mājid al-Baḥrānī 
(muerto en el año 1028 AHSh [1619]), un estudioso bahreiní que residía en la ciudad de 
Shiraz.67 Pese a que estos estudiosos eran parte de la red intelectual de Bahā’ al-Dīn, no con-
sidero que estos fueran sus estudiantes o que fueran parte de su círculo, pues no estudiaron 
con él. Estos estudiosos tenían sus propios grupos de estudiantes y sus propios círculos de 
estudiosos que se traslapaban en ocasiones con el círculo de Bahā’ al-Dīn. 

El círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn parece haber estado compuesto de muchos indivi-
duos que eran o se convirtieron en estudiosos de cierto renombre. En una lista de “los grandes 
maestros y estudiosos del periodo” presentada por el contemporáneo Khūzanī en una crónica 
suya, son mencionados tanto Bahā’ al-Dīn como muchos de sus estudiantes –como Ḥājjī 
Bābā y ‘Abd al-Kāẓim–.68 En la misma crónica, en la sección del recuento del encuentro real 
entre distintos estudiosos religiosos con ocasión de la discusión legal sobre la ejecución en 
Qazvin de los líderes nuqtavíes en el año 1002 AHSh (1593-1594), encontramos –junto con 
Bahā’ al-Dīn y Mīr Dāmād– a dos estudiantes de Bahā’ al-Dīn: Ḥājjī Ḥusayn al-Yazdī y el ya 
conocido Ḥājjī Bābā.69 De igual manera, algunos de los estudiantes de Bahā’ al-Dīn estaban 
presentes en el encuentro convocado por la corte para concluir los inmensos estipendios del 
shah en el año 1023 AHSh (1614).70 La aceptación de estos estudiosos en la corte es muestra 
de su alto estatus social. Más que eso, sabemos que Sayyid Ḥusayn al-Karakī, que estudió 
con Bahā’ al-Dīn durante toda la vida, mantuvo sus conexiones con la corte y se convirtió en 
el muftí de Isfahán mucho antes de la muerte de Bahā’ al-Dīn.71 

El círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn abrazaba un grupo de estudiantes cosmopolita, mul-
tiétnico y multilingüe, cosa evidenciada por los rastros que este grupo dejó en sus libros. 
Tomemos por ejemplo una nota presente en el al-Mashkūl, de Ḥājjī Bābā, que nos indica la 
naturaleza cosmopolita de este círculo. Para ponerle título a un poema divertido acerca de la 
ruta que tomaron Bahā’ al-Dīn y sus acompañantes en un viaje sin fecha de Qazvin a Isfahán, 

enseñando en Tabriz en su viaje de vuelta desde tierras otomanas. Véanse Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 237-238; 
y Dānish‘pazhūh, Fihrist-i kitābkhānah-yi, pág. 563. 
67 Sobre Mīr Dāmād, véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 286. Acerca de Shaykh Lutf Allāh al-Maysī, véanse Malikī, 
“Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 236-237; y al-Faqīh al-‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh, pág. 308. Sayyid Mājid al-Bahrānī era 
el encargado de liderar la oración del viernes, y era un autor y estudioso por derecho propio con gran renombre en 
Shiraz y con su propio círculo de estudiantes. Fue a visitar a Bahā’ al-Dīn a su casa de Isfahán en el 1016 AHSh 
(1607-1608), cuando Bahā’ al-Dīn estaba enfermo. Como puede verse en la ijāza, se trató de la visita de un amigo a 
otro amigo. Sayyid Mājid le pidió a Bahā’ al-Dīn una ijāza (istajāza) y Bahā’ al-Dīn le escribió una ijāza bastante 
comprehensiva. Véanse Yūsuf al-Bahrānī, Lu’lu’at al-bahrayn, fī al-ījāzāt wa-tarājim rijāl al-hadīth (Náyaf: 
Matba‘at al-Nu‘mān, sin fecha), págs. 135-138; Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 272-274. 
68 Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, págs. 981-983. 
69 Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, pág. 144. 
70 Khūzānī Isfahānī, A Chronicle, pág. 468. 
71  Muhammad Bāqir al-Khwānsārī, Rawdāt al-jannāt fi ahwāl al-‘ulamā wa-al-sādāt (Qum: Ismā‘īlīyān, 1390 
AHSh [2011]), págs. 327-328. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

118 

Ḥājjī Bābā se refirió a los estudiantes “árabes y no-árabes” (min al-‘arab wa-l-‘ajam) de 
Bahā’ al-Dīn.72 De hecho, siguiendo la promulgación del chiismo como religión oficial del 
estado safávida, las ciudades iraníes –en un primer momento, Tabriz, Qazvin, Mashhad, He-
rat; más tarde, a lo largo de los siglos XI y XII AHSh (XVI y XVII), Isfahán y, en menor 
grado Shiraz y Yazd– asumieron un papel central en la educación chií. Así las cosas, los 
estudiantes chiíes de las regiones de habla árabe se sentían atraídos por esas ciudades en su 
búsqueda de aprendizaje.73 Los estudiosos de procedencia árabe que residían en Irán, como 
Bahā’ al-Dīn, facilitaron el establecimiento de intercambios intelectuales con los estudiantes 
y estudiosos visitantes árabes, así como su búsqueda de conexiones, dándoles la bienvenida 
en sus propios círculos de estudiosos.74 

En el círculo de Bahā’ al-Dīn había muchos estudiantes que venían de regiones árabes a es-
tudiar con él por cortos periodos de tiempo. Por ejemplo, ‘Alī ibn Aḥmad al-‘Āmilī al-Nabāṭī, 
nativo de Jabal ‘Āmil y residente de Najaf, pasó unos cinco meses con Bahā’ al-Dīn en Is-
fahán en el año 1012 AHSh (1603) copiando, estudiando y leyendo los libros de Bahā’ al-
Dīn, y recibió certificados por esas actividades.75 Otro estudiante venido de Jabal ‘Āmilī fue 
Sayyid Badr al-Dīn al-Ḥusaynī al-‘Āmilī, quien, habiendo pasado varios años en la Meca 
estudiando con el jeque Muḥammad ibn Ḥasan ibn al-Shahīd al-Thānī (muerto en el año 1030 

 
72 Hājjī Bābā escribió el título en una mezcla de persa y árabe, tal como sigue: 
 

“. العجم و  العرب من معھم الذین لتلامذیھ و تعالى الله سلمھ محمد والدین الملة لبھآء اصفھان بجانب  قزوین از سفر سوانح ” 
 
Después del título viene un poema en persa de media página que enumera más de diez paradas en la vía que va de 
Qazvin a Isfahán y narra lo que pasó cuando el grupo pasó por estas. Véase MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, 
fol. 156b [136b]. 
73 Rasūl Ja‘fariyān, “Ravābit-i ‘ulamā-yi Īrān va Bahrayn dar dawrah-yi Safavī”, en Maqālāt va risālāt-i tārīkhī (Sin 
ciudad: sin editorial, 1396 AHSh [2017]), págs. 34-36; Arjomand, The Shadow of God, pág. 131. Sayyid Ni‘mat 
Allāh al-Jazā‘irī (muerto en el 1112 AHSh [1700]), un estudioso nativo de la región de Basra que estudió en Shiraz 
e Isfahán, es un ejemplo ilustrativo de un estudiante árabe que llegó a estudiar en Irán durante el periodo safávida. 
Habiendo nacido unos veinte años después de la muerte de Bahā’ al-Dīn, Sayyid Ni‘mat no coincidió con el jeque, 
pero sigue estando lo suficientemente cerca de él como para ofrecernos una muy buena imagen de la vida y las expe-
riencias de un estudiante árabe en el Irán safávida. Para leer la autobiografía original de Sayyid Ni‘mat en árabe, véase 
Sayyid Ni‘mat Allāh al-Jazā’irī, al-Anwār al-Nu‘mānīyah (Beirut: Mu’assasat al-A‘lamī lil-matbū‘āt, 2010), págs. 
259-277. Para un estudio sobre su autobiografía y una traducción al inglés de esta, véase Devin J. Stewart, “The 
Humor of the Scholars: The Autobiography of Ni‘mat Allāh al-Jazā’irī (d. 1112/1701)”, en Iranian Studies, vol. 22, 
n° 4 (1989), págs. 47-81. Newman presenta en su libro sobre el chiismo duodecimano (o imamí) una idea general 
de la movilidad académica chií junto con una amplitud de ejemplos históricos, incluidos varios ejemplos tomados del 
periodo safávida. Véase Andrew J. Newman, Twelver Shiism: Unity and Diversity in the Life of Islam, 632-1722 
(Edimburgo: Edinburgh University Press, 2013), pág. 156.   
74 Ja‘fariyān, “Ravābit-i ‘ulamā-yi”, pág. 42. 
75 Para acceder a una nota biográfica sobre esta persona, incluyendo los libros que copió y los certificados que recibió, 
véase al-Faqīh al-‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh, págs. 298-302. Nājī menciona dos manuscritos copiados por esta per-
sona en el año 1012 AHSh (1603). Véase Nājī, Kitābshināsī, págs. 227 y 268. Malikī enumera cuatro ijāzāt expedidas 
por Bahā’ al-Dīn en favor de ‘Alī ibn Ahmad al-Nubātī, todas en el año 1012 AHSh (1603). Véase Malikī, “Ijāzāt al-
Shaykh”, págs. 268-269. Existe también una majmū‘a que contiene dos partes: por un lado, un comentario de Bahā’ 
al-Dīn sobre el al-Ithná ‘asharmajmū‘aah de Hasan ibn al-Shahīd al-Thānī, seguido del al-Wajizah. Ambas seccio-
nes fueron copiadas por ‘Alī ibn Ahmad al-Nubātī y le fueron leídas a Bahā’ al-Dīn, y las dos secciones están acom-
pañadas de certificados de lectura de mano de Bahā’ al-Dīn. Véase MS Mashhad, Biblioteca Āstān-i Quds 2729, fols. 
30a [56] y 35b [65]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

119 

AHSh [1621]), viajó a Irán y estudió allí con Bahā’ al-Dīn. En el año 1026 AHSh (1617), 
Sayyid Badr recibió una ijāza abarcadora de parte de Bahā’ al-Dīn que certificaba su estudio 
de las principales fuentes chiíes y de todas las obras de Bahā’ al-Dīn.76 Bahā’ al-Dīn también 
recibió estudiantes de las regiones chiíes del sur del golfo Pérsico. Uno de esos estudiantes 
fue Muḥammad ibn Manṣūr al-Ṣā’igh, que, junto a su hermano, viajó a Irán desde al-Aḥsā 
alrededor del año 1024 AHSh (1615). Ese año, terminó de copiar, para la biblioteca de Bahā’ 
al-Dīn, el comentario de este sobre el Zubdat al-usūl (La esencia de los principios [de la 
jurisprudencia]), obra esta también de la autoría de Bahā’ al-Dīn.77 Ese mismo año, también 
en Isfahán, Manṣūr al-Ṣā’igh copió una majmū‘a que contenía varios textos, incluido el al-
Ithná ‘ashariyyāt de Bahā’ al-Dīn, y escuchó y organizó el texto en presencia de Bahā’ al-
Dīn.78  Los dos estudiantes bahreiníes de Bahā’ al-Dīn fueron Muḥammad ibn Yūsuf al-
Baḥrānī, que recibió sus ijāzāt en 998 AHSh (1590), 999 AHSh (1591) y 1000 AHSh (1592); 
y ‘Alī ibn Sulaymān al-Baḥrānī, que jugó un papel fundamental en la difusión de la ciencia 
del hadiz en Bahréin después de volver a su tierra tras su estadía educativa en Irán.79 

El círculo de Bahā’ al-Dīn también era diverso desde el punto de vista lingüístico. La mayoría 
de sus miembros, fueran árabes o no, debían saber árabe, pues esta era la lengua de las cien-
cias religiosas. Por ejemplo, ‘Abd al-Kāẓim al-Jīlānī, nativo de la provincia de Gilan, ubicada 
al norte de Irán, compuso varias obras en árabe.80 Mientras que era posible que los estudian-
tes árabes que llegaban de visita supieran comunicarse solo en lengua árabe, especialmente 
si su estadía en Irán no era lo suficientemente larga como para aprender el idioma local, los 
miembros del círculo con residencia en Irán sabían persa, y puede que también estuvieran 
familiarizados con la lengua turca.81viii Ḥājjī Bābā al-Qazwīnī, nativo iraní de probable pro-
veniencia turca, escribió su al-Mashkūl en árabe, persa y turco, y compuso poemas tanto en 

 
76 al-Faqīh al-‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh, págs. 372-376; Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 235-236. Los otros dos 
estudiantes de Bahā’ al-Dīn que venían de visita desde Jabal ‘Āmilī era Muhammad ibn ‘Alī al-Tibnīnī al-‘Āmilī (véase 
al-Faqīh al-‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh, pág. 361) y Husayn ibn al-Hasan al-Mashgarī al-‘Āmilī (véanse al-Faqīh al-
‘Āmilī, Mustadrak al-faqīh, pág. 365; y Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 259). 
77 MS Qum, Biblioteca Mar‘ashī 5900. Para la nota escrita por Muhammad ibn Mansūr al-Sā’igh, véase fol. 95a [95a]. 
78 MS Teherán, Biblioteca Majlis 7079. Para la nota escrita por Muhammad ibn Mansūr al-Sā’igh, véase fol. 2a [s.f.]. 
79 Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, págs. 270 y 277; al-Bahrānī, Lu’lu’at al-bahrayn, pág. 14. 
80 Para una lista de las obras de al-Jīlānī, véase Mahdavi, “Astronomy in Safavid Persia”, págs. 183-184. 
81 En la autobiografía de Sayyid Ni‘mat Allāh al-Jazā’irī (un estudiante árabe en el Irán safávida), nos encontramos 
con que él y su hermano llegaron a Shiraz sin saber una sola palabra de persa. Solo para hacer una pregunta simple, 
tenían que memorizar cada uno media oración y hacer la pregunta juntos. Véase al-Jazā’irī, al-Anwār al-Nu‘mānīyah, 
pág. 263; Stewart, “The Humor of the Scholars”, pág. 62. En general, la sociedad iraní de entonces era bilingüe, si 
no multilingüe. El persa era la lengua oficial de la corte, de la correspondencia y de la administración, así como de los 
usos literarios y del habla común de la sociedad. El turco también estaba ampliamente presente en el Irán safávida. 
Se hablaba turco en la corte y entre los militares Qizilbash a lo largo de todo el país. Para un análisis de la lengua 
persa durante el periodo safávida, véase Husayn Gūdarzī, “Mawqi’īyat-i zabān va adabīyāt-i Fārsī dar Īrān ’asr-i Sa-
favīyah”, en Faslnāmah-yi mutāli‘āt-i millī (Sin ciudad: sin editorial, 1390 AHSh [2011]). Para un análisis del turco 
en el periodo safávida, véase Muhammad Ridā Nasīrī & ‘Abd al-Jamīl Nasīrī, Farhang-i Nasīrī (Tabriz: Kitābkhānah, 
mūzah va markaz-i asnād-i majlis-i shūrā-yi islāmī/Intishārāt-i Āydīn, 1393 AHSh [2014]). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

120

persa como en turco.82  Obviamente, el mismo Bahā’ al-Dīn estaba bien versado tanto en 
árabe como en persa, pues escribió libros y compuso poemas en las dos lenguas. No he en-
contrado ninguna evidencia de que estuviera familiarizado con el turco, si bien esta ausencia 
de evidencia no significa necesariamente que lo desconociera. También compuso un poema 
de dos líneas en “rāji”, un antiguo dialecto de las regiones centrales de Irán, que aparece en 
el al-Mashkūl de Ḥājjī Bābā.83 

Además de sus empresas intelectuales, que probablemente constituían la razón principal por 
la cual se reunían estos estudiantes alrededor de Bahā’ al-Dīn, este círculo se mantenía unido 
por un alto grado de amistad y sociabilidad. El hecho de que el grupo viajara junto con fre-
cuencia y durante periodos largos, propiciando la convivencia entre el profesor y sus alumnos 
y organizando el dictado de las lecciones sobre la marcha, les otorgaba una atmósfera de 
aprendizaje menos rígida y formal que la de la madrasa. Esto puede verse en las notas perso-
nales que tomaron los estudiantes en sus libros. En uno de los viajes que hicieron, en el mes 
de Rabi‘ del año 1010 AHSh (octubre de 1601), probablemente en el camino a Mashhad que 
hizo el círculo para acompañar el peregrinaje a pie de Bahā’ al-Dīn a Mashhad, tomando el 
desayuno en una villa cercana a Semnan, Bahā’ al-Dīn le contó a Sayyid Ḥusayn al-Karakī 
un hadiz sobre el emparedado de queso con nueces, y le hizo uno. El desayuno fue sucedido 
por una sesión de lectura ese mismo día, en Semnan, a la que asistió Sayyid Ḥusayn, y en la 
que revisó la lectura que hicieron varios estudiantes (ba‘ḍ al-ikhwān) de algunas partes del 
al-Tahdhī al-aḥkām (La recta disposición de las órdenes legales), de al-Ṭūsī (muerto en el 
año 460 AHSh [1068]).84 Varios meses después, en el mes de Shawwāl del año 1010 AHSh 
(abril de 1602), nos encontramos con que Bahā’ al-Dīn y su círculo estaban reunidos en Herat, 
leyendo poemas y escribiendo en sus cuadernos notas para remembrar el evento en el 

82 El al-Mashkūl de Hājjī Bābā es una mezcla de árabe y persa, con algunos poemas ocasionales en turco. Para una 
lectura de sus propios poemas en persa, véase, por ejemplo, MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fols. 62a [55a] y 
71b [64b]. Para un poema de su autoría compuesto por dos versos en turco, véase fol. 50a [150a]. 
83 En el poema se lee lo siguiente: 

بخوانند  نھ  وانویسند حرفی نھ  ندانند  بر از ھر کھ آنان خرم   
چرانند  آھو رمند کوکل این از بیابان  اندر نھند سر مجنون چو   

Una rápida búsqueda por la internet muestra que el poema se atribuye frecuentemente a Bābā Tāhir (muerto circa 
423 AHSh [1023]) y no al jeque Bahā’ī (nuestro Bahā’ al-Dīn). Sin embargo, Hājjī Bābā, en su al-Mashkūl, atribuye 
este poema claramente a Bahā’ al-Dīn. En el al-Mashkūl, el poema aparece en dos puntos: en un punto, está escrito 
de mano de Bahā’ al-Dīn, con una nota que afirma que esta composición le pertenece y con una inscripción en escri-
tura pahlaví que reza: “Li-kātibihi al-‘abd Bahā’ al-Dīn bi-lisān al-fahlawī” (véase MS Teherán, Biblioteca Majlis 
14987, fol. 134b [167b]). En otro punto, aparece con la caligrafía de Hājjī Bābā y es atribuido a Bahā’ al-Dīn, al 
tiempo que se dice que está en “rājī” (véase MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 125a [102a]). “Rājī” y “fahlawī” 
son términos que se refieren probablemente a la misma familia de dialectos de las regiones de Pahla (o Fahla) en el 
centro, el norte y el occidente de Irán, así como al género poético de las fahlavmajmū‘aāt, que es “una apelación 
(especialmente) al cuarteto tradicional y, por extensión, a la poesía en general compuesta en los antiguos dialectos de 
las regiones de Pahla, o Fahla”. Acerca de las fahlavīyāt, véase Ahmad Tafazzolī, “Fahlavīyāt”, en Encyclopaedia 
Iranica IX, n° 2 (1999), págs. 158-162. 
84 MS Yazd, Biblioteca Vazīrī 1708, fol. 102b [102b]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

121 

futuro.85 Bahā’ al-Dīn escribió muchos poemas en el al-Mashkūl de Ḥājjī Bābā, tras lo cual 
el propio Ḥājjī Bābā compondría y escribiría un poema con el mismo estilo.86 En una de las 
reuniones en un jardín de una villa cercana a Herat, posiblemente en presencia de Bahā’ al-
Dīn, un joven miembro del grupo (al-akh al-shābb) de nombre Muḥammad Ṣāliḥ cantó una 
canción con una voz triste que afectó profundamente a Ḥājjī Bābā y lo movió a dejar registro 
por escrito de dicho poema en su al-Mashkūl, y a tomar nota de sus sentimientos al escu-
charla.87 En el año 1011 AHSh (1602), Bahā’ al-Dīn y su círculo viajaron, junto con el séquito 
real, a la ciudad de Balj. En el camino, el grupo fue sobrecogido por una tormenta tremenda 
y experimentó difíciles condiciones que el profesor y sus estudiantes describieron en varios 
poemas.88 En el mes de Ṣafar del año 1016 AHSh (junio de 1607), nos encontramos a Bahā’ 
al-Dīn y su círculo en Āb-garm, un pueblito con balnearios termales que quedaba cerca de 
Qazvin. Había lecciones, como sabemos por el hecho de que Ḥājjī Bābā leyó frente a su autor 
el al-Ithná ‘ashariyyāt de Bahā’ al-Dīn y recibió de él una ijāza.89 Durante su estadía, Ḥājjī 
Bābā también tomó nota de una reunión que tuvieron con el gobernador local, Mīrzā Ibrāhīm 
Daylamī, probablemente junto a Bahā’ al-Dīn y sus acompañantes. Se trató de un evento 
cultural en el cual se intercambiaron poemas, y en el cual Mīrzā Ibrāhīm recitó poemas tanto 
suyos propios como compuestos por el difunto Malik Maḥmūd Daylamī.90 

Un último elemento que debe mencionarse acerca del círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn 
es la relación afectiva y de apoyo que existía entre él y sus estudiantes. En el mes de Dhū al-
Qa‘da, año 1012 AHSh (abril de 1604), estando Bahā’ al-Dīn listo para partir de Isfahán al 
campamento real, asentado entonces en Azerbaiyán, Muḥammad ibn ‘Abd al-Ḥayy, un joven 
estudiante (al-walad) que acaba de terminar de leerle a Bahā’ al-Dīn varias de sus obras, 
señaló el pesar y la tristeza que sintieron él y sus pares debido a la partida del maestro, y 
añadieron varias líneas poéticas a la copia en que Bahā’ al-Dīn les había escrito una ijāza.91 
De manera similar, al escribir sobre Bahā’ al-Dīn tras la muerte de este, Sayyid Ḥusayn al-

 
85 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 56b [49b]. En esta página, Hājjī Bābā escribió varios poemas, dejando 
nota de que los poemas fueron escritos en el mes de Shawwāl del año 1010 AHSh (marzo de 1602) en Gāzurgāh, 
cerca de Herat [actual Afganistán], durante la temporada que pasaron con sus (¿dos?) profesores y maestros: 
 

… الأصدقاء  الأحبآء ؟ على افاضتھما و افاداتھما أیام تعالى الله  خلدھما ساداتنا و مشایخنا خدمة في   
 
86 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 134b [167b]. 
87 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 9a [5a]. 
88 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987. Para leer el poema de Bahā’ al-Dīn sobre la tormenta con que se encontraron 
en Balj, con la salvedad de que fue escrito por la mano de Hājjī Bābā, véase el folio 68a [s.f.]. Para el poema del propio 
Hājjī Bābā escrito de su puño y letra, véase el folio 91a [102a]. 
89 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14232, fol. 32b [32b]; véase Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 240. 
90 MS Teherán, Biblioteca Majlis 14987, fol. 160a [41a]. Se reza por Malik Mahmūd con “rahimahu Allāh” (“Dios, 
ten misericordia de él”). 
91 MS Qum, Biblioteca Mar‘ashī 6592, fol. ¿? [135]. En algunas de sus ijāzāt, como en esta que acabo de referenciar, 
Bahā’ al-Dīn habla del mujāz con la expresión “al-walad”, que he tomado como indicación de que el mujāz tenía una 
edad muy tierna, en contraste con las ijāzāt en que la expresión usada para referirse al mujāz es “al-shaykh”, 
mawlanā”, “al-akh”, etcétera. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

122 

Karakī señaló el gran amor y amistad que existieron entre él y el maestro.92 Por su lado, el 
apoyo prestado por Bahā’ al-Dīn a sus estudiantes está evidenciado por el hecho de que a 
veces acomodaba su propia casa para darle posada a aquellos que estudiaban con él, espe-
cialmente a los estudiantes visitantes y a los estudiosos que venían de otros lares. Por ejemplo, 
Ḥusayn ibn ‘Alī al-‘Āmilī al-Mashgharī, nativo de Jabal ‘Āmil, viajó a Isfahán, se quedó en 
la casa de Bahā’ al-Dīn y estuvo con él hasta su muerte.93 En otra ocasión, una carta que Bahā’ 
al-Dīn le envió a un conocido, dueño de una copia del Rasā’il al-Ṣābī, a través de su joven 
estudiante (al-walad) Muḥammad Ṣāliḥ al-Māzandarānī, Bahā’ al-Dīn le pedía al destinatario 
de la carta que le mostrara su amabilidad al joven emisario, insistiendo en que se prestara la 
mayor atención posible a las necesidades del muchacho.94 Esta esquela puede haber funcio-
nado como carta de recomendación para Muḥammad Ṣāliḥ, que procedía de una familia muy 
pobre.95 Muḥammad Ṣāliḥ al-Māzandarānī (muerto en el año 1086 AHSh [1675]) acabó con-
virtiéndose en un estudioso sobresaliente del Irán safávida del siglo XI AHSh (XVII). 

 

Conclusión 

 

Describí en este artículo el círculo de estudiantes y estudiosos que se formó alrededor de 
Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī en el periodo safávida de Irán, arrojando luz sobre las actividades 
religiosas e intelectuales de este. El círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn ilustra la persisten-
cia de los mismos modos informales y no institucionales de educación y transmisión del 
conocimiento en las sociedades musulmanas que académicos como Makdisi, Berkey y 
Chamberlain señalaron en el periodo medieval de la historia islámica. El intercambio inte-
lectual del círculo informal del Bahā’ al-Dīn, que se reunía en muchos lugares, tanto durante 
viajes como en sus residencias, presenta varios modos informales de educación que contri-
buyeron a la transmisión de fuentes chiíes y a la difusión del chiismo en el Irán safávida, 
junto con la educación más formal e institucional que ofrecían muchas madrasas del periodo 
safávida. 

En esta historia de Bahā’ al-Dīn y de su círculo de estudiosos, lo vemos como un estudioso 
itinerante que viaja de Qazvin a Mashhad, de Isfahán a Azerbaiyán, de Semnan a Qum, y de 
Qarabagh a Mazarandán. Lejos de ser un viajero al estilo de Ibn Baṭṭūṭah,ix dedicado a la 

 
92 al-Sadr, Takmilat, pág. 343. 
93 Malikī, “Ijāzāt al-Shaykh”, pág. 259; Muhammad al-Hurr al-‘Āmilī, Amal al-āmil fi ahwāl ‘ulamā’ Jabal Āmil 
(Beirut: Mu’assasat al-wafā’, 1984), vol. 1, pág. 78. 
94 MS Estambul, Biblioteca Süleymaniye/Antigua colección de la Biblioteca Aşir Efendi 317. El manuscrito fue pro-
piedad de un tal ‘Ilmī al-Kātib, conocido de Bahā’ al-Dīn. Bahā’ al-Dīn consiguió la copia y la leyó, pero se la devolvió 
a ‘Ilmī al darse cuenta de que el libro le pertenecía según su nota de propiedad. En una carta añadida como última 
página de este mismo manuscrito, Bahā’ al-Dīn se dirigió directamente a ‘Ilmī para devolver la copia, que le envió a 
este con Muhammad Salih.  
95 Āqā Ahmad Kirmānshāhī, Mir’āt al-ahwāl jahān’numā (Qum: Intishārāt-i Ansāriyān, 1373 AHSh [1994]), pág. 
102. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

123 

exploración de nuevos lugares y al descubrimiento de nuevas culturas, y difícilmente dentro 
del estilo típico del estudioso viajero que va a lugares lejanos en busca de conocimiento, los 
viajes de Bahā’ al-Dīn eran una parte inevitable de sus responsabilidades como shaykh al-
islām y como estudioso de alto rango en el seno de la corte safávida, ella misma bastante 
móvil. Sin embargo, Bahā’ al-Dīn se aprovechó de sus viajes para propagar el conocimiento 
que había construido durante los años previos, particularmente su extenso conocimiento so-
bre los hadices chiíes y sobre la ley, arraigado en la tradición intelectual amilí, que puede 
rastrearse en el pasado hasta al-Shahīd al-Thānī. Adondequiera que viajara, Bahā’ al-Dīn iba 
rodeado de estudiantes, ora fueran estos sus acompañantes, ora fueran estudiantes locales, y 
estos copiaban sus últimos libros, los leían para él y recibían de él certificados. 

El caso del círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn parece ser similar al de otros círculos de 
estudiosos del Irán safávida. Sabemos, como se ha dicho aquí, que varios estudiosos chiíes 
contemporáneos como Mīr Dāmād y Shaykh Luṭf Allāh al-Maysī en Isfahán, Mullā ‘Ab-
dullāh Shūshtarī primero en Mashhad y después en Isfahán, y Sayyid Mājid al-Baḥrānī en 
Shiraz tenían sus propios círculos de estudiosos. Al mismo tiempo, es probable que otros 
círculos de estudiosos se hayan formado en regiones fuera de los dominios safávidas: por 
ejemplo, en las ciudades sagradas de Iraq, India y Bahréin y hasta en la Meca, como vimos 
en el caso de Shaykh Muḥammad ibn Ḥasan ibn al-Shahīd al-Thānī. En intercambio intelec-
tual y académico mutuo, estos círculos constituían los nodos de la extensa red intelectual chií 
del periodo de la modernidad temprana, y todo indica que los estudiantes se movían entre 
ellos con libertad. Lo que le da al círculo de estudiosos de Bahā’ al-Dīn un carácter distintivo 
es su movilidad, que ayudó a la propagación de su conocimiento fuera de los límites de los 
centros intelectuales. Futuros estudios sobre estos círculos de estudiosos podrían arrojar luces 
de manera considerable sobre la extensa red intelectual chií del periodo y sobre sus formas 
de colaboración y transmisión del conocimiento. 

 

Referencias 

 

Rula Jurdi ABISAAB, Converting Persia: Religion and Power in the Safavid Empire (Londres 
y Nueva York: I. B. Tauris, 2004). 

Amir AHMAD, “The Safavid Rulers and the Nuqtawi Movement”, en Proceedings of the In-
dian History Congress, n° 64 (2003), págs. 1238-1247. 

Said Amir ARJOMAND, The Shadow of God and the Hidden Imam: Religion, Political Order, 
and Societal Change in Shi’ite Iran from the Beginning to 1890 (Chicago: University of 
Chicago Press, 1984). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

124 

Muḥammad al-Ḥurr AL-‘ĀMILĪ, Amal al-āmil fi aḥwāl ‘ulamā’ Jabal Āmil, 2 vols. (Beirut: 
Mu’assasat al-wafā’, 1983). 

Muḥammad Taqī al-Faqīh AL-‘ĀMILĪ, Mustadrak al-faqīh ‘alá Amal al-āmil wa-mulḥaqātih 
(Qum: Mu’assasat turāth al-Shīa‘h, 1400 AHSh [2021]). 

Yūsuf AL-BAḤRĀNĪ, Lu’lu’at al-baḥrayn, fī al-ījāzāt wa-tarājim rijāl al-ḥadīth (Náyaf: 
Maṭba‘at al-Nu‘mān, sin fecha). 

Jawād BASHARĪ, “Ḥājjī Bābā Qazvīnī barjastah’tarīn shāgird-i Shaykh Bahā’ī”, en Marzbān-
i farhang, n° 1 (1393 AHSh [2014]), págs. 585-606. 

Jonathan Porter BERKEY, The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social His-
tory of Islamic Education (Princeton: Princeton University Press, 1992). 

Stephen P. BLAKE, “Shah Abbās and the Transfer of the Safavid Capital from Qazvin to Is-
fahan”, en A. J. Newman (ed.), Society and Culture in the Early Modern Middle East: Stru-
dies on Iran in the Safavid Period (Leiden: Brill, 2003), págs. 145-164. 

Michael CHAMBERLAIN, Konwledge and Social Practice in Medieval Damascus, 1190-1350 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1994). 

Muḥammad Taqī DĀNISH’PAZHŪH, Fihrist-i kitābkhānah-yi markazī-yi Dānishgāh-i Tihrān 
(Teherán: Intishārāt-i Dānishgāh-i Tihrān, 1339 AHSh [1960]). 

Garret A. DAVIDSON, Carrying on the Tradition: A Social and Intellectual History of Hadith 
Transmission across a Thousand Years (Leiden y Boston: Brill, 2020). 

Ḥusayn GŪDARZĪ, “Mawqi’īyat-i zabān va adabīyāt-i Fārsī dar Īrān ’aṣr-i Ṣafavīyah”, en 
Faṣlnāmah-yi muṭāli‘āt-i millī (Sin ciudad: sin editorial, 1390 AHSh [2011]). 

Sebastian GÜNTHER, “Islamic Education, its Culture, Content and Methods: An Introduction”, 
en Sebastian Günther (ed.), Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Lear-
ning between Continuity and Change (Leiden: Brill, 2020), págs. 1-39. 

Heinz HALM, “Die Anfänge der Madrasa”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen 
Gesellschaft, Supplement III, vol. 19, n° 1 (1975), págs. 438-448. 

Heinz HALM, The Fatimids and their Traditions of Learning (Londres: I. B. Tauris e Institute 
of Ismaili Studies, 1997). 

Konrad HIRSCHLER, “Reading Certificates (Samā‘āt) as a Prosopographical Source: Cultural 
and Social Practices of an Elite Family in Zangid and Ayyubid Damascus”, en Andreas Görke 
& Konrad Hirschler (eds.), Manuscript Notes as Documentary Sources (Würzburg: Ergon 
Verlag in Kommission, 2011), págs. 73-92. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 
 

125 

Sayyid Ni‘mat Allāh AL-JAZĀ’IRĪ, al-Anwār al-Nu‘mānīyah (Beirut: Mu’assasat al-A‘lamī 
lil-maṭbū‘āt, 2010). 

Rasūl JA‘FARIYĀN, “Ravābit-i ‘ulamā-yi Īrān va Baḥrayn dar dawrah-yi Ṣafavī”, en Maqālāt 
va risālāt-i tārīkhī (Sin ciudad: sin editorial, 1396 AHSh [2017]), págs. 33-45. 

Faẓlī Beg KHŪZĀNĪ IṢFAHĀNĪ, A Chronicle of the Reign of Shah ‘Abbas (Warminster: Gibb 
Memorial Trust, 2015). 

Muḥammad Bāqir AL-KHWĀNSĀRĪ, Rawḍāt al-jannāt fi aḥwāl al-‘ulamā’ wa-al-sādāt (Qum: 
Ismā‘īlīyān, 1390 AHSh [2011]). 

Āqā Aḥmad KIRMĀNSHĀHĪ, Mir’āt al-aḥwāl jahān’numā (Qum: Intishārāt-i Anṣāriyān, 1373 
AHSh [1994]). 

Etan KOHLBERG, “Al-Shahīd al-Thānī”, en Encyclopedia of Islam, 2nd edition (Leiden: Brill, 
1954-2005), vol. 9, pág. 209. 

Joseph E. LOWRY & Devin J. Stewart (eds.), Essays in Arabic Literary Biography II: 1350-
1850 (Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag, 2009). 

Younes MAHDAVI, “Astronomy in Safavid Persia: Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī and the Patronage 
of Science” (Tesis doctoral, Universidad de Oklahoma [Estados Unidos], 2021). 

Ḥusayn ‘Alī MAḤFŪẒ, “Khizānat al-duktūr Ḥusayn ‘Alī Maḥfūẓ bi-al-Kāẓmīyah fī al-‘Irāq”, 
en Majallat ma‘had al-makhṭūṭāt al-‘arabīyah (Sin ciudad: sin editorial, 1960), págs. 15-58. 

MAJMŪ‘AH min al-muḥaqqiqīn, al-Shaykh Bahā’ al-Dīn Muḥammad al-‘Āmilī (majmū‘ah 
rasā’il wa-buḥūth fī sīrat Shaykh Bahā’ī) (Qum: Markaz al-‘ulūm wa al-thaqāfāt al-Is-
lāmīyah, 2008). 

George MAKDISI, “Muslim Institutions of Learning in Eleventh-Century Baghdad”, en Bu-
lletin of the School of Oriental and African Studies, n° 24 (1961), págs. 1-56. 

George MAKDISI, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West (Edim-
burgo: Edinburgh University Press, 1981). 

Maḥmūd MALIKĪ, “Ijāzāt al-Shaykh Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī”, en Kitāb-i Shī‘ah, vol. 4, n° 7-
8 (1392 AHSh [2013]), págs. 216-314. 

Paula Caroline MANSTETTEN, “Ibn Asākir’s History of Damascus and the Institutionalisation 
of Education in the Medieval Islamic World” (Tesis doctoral, Escuela de Estudios Orientales 
y Asiáticos de la Universidad de Londres [Reino Unido], 2018). 

Michel MAZZAOUI, “From Tabriz to Qazvin to Isfahan: Three Phases of Safavid History”, en 
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Supplement III, n° 1 (1977), págs. 
514-522. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

126

C. P. MELVILLE, “Shah ‘Abbas and the Pilgrimage to Mashhad”, en C. P. Melville (ed.), Sa-
favid Persia: The History and Politics of an Islamic Society (Londres y Nueva York: I. B.
Tauris, 1996), págs. 191-230.

Maryam MOAZZEN, Formation of a Religious Landscape: Shī‘i Higher Learning in Safavid 
Iran (Leiden: Brill, 2018). 

Ja‘far AL-MUHĀJIR, al-Hijrah al-‘Āmilīyah ilá Īrān fī al-‘aṣr al-Ṣafawī: asbābuhā al-
tārikhīyah wa-natā’ijuhā al-thaqāfiyah wa-al-siyāsīyah (Beirut: Dār al-rawḍah lil-ṭibā‘ah 
wa-al-nashr wa-al-tawzī‘, 1989). 

Iskandar Beg MUNSHĪ, Tārīkh-i ‘ālam-ārā-yi ‘abbāsi (Teherán: Intisharat-i Amir Kabir, 
1971). 

Sayyid ‘Alī MUSHA‘SHA‘Ī, al-Riḥlah al-makkīyah (tārīkh-i siyāsī va Ījtimā‘ī-yi 
Musha‘sha‘iyan) (Teherán: Markaz-i pazhūhishī-yi mīrās-i maktūb, 1396 AHSh [2017]). 

Abū al-Faḍl NABA’Ī & Taqī ‘Adālatī (eds.), Tuḥfah-yi Ḥātimī (Mashhad: Intishārāt-i Āstān-i 
Quds-i Raẓavī, 1370 AHSh [1991]). 

Sayyid Muḥsin NĀJĪ, Kitābshināsī-yi Shaykh Bahā’ī (Mashhad: Bunyād-i pazhūishhā-yi is-
lāmī-yi Āstān-i Quds-i Raẓavī, 1387 AHSh [2008]). 

Muḥammad Riḍā NAṢĪRĪ & ‘Abd al-Jamīl Naṣīrī, Farhang-i Naṣīrī (Tabriz: Kitābkhānah, 
mūzah va markaz-i asnād-i majlis-i shūrā-yi islāmī/Intishārāt-i Āydīn, 1393 AHSh [2014]). 

Andrew J. NEWMAN, “The Myth of the Clerical Migration to Safawid Iran: Arab Shiite Op-
position to ‘Alī al-Karakī and Safawid Shiism”, en Die Welt des Islams, vol. 33, n° 1 (1993), 
págs. 66-112. 

Andrew J. NEWMAN, “Towards a Reconsideration of the ‘Isfahan School of Philosophy’”, en 
Studia Iranica, n° 15 (1986), págs. 165-199. 

Andrew J. NEWMAN, Twelver Shiism: Unity and Diversity in the Life of Islam, 632-1722 
(Edimburgo: Edinburgh University Press, 2013). 

Mirzā Husayn al-Muḥaddith AL-NŪRĪ, Khātimat al-mustadrak (Beirut: Mu’assasat āl al-bayt 
li-iḥyā al-turāth, 2008).

Aḥmad PĀKATCHĪ, “Ḥawzah ‘ilmīyah”, en Dā’irat al-ma‘ārif-i buzurg-i Islāmī (Disponible 
en el siguiente link: حوزه  علمیھ  |  دائرةالمعارف  بزرگ  اسلامی  |  مرکز  دائرةالمعارف  بزرگ  اسلامی; acceso 
del traductor: 29 de septiembre, 2025). 

Muḥammad QAṢRĪ, Sīmā’ī az Shaykh Bahā’ī dar ā’īnah-yi āsār (Sin ciudad: Bunyād-i 
pazhūish’hā-yi Islāmī-yi Āstān-i Quds Raẓavī, 1995). 

http://www.cgie.org.ir/fa/article/236694/%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87-%D8%B9%D9%84%D9%85%DB%8C%D9%87


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

127

Muḥammad Kāẓim RAḤMATĪ, Aḥvāl va āsār-i Bahā’ al-Dīn ‘Āmilī ma‘rūf bi Shaykh Bahā’ī 
(d. 1030) (Qum: Mu’ssisah-yi Kitābshināsī-yi Shī‘a, 1396 AHSh [2018]). 

Muḥammad Kāẓim RAḤMATĪ (ed.), At the Nexus of Traditions in Safavid Iran: The Career 
and Thought of Shaykh Baha’ al-Din al-‘Amili (Qum: Academy of Islamic Sciences and Cul-
ture, 2008). 

Muḥsin ṢĀDIQĪ [romanizado Mohsen Sadeqi por este autor], “Chand iṭilā‘ az ṣāḥibi Mashkūl” 
(Disponible en el siguiente link: کشکول  -  چند  اطلاع   از  صاحب  مشکول; acceso del traductor: 29 de 
septiembre, 2025). 

Sayyid Ḥasan AL-ṢADR, Takmilat Amal al-āmil (Qum: Maktabat āyat Allāh al-Mar‘ashī (Sin 
cudad: sin editorial, 1406 AHSh [1985]). 

‘Alī Ṣadrā’ī KHŪ’Ī, “Kitāb-i ijāzāt-i Sayyid Ḥusayn Karakī (avvalī kitāb-i ijāzāt-i shī‘ī)”, en 
Kitāb-i shī‘ah, vols. 7-8, n° 4 (1392 AHSh [2014]), págs. 169-190. 

R. M. SAVORY, “‘Abbās I”, en Encyclopaedia Iranica, n° 1 (sin fecha), págs. 71-75.

Devin J. STEWART, “A Biographical Notice on Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī”, en Journal of the 
American Oriental Society, vol. 111, n° 3 (1991), págs. 563-571. 

Devin J. STEWART, “A Brief History of Scholarship on Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī”, en Muḥam-
mad Kāẓim Raḥmatī (ed.), At the Nexus of Traditions in Safavid Iran (Qum: Academy of 
Islamic Sciences and Culture, 2008), págs. xi-xxviii. 

Devin J. STEWART, “An Episode in the ‘Amili Migration to Safavid Iran: Ḥusayn b. ‘Abd al-
Ṣamad al-‘Āmilī’s Travel Account”, en Iranian Studies, vol. 39, n° 4 (2006), págs. 481-508. 

Devin J. STEWART, “Bahā’ al-Dīn Muḥammad al-Āmilī (1547-1621)”, en Joseph E. Lowry 
& Devin J. Stewart (eds.), Essays in Arabic Literary Biography II (Wiesbaden: Otto Harras-
sowitz Verlag, 2009), págs. 27-48. 

Devin J. STEWART, “Ḥusayn b. ‘Abd al-Ṣamad al-‘Āmilī’s Flight from Lebanon to Iraq”, en 
Shii Studies Review, vol. 3, n° 1-2 (2019), págs. 63-110. 

Devin J. STEWART, “Notes on the Migration of ‘Āmilī Scholars to Safavid Iran”, en Journal 
of Near Eastern Studies, vol. 55, n° 2 (1996), págs. 81-103 

Devin J. STEWART, “Taqīyah as Performance: The Travels of Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī in the 
Ottoman Empire (991-93/1583-85), en Princeton Papers in Middle Eastern Studies, n° 4 
(1996), págs. 1-70. 

Devin J. STEWART, “The First Shaykh al-Islām of the Safavid Capital Qazvin”, en Journal of 
the American Oriental Society, vol. 116, n° 3 (1996), págs. 387-405. 

https://kashkool.kateban.com/post/1406


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

128

Devin J. STEWART, “The Humor of the Scholars: The Autobiography of Ni‘mat Allāh al-
Jazā’irī (d. 1112/1701)”, en Iranian Studies, vol. 22, n° 4 (1989), págs. 47-81. 

Devin J. STEWART, “The Lost Biography of Bahā’ al-Dīn al-‘Āmilī and the Reign of Shah 
Ismā‘īl in Safavid Historiography”, en Iranian Studies, vol. 31, n° 2 (1998), págs. 177-205. 

Devin J. STEWART, “The Ottoman Execution of Zayn al-Dīn al-‘Āmilī”, en Die Welt des Is-
lams, vol. 48, n° 3-4 (2008), págs. 289-347. 

Devin J. STEWART, “Three Polemic Exchanges at the Safavid Court”, en École Pratique des 
Hautes Études (ed.), Bibliothèque de l’École des Hautes Études: Sciences Religieuses 137 
(Turnhout: Brepols, 2009). 

Aḥmad TAFAŻŻOLĪ, “Fahlavīyāt”, en Encyclopaedia Iranica IX, n° 2 (1999), págs. 158-162. 

D. G. TOR, “The Religious History of the Great Seljuq Period”, en Sheila R. Canby, Deniz
Beyazit & Martina Rugiadi (eds.), The Seljuqs and their Successors: Art, Culture and History
(Edimburgo: Edinburgh University Press, 2020), págs. 53-71.

‘Alī Akbar ZAMĀNĪ‘NIZHĀD (ed.), Shinākht‘nāmah-yi Bahā’ al-Dīn ‘Āmilī (Qum: 
Pazhūhishgāh-i ‘ulūm va farhang-i Islāmī, 1387 AHSh [2008]). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

129

Notas del traductor

i Al ser concedidas para el uso de la comunidad musulmana, las awqaf (singular: waqf) no podían ser gravadas 
por el fisco del sultán, al menos no en las interpretaciones más directas de la sharía. Como puede verse, por 
ejemplo, en Bethany J. Walker, “Popular Responses to Mamluk Fiscal Reforms in Syria”, en Bulletin d’études 
orientales, n° 58 (2009), págs. 51-68, la sharía estaba sujeta durante el medioevo a interpretaciones y reinter-
pretaciones que, a este respecto, buscaban el favorecimiento de los intereses privados o del sultán. No obstante, 
como norma general, conceder una propiedad para beneficio de la comunidad musulmana hace de esa propiedad 
una posesión de Dios, que está por encima del sultán. La manera de seguir beneficiándose de tal o cual waqf 
tras concederla era erigirse uno mismo en administrador de la concesión. Sobre el waqf, véase la nota al respecto 
(nota del traductor ii) que este traductor, con ayuda de Jessica Barrios, redactó para Erik Skare, “El control del 
estado en la teoría política de Hamás y de la Yihad Islámica Palestina”, en Asiática: Miscelánea de orientes, 
vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. La nota del traductor ii se ubica en la página 138. 

ii “El sello” de una categoría de personas es una expresión que se refiere a la encarnación del más alto nivel 
posible de perfección dentro de esa categoría. Mahoma, por ejemplo, es el “sello de los profetas”. En este caso, 
nos estamos refiriendo al muytahidí supremo, por decirlo de alguna manera. El muytahidí es aquel clérigo que 
se dedica a la reflexión sobre la ley islámica, un tipo de reflexión que se conoce como iytihad. Dado su carácter 
legal, un jurista de semejante prestancia suele recibir el visto bueno y ser incorporado a la estructura estatal, lo 
que significa que “el sello de los muytahidíes” es usualmente más que una expresión de encomio, y se convierte 
en un título o rango oficial. 

iii Los nuqtawíes son los seguidores de una variación esotérica del chiismo ismailí, una de las tantas heterodoxias 
del chiismo. Originarios del centro de Irán, se caracterizan por su insistencia en el celibato y en un esoterismo 
numerológico centrado en la prelación interpretativa del número 19 y en la división escatológica de la historia 
y el futuro de la humanidad en periodos de ocho mil y dieciséis mil años dentro de un total de sesenta y cuatro 
mil años. 

iv Para entonces, la ciudad que hoy conocemos como Estambul recibía el nombre de Constantinopla, e Istanbul 
se refería solo al complejo palaciego amurallado en que residía el sultán. Cito de Ehdem Ehlem, en su entrada 
sobre “Estambul (Bizancio; Constantinopla)” para la Encyclopedia of the Ottoman Empire: “Estambul es uno 
de los muchos nombres que recibe esta ciudad. La palabra Istanbul se deriva del griego coloquial eis tin polin, 
que significa “a la ciudad”; originalmente, el nombre Istanbul se refería solo a la ciudad amurallada, y excluía 
todos los suburbios, incluyendo Galata, Üsküdar y Eyüp. Para hablar de la ciudad entera, los otomanos siguieron 
usando el nombre bizantino de Constantinopla (en turco: Kostantiniyye) junto a cierto número de términos 
metafóricos: Daraliyye (La puerta sublime), Dersaadet (La puerta de la felicidad), Asitane-i Saadet (El umbral 
de la felicidad) o, por un breve periodo del siglo XVIII, Islambol (La ciudad del islam, también traducible como 
La plenitud del islam). Mientras duró el gobierno otomano, las fuentes occidentales siguieron refiriéndose a la 
ciudad con el nombre de Constantinopla, reservando el uso de Stamboul a la ciudad amurallada. Con el colapso 
del Imperio Otomano y el establecimiento de la República de Turquía, se abandonaron todos los nombres pre-
vios y la palabra Estambul pasó a designar la totalidad de la ciudad”. Véase Ehdem Ehlem, “Istanbul (Byzan-
tium; Constantinople)”, en Gábor Ágoston & Bruce Masters (eds.), Encyclopedia of the Ottoman Empire 
(Nueva York: Facts on File, 2009), pág. 286.  

v El derviche (en persa, darvīsh) es un musulmán sufí particularmente dado al ascetismo y al misticismo. Con 
frecuencia, se los conoce por su danzas de remolineo y por su uso del trance como forma de alcanzar el contacto 
con Dios.  

vi En ocasiones, la autora se refiere a Bahā’ al-Dīn como “el jeque”, dado que sus contemporáneos le reservaban 
ese trato, y dado que obtuvo el título de Shaykh al-Islām (“jeque del islam”) de Isfahán, para entonces ya con-
vertida en capital safávida. 

vii El duodécimo imán es una figura del islam que ha sido llamada para restablecer la justicia en el futuro. Según 
se alberguen creencias suníes o chiíes, ocultistas o no, puede creerse que esta persona ya nació (y fue ocultada 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 100-130 

130

por Dios para ser revelada en un tiempo futuro) o que no ha nacido. Aquellos que creen que ya nació suelen 
suscribir las variaciones duodecimanas chiíes del islam. 

viii En este punto, sobre la extensión de la lengua túrquica y de sus sucedáneos posteriores a lo largo de toda 
Asia, así como su relación con la lengua persa, el traductor quiere llamar la atención del lector sobre el siguiente 
artículo, publicado también por esta revista: Stephen G. Haw, “Reevaluación del rol de la lengua persa en la 
China de la dinastía Yuan”, en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 6-
59. En su reevaluación del persa, Haw exhibe una imagen en que la lengua túrquica, incluso desde el siglo X
pero sobre todo durante la Pax Mongolica, se vuelve la principal lengua de los intercambios comerciales y
diplomáticos en el Viejo Mundo. El hecho ha dejado huella aún hoy: en Irán, por ejemplo, lenguas túrquicas
como el azerí siguen siendo habladas por grandes segmentos de la población.

ix Ibn Battūṭah (1304-1369) fue un viajero musulmán magrebí. Su libro de viajes, conocido como al-Rihla, es 
uno de los textos clásicos de la tradición islámica. Después de su peregrinación a la Meca, sus destinos inclu-
yeron al-Andalus, Malí, China, India y Bizancio. Modernamente, en lenguas occidentales, su libro puede en-
contrarse anotado en cuatro volúmenes en las versiones de Defrémery-Sanguinetti (original en francés) y Gibb-
Beckingham (original en inglés). 



131



Entre Ningbo y Nara 

Las redes de los artesanos chinos que viajaban al Japón medieval 

Publicación original: 

Journal of Chinese History, vol. 9, n° 2 (2025), págs. 232-250. 

YIWEN LI 

ay un registro devocional en las estatuas budistas del famoso monasterio Tōdaiji 
東大寺, ubicado en Nara, que documenta lo siguiente: 

En 1196, hubo cuatro artesanos venidos del Song que hicieron los leones de piedra 
de la Puerta Intermedia, los guardianes de piedra del pasillo y las estatuas de los cua-
tro reyes celestiales, y entre esos artesanos había un tal Liulang. A estos artesanos les 
pareció que era difícil trabajar en sus esculturas con las piedras que pueden encon-
trarse en Japón, así que pidieron permiso para adquirir piedras de China. El transporte 
de esas piedras, así como otros gastos varios, alcanzó el costo de tres mil koku.1 i 

Este registro se refiere a la reconstrucción de Tōdaiji después de las Guerras Genpei –como 
se conoce a la guerra civil que sufrió Japón entre 1180 y 1185–; dada la importancia de 
Tōdaiji, su reconstrucción fue un gran proyecto de construcción para su tiempo. Las oracio-
nes que apenas cité nos revelan varias preguntas interesantes: ¿Por qué, para hacer los 

Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Luisa Fernanda Rojas Mon-
roy, Javier Quintero Ramírez y Daniel Styven López Nivia. 
Esta investigación fue financiada por el Fondo General de Investigaciones del Consejo de Becas de Investigación de 
Hong Kong (CityU 11604921). Agradezco sinceramente a Shih-shan Susan Huang, a los miembros del grupo de 
trabajo de “Habilidad y autoridad” del Max-Planck-Institut für Wissenschaftgeschichte (MPIWG) y a los revisores 
anónimos del Journal of Chinese History por sus valiosas sugerencias. 
1 “Todaiji zoryu kuyoki” 東大寺造立供養記 [El registro devocional de la construcción de Todaiji], en Hanawa Hokinochi 
塙保己一 (ed.), Gunsho rujiu 群書類従 (Tokio: Zoku gunsho ruiju kanseikai, 1932), núm. 435, pág. 107. 

H 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

132

monumentos, este prestigioso monasterio japonés acabó reclutando picapedreros chinos? 
¿Qué hizo que la circulación de personal y materiales entre China y Japón fuera posible en 
esta época? Además de la naturaleza de las piedras japonesas, ¿a qué otras dificultades se 
enfrentaron los artesanos chinos durante su trabajo en el Japón, y qué encontraron que obrara 
en su favor? ¿Qué pasó con los artesanos chinos después de la culminación de su proyecto 
de Tōdaiji? 

Al explorar los registros textuales chinos y japoneses, así como la evidencia visual del trabajo 
de la montea, este artículo investiga la red que llevó a los artesanos, junto con sus materiales, 
de China a Japón, y arroja luz sobre la relación entre los artesanos y los monumentos religio-
sos desde una perspectiva transnacional. Estos artesanos migrantes chinos estaban lejos de 
ser un grupo aislado: tenían conexiones con marineros mercantes, con monjes budistas y con 
los mecenas de estos monjes, todo mientras cooperaban y competían con los artesanos japo-
neses locales. Gracias a ciertos estudios pioneros que han rastreado las experiencias de varios 
picapedreros chinos que migraron al Japón, así como la de sus descendientes, este artículo 
ofrece un análisis más profundo de la red que facilitó la migración de los artesanos chinos a 
Japón, y explora la manera en que la experticia y las conexiones de estos artesanos migrantes 
les ayudaron a arraigarse en una nueva sociedad.2 Además, este estudio examina  la cronolo-
gía de su migración dentro del contexto más amplio de la transformación social de Japón, 
con lo que se busca resaltar la conectividad a que dieron vida las redes marítimas del Asia 
Oriental premoderna. 

Ningbo 

Hogar, sitio de entrenamiento y lugar de oportunidades 

El registro devocional que cité antes no menciona el lugar de origen de los picapedreros 
chinos, pero las demás piezas en piedra de su autoría que han sobrevivido hasta hoy nos 
ayudan a llenar esas lagunas. Una inscripción en una estupa de piedra perteneciente al mo-
nasterio de Hannyaji 般若寺, en Nara, establece un vínculo entre Ningbo, los picapedreros 
chinos mencionados y Tōdaiji, al mismo tiempo que revela la estructura fundamental de la 
red que se investiga en este artículo. 

2 El estudioso japonés Yamakawa Hitoshi 山川均 ha llevado a cabo una investigación muy completa que rastrea 
tanto a los picapedreros migrantes chinos como a sus descendientes en Japón. Su obra incluye una corta monografía 
y un volumen editado: Yamakawa Hitoshi, Sekizōbutsu ga kataru chūsei shokunō shūdan 石造物が語る中世職能集団 
[Los grupos medievales de oficios vistos a través de la montea] /Tokio: Tamakawa shuppansha, 2006) y Yamakawa 
Hitoshi (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo 
Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

133

De acuerdo con esa inscripción de veinte líneas, la estupa de piedra fue construida por I no 
Yukiyoshi 伊行吉 en 1261 para remembranza de su difunto padre, I no Yukisue 伊行末, y como 
rezo por el bienestar de su madre. En la primera línea de la inscripción, Yukiyoshi escribió 
que su padre, Yukisue, era originario de Mingzhou, en el país Song. En las siguientes oracio-
nes, Yukiyoshi hacía énfasis sobre la contribución de su padre a la reconstrucción de Tōdaiji 
a finales del siglo XII. Yukiyoshi mencionó allí que, cuando su padre llegó de Japón, el ci-
miento de piedra del salón del Buda de Tōdaiji había sido destruido por completo, de forma 
que Yukisue trabajó con el afamado escultor chino Chen Heqing 陳和卿 en su proyecto de 
reconstrucción. Mientras que Chen Heqing fundía la estatua del Gran Buda, Yukisue recons-
truyó los cimientos de piedra de varios de los salones de Tōdaiji.3 

Esta inscripción de Hannyaji nos ha provisto con información crucial a la hora de investigar 
el grupo de picapedreros chinos que aparece en el registro devocional de Tōdaiji. La inscrip-
ción nos dice que el grupo de picapedreros venía de Mingzhou –el actual Ningbo– y que al 
menos uno de los cuatro picapedreros se quedó en Japón después del proyecto de Tōdaiji, 
tomando para sí el nombre a la japonesa de I no Yukisue y creando una familia en Japón. Si 
consideramos que Yukisue murió cerca de sesenta años después de la reconstrucción de 
Tōdaiji, debe haber llegado a Japón cuando aún era muy joven. Además, aparentemente, Yu-
kiyoshi, el hijo de Yukisue, también era un picapedrero profesional capaz de hacer trabajos 
de montea en los monasterios budistas del área de Nara. 

En esta sección del artículo examinaré el papel de Ningbo, el lugar en que los picapedreros 
chinos recibieron su entrenamiento inicial y donde encontraron la oportunidad de ir a trabajar 
a tierras extranjeras. En esta sección, mostraré que no fue una coincidencia que estos picape-
dreros fueran de Ningbo. En los siglos XII y XIII, las esculturas de piedra eran bastante 
comunes en Ningbo, especialmente entre las élites del lugar. No solo eso, sino que, debido al 
papel vital que jugó Ningbo en los intercambios entre Japón y China de ese periodo, la red 
establecida en consecuencia facilitaba convenientemente el movimiento de personas y mate-
riales de Ningbo a Japón; el caso de nuestros picapedreros enriquece aún más nuestra com-
prensión de estas redes.4 

Actualmente, Ningbo tiene el más grande catálogo de monumentos en piedra de los siglos 
XII y XIII que hay en China. Según una revisión reciente, el área del lago Dongjian 東錢湖, 
ubicado al oriente de Ningbo, tiene alrededor de doscientas esculturas de piedra datadas del 
periodo Song del sur (1127-1276), de las cuales el 80% se encuentran en las tumbas de la 

3 Shimizu Shunmyō 清水俊明 (ed.), Sekizō bijutsu 石造美術 [Arte de la montea], vol. 7: Nara Kenshi 奈良県史 [Histórico 
de la Prefectura de Nara] (Tokio: Meicho shuppan, 1984), pág. 99. 
4  Para una revisión de las obras representativas sobre Ningbo y sobre Japón, véanse Richard von Glahn, “The 
Ningbo-Hakata Merchant Network and the Reorientation of East Asian Maritime Trade, 1150-1350”, en Harvard 
Journal of Asiatic Studies, vol. 74, n° 2 (2014), págs. 249-279, y Nakajima Gakushō 中島楽章 & Itō Kōji 伊藤幸司 
(eds.), Ninpō to Hakata 寧波と博多 [Ningbo y Hakata] (Tokio: Kyūko Shoin, 2013). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

134

prominente familia Shi (véase el Mapa 1).5 La familia Shi estaba profundamente arraigada a 
Ningbo porque tres miembros de la familia –Shi Hao 史浩 (1106-1194), Shi Miyuan 史彌遠 
(1164-1233) y Shi Songzhi 史嵩之 (1190-1256)– ascendieron a la posición de gran canciller 
y hacían parte de las familias de élite más notorias bajo la dinastía Song.6 Debido a las rela-
ciones locales de la familia Shi con la ciudad de Ningbo y debido a su prominencia allí, esta 
tenía tanto motivos como recursos para construir sus magníficos mausoleos familiares. Estos 
se congregaron en las áreas nororiental y suroriental del lago Dongqian y tenían grandes 
estatuas de piedra: ovejas de piedra, caballos de piedra, tigres de piedra y figuras de piedra 
de funcionarios tanto civiles como militares.7 Alineados con la vía de los espíritus que tenían 
casi todos los cementerios, estos monumentos de piedra eran más grandes que las figuras de 
tamaño real: las figuras de piedra miden usualmente más de tres metros de altura, mientras 
que los animales de piedra tienen más de 1,8 metros de altura. Todas las esculturas de piedra 
fueron talladas cuidadosamente con muchos detalles decorativos. 

Mapa 1. Distribución de los monumentos de piedra alrededor de lago Dongqian. 

Los monumentos de piedra de las tumbas de la familia Shi atestiguan la existencia de un 
número considerable de picapedreros bastante habilidosos en el área. La terminación de estos 

5 Yang Gucheng 楊古城 & Gong Guorong 龔國榮, Nan Song shidiao 南宋石雕 [Esculturas de piedra en el Song del sur] 
(Ningbo: Ningbo chubanshe, 2006), págs. 11 y 159-162. 
6 Richard L. Davis, Court and Family in Sung China, 960-1279: Bureaucratic Success and Kinship Fortunes for the 
Shih of Ming-chou (Durham: Duke University Press, 1986). 
7 Yang & Gong, Nan Song shidiao, págs. 11-12; Richard L. Davis, “The Shi Tombs at Dongqian Lake”, en Journal of 
Song-Yuan Studies, n° 26 (1996), págs. 201-216. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

135

monumentos de piedra data de un periodo de más de un siglo, entre la década de 1130 y la 
de 1240, de manera que, probablemente, hubo múltiples generaciones de picapedreros invo-
lucrados en esos proyectos.8 Algunos sitios budistas de Ningbo también preservan trabajos 
en piedra de la era Song, aunque fragmentarios, y esos trabajos sugieren que, con toda pro-
babilidad, los picapedreros trabajaban tanto con la familia Shi como con los monasterios 
locales. Por ejemplo, el monasterio de Daci tiene un capitel que es idéntico al de los pilares 
de piedra de la tumba de Shi Miyuan.9 

El gran tamaño de estos monumentos de piedra también revela importantes pistas que pode-
mos seguir al reconstruir las organizaciones de trabajo de los picapedreros de la época. Pese 
a que el arte de la montea en Ningbo y en Tōdaiji ha recibido cierta atención académica, la 
organización y la dinámica exacta de los artesanos aún no se ha convertido en un punto de 
discusión. Este artículo se propone reconstruir las posibilidades de este proceso, lo cual ex-
pandirá nuestro conocimiento no solo sobre este grupo particular de maestros sino también 
sobre artesanos de tipo similar. 

Hacer un monumento de piedra de tres metros de alto es una tarea de varias etapas que re-
quiere, sin duda, de trabajo en equipo. En la China premoderna, las cuadrillas de artesanos 
estaban compuestos, con frecuencia, de miembros de una misma familia, y tal vez a veces 
también incluían amigos y vecinos. Los equipos de trabajo eran, pues, estables, y la colabo-
ración frecuente entre los miembros de la familia les permitía mejorar la eficiencia. Los re-
gistros históricos también muestran evidencia de la existencia de equipos familiares: se re-
gistró que el escultor Chen Heqing, a quien mencioné antes, participó en la reconstrucción 
de Tōdaiji junto a su hermano, Chen Fozhu.10 El hecho de que I no Yukiyoshi siguiera los 
pasos de su padre y se convirtiera en un picapedrero profesional también demuestra que hacer 
de las habilidades artesanales una profesión familiar era en ese entonces bastante común. 

La naturaleza del trabajo en equipo basado en la familia también proveía de entrenamiento a 
los novicios de cada una de estas profesiones específicas. Por ejemplo, los niños de las fami-
lias de picapedreros, mientras crecían, estaban expuestos a todas las técnicas de esa profesión 
desde edad temprana, y puede que hayan participado en tareas sencillas, como la limpieza de 
los sitios de trabajo o la preparación de los materiales en bruto, desde que eran muy pequeños. 
Por tanto, pese a que es probable que Yukisue no tuviera más de veinte años cuando llegó a 
Japón procedente de Ningbo, puede que ya estuviera en posesión de un amplio conocimiento 
en el tallado de la piedra, lo cual constituía un recurso importante que le serviría de apoyo a 
lo largo de su carrera profesional en tierras extranjeras. 

8 Yang & Gong, Nan Song shidiao, págs. 11-41. 
9 Liu Hengwu 劉恆武, Ningbo gudai duiwai wenhua jiaoliu–yi lishi wenhua yicun wei zhongxin 寧波古代對外文化交流

—以歷史文化遺存為中心 [Los intercambios culturales transmarinos de Ningbo en el periodo premoderno: énfasis en las 
reliquias culturales históricas] (Beijing: Haiyang chubanshe, 2009), pág. 132.
10 “Tōdaiji zōryū kuyōki”, pág. 103. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

136 

Otros factores clave que contribuían a la predominancia de la cultura de la piedra en Ningbo 
y que, de hecho, afectaban las habilidades de los picapedreros, eran la disponibilidad y las 
características de los materiales en bruto cerca de Ningbo. Cerca de treinta y cinco kilómetros 
al occidente del lago Dongqian había una cantera de alta calidad, famosa por producir un tipo 
de piedra llamada “piedra del jardín de los ciruelos”.11 La piedra del jardín de los ciruelos es 
un tipo de arenisca tobácea volcánica que tiene una textura más dura que la de las tobas más 
comunes y que se distingue por su color rosáceo. La textura dura hace de la piedra del jardín 
de los ciruelos una piedra ideal para la presentación de detalles sofisticados, y permite una 
mayor durabilidad contra la erosión propia del ambiente y del clima. 

Muchas de las esculturas de piedra ubicadas en los mausoleos de la familia Shi, especial-
mente aquellas que se hicieron en el periodo en que la familia Shi era más próspera, están 
hechas de piedra del jardín de los ciruelos. La ubicación geográfica de la cantera también era 
bastante conveniente: quedaba cerca de una red de vías acuáticas bien desarrollada. Las pie-
dras que se obtenían allí podían ser transportadas al puerto de Ningbo por vía de los ríos Yin 
y Fenghua.12 Estas vías acuáticas no solo garantizaban un transporte fácil a los mausoleos de 
la familia Shi, sino que también facilitaron la exportación de la piedra a Japón. 

La arqueología ha detectado evidencia que muestra que los talleres de los picapedreros que-
daban en el área de la cantera, lo que sugiere que los picapedreros procesaban primero la 
piedra cerca de la cantera y luego transportaban sus trabajos a medio terminar al mausoleo 
de la familia Shi, donde añadían los detalles finales.13 Este descubrimiento arqueológico es 
crucial para la visualización de las fases  y la división del trabajo entre los maestros artesanos, 
y nos da pistas para que reconstruyamos la manera en que se hicieron los leones de Tōdaiji. 

Según la investigación académica, los leones de piedra del monasterio Tōdaiji también están 
hechos de piedra del jardín de los ciruelos, cuyo transporte a Japón, a petición de los picape-
dreros chinos, tuvo que costar una fortuna. La textura única de la piedra del jardín de los 
ciruelos también explica por qué a los picapedreros viajantes venidos de China les pareció 
que las piedras de Japón hacían difícil el trabajo. Las piedras ubicadas en las cercanías de 
Tōdaiji parecían tener una textura más suave, distinta a la de la piedra del jardín de los cirue-
los, con la que se habían familiarizado los picapedreros recién llegados. 

A finales del siglo XII, no es coincidencia que hayan llegado a Japón tanto los picapedreros 
chinos de Ningbo como las piedras que venían de esa misma área. Desde mediados del siglo 
IX se había estado desarrollando una red marítima compuesta por mercaderes itinerantes y 

 
11 Sato Asei 佐藤亞聖, “Ninpō shūhen no sekizai” 寧波周辺の石材 [Piedras en los alrededores de Ningbo], en Yamakawa 
Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de 
estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012), págs. 128-129. 
12 Liu, Ningbo gudai duiwai wenhua jiaoliu, pág. 138. 
13 Unoki Motoyuki 鵜木基行, “Tōsenko sekizōgun no seisakuchi nitsuite” 東銭湖石像群の制作地について [Acerca del sitio 
de fabricación de las estatuas de piedra del lago Dongqian], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō 
bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012), 
pág. 138. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

137 

monjes peregrinos, red esta que conectaba estrechamente el delta del bajo Yangzi, en China, 
con el norte de Kyushu.14 Durante los siglos XII y XIII, Ningbo era el puerto comercial más 
importante para los intercambios sino-japoneses. Lo que es más importante, Ningbo no solo 
servía como nodo comercial sino que era también un destino religioso popular entre los pe-
regrinos budistas japoneses. Esta naturaleza dual de la red que estamos describiendo, así 
como de sus nodos clave, provocó intercambios que tenían efectos multifacéticos. 

Por tanto, Ningbo también sirvió de escenario para el establecimiento de un vínculo budista 
entre los picapedreros y el monasterio de Tōdaiji. Ningbo era el lugar de algunos de los mo-
nasterios budistas más prestigiosos de la China Song, como el de Ashoka 阿育王 y el Tiantong 
天童; los dos fueron incluidos en el sistema de las Cinco Montañas, designado por la corte, y 
disfrutaron de un gran mecenazgo imperial.15 Se registró que Chōgen 重源, supervisor de 
facto del proyecto de Tōdaiji, visitó Ningbo y el monasterio de Ashoka en 1168.16 Como 
muestro en el Mapa 1, el monasterio de Ashoka queda adyacente, en términos geográficos, 
al lago Dongqian y a varias tumbas de la familia Shi. Es razonable suponer que Chōgen vio 
varios de los monumentos de piedra de la familia Shi durante su visita a Ningbo. 

Algunos académicos incluso especulan con la posibilidad de que Chōgen haya conocido en 
persona a algún miembro de la familia Shi, y yo misma soy favorable a esta posibilidad.17 
En el periodo Song, no era inusual que los monjes peregrinos japoneses establecieran cone-
xiones con los intelectuales chinos, pues compartían muchos intereses en las artes y en las 
enseñanzas budistas. Por ejemplo, en el siglo XI, beneficiándose de sus excelentes habilida-
des caligráficas, el monje japonés Jakushō 寂照 (962-1034) se ganó cierta reputación entre 
los círculos de la élite letrada china e incluso se hizo amigo cercano de Ding Wei 丁謂 (966-
1037), un alto funcionario.18 Lou Yue 樓鑰 (1137-1213), un prominente académico-funciona-
rio procedente de otra de las familias prestantes de Ningbo, escribió un ensayo para el mo-
nasterio Tiantong en que celebraba la terminación del Pabellón de los Mil Budas de este.19 
En ese ensayo, Lou Yue también mencionó específicamente que el monje japonés Eisai 栄西 

 
14 Yiwen Li, Networks of Faith and Profit: Monks, Merchants, and Exchanges between China and Japan, 839-1403 
CE (Cambridge: Cambridge University Press, 2023), cap. 2. 
15 Michael J. Walsh, “The Buddhist Monastic Economy”, en John Lagerwey & Pierre Marsone (ed.), Modern Chinese 
Religion I: Song-Liao-Jin-Yuan (960-1368 AD) (Leiden: Brill, 2015), págs. 1270-1303. 
16 Nara kokuritsu hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Dai kanjin Chōgen: Tōdaiji no Kamakura fukkō to aratana bi 
no sōshutsu 大勧進重源: 東大寺の鎌倉復興と新たな美の創出 [El gran kanjin Chōgen: la restauración de Tōdaiji durante el 
periodo Kamakura y la creación de una nueva belleza] (Nara: Nara kokuritsu hakubutsukan, 2006), pág. 10. 
17 Yamakawa Hitoshi 山川均, “Ninpō no sekizo bunka to Nihōn e no eikyō” 寧波の石造文化と日本への影響 [La cultura 
de la piedra en Ningbo y su influencia sobre Japón], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 
寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012), pág. 
331. 
18 Yang Yi 楊億, Yang Wengong tan yuan 楊文公談苑 [Compilación de las conversaciones de Yang Wengong] (Shanghai: 
Shanghai guji chubanshe, 1993), pág. 12. 
19 Lou Yue 樓鑰, “Tiantong san qianfoge ji” 天童山千佛閣記 [Registro del pabellón de los mil Budas de la Montaña 
Tiantong], en Gongkui ji 攻媿集 [Compilación de ensayos del señor Gongkui] (Beijing: Zhonghua shuju, 1985), pág. 
501. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

138 

(1140-1215; también puede leerse como Yōsai) se las arregló para organizar el envío de ma-
dera de Japón a Ningbo en apoyo de la construcción de ese pabellón. Eisai y Chōgen eran 
cercanos, y algunas fuentes indican que los dos pudieron haber visitado juntos el monasterio 
de Ashoka, en Ningbo, en 1168.20 Pese a que el envío de madera a Ningbo tuvo lugar después 
de la segunda visita de Eisai a China (1187-1191), no sería sorprendente que Eisai y Chōgen 
hubieran establecido contacto con las élites locales durante su visita de 1168. 

Los miembros de la familia Shi eran devotos mecenas budistas, de manera que si aparecía la 
oportunidad de conocer a algún monje peregrino japonés, lo más probable es que la aprove-
charan. Según los cálculos del estudioso japonés Kimiya Yasuhiro, cerca de veinte monjes 
japoneses visitaron China en el siglo XI.21 Es probable que el número haya aumentado en el 
siglo XII, pero los monjes japoneses seguían siendo visitantes lo suficientemente raros como 
para atraer fácilmente la atención de las élites locales. Además, vale la pena señalar que la 
familia Shi donó recursos a múltiples monasterios locales de Ningbo.22 También hicieron 
construir el Templo Funerario Budista (Gongdefen si 功德墳寺) para su familia.23 Así las cosas, 
podemos asumir con alguna seguridad que los picapedreros que hicieron las esculturas de 
piedra para los mausoleos de la familia Shi también trabajaron en otros proyectos relaciona-
dos con el budismo y patrocinados por la familia Shi. Así pues, podemos ver que los picape-
dreros de Ningbo no eran meramente un grupo de trabajadores que se limitaba a encargarse 
de sus piedras y sus herramientas, sino que eran parte de una red y estaban bien conectados 
con las élites locales, con algunas instituciones religiosas notorias y, muy probablemente, con 
ciertos visitantes foráneos. 

Al armar el rompecabezas de la evidencia esparcida, se nos muestra que, a finales del siglo 
XII, la comisión de esculturas de piedra se volvió una moda entre las élites locales de Ningbo. 
Los picapedreros establecidos en Ningbo eran probablemente un número considerable, y la 
provisión abundante de materiales en piedra de alta calidad provocó un crecimiento aún ma-
yor de la cantidad de los monumentos de piedra de la región. Ningbo, al ser un nodo tanto 
comercial como religioso en la red que conectaba a China con Japón, atraía peregrinos bu-
distas de Japón y, por esa vía, abrió a los picapedreros chinos las puertas de un mundo aún 
más grande. 

 

 

 
20 Kokan Shiren 虎關師煉, Genkō shakusho 元亨釈書 [Registros budistas compilados en la era de Genkō] (Tokio: Keizai 
zasshisha, 1901), pág. 23. 
21 Kimiya Yasuhiko 木宮泰彥, Ri-Zhong wenhua jiaoliu shi 日中文化交流史 [Historia de los intercambios culturales entre 
Japón y China] (Beijing: Shangwu yinshuguan, 1980), págs. 255-258. 
22 Higashiajia bijutsu bunka kōryū kenkyūkai 東アジア美術文化交流研究会 (ed.), Ninpō no bijutsu to kaiiki kōryū 寧波の

美術と海域交流 [Las artes de Ningbo y los intercambios transmarinos] (Fukuoka: Chugoku shoten, 2009), pág. 29. 
23 Huang Minzhi 黃敏枝, Song dai fojiao shehui jingji shi lunji 宋代佛教社會經濟史論集 [Ensayos sobre la historia socio-
económica del budismo durante la dinastía Song] (Taipei: Xuesheng shuju, 1989), pág. 258. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

139

Todaiji 

¿Nuevo lugar de trabajo, antiguos colegas? 

La coyuntura jugó un rol fundamental en la migración de los picapedreros chinos. A finales 
del siglo XII, el revolcón político de Japón había tenido un impacto profundo sobre varios 
aspectos de esa sociedad, incluyendo cambios en la organización de los artesanos de Japón. 
Los artesanos chinos llegaron y se unieron a varios proyectos de construcción de muy alto 
perfil. Como muestro más adelante, ya que China había sido por largo tiempo una fuente del 
budismo japonés, las autoridades religiosas y políticas japonesas tenían las artes budistas 
chinas en alta estima. A diferencia de los sutras, que debían ser traducidos para poder ser 
accesibles a los aprendices de Japón, los objetos rituales budistas podían ser puestos en uso 
de forma directa, de manera que estos ofrecían a los devotos un acceso directo al poder del 
Buda.24 Con toda probabilidad, se valoraba a los artesanos chinos por su capacidad de pro-
ducir auténticas obras de arte chinas. Por un lado, facilitaron los cambios que hubo en este 
campo en Japón y dejaron una marca muy clara con sus obras distintivas; por el otro, también 
se enfrentaron a muchos retos al ajustarse a su nuevo ambiente de trabajo. 

Los seis años de las guerras Genpei entre los clanes Minamoto y Taira causaron daños de-
vastadores a muchas partes de Nara, y la reconstrucción de posguerra se convirtió en una 
tarea crucial, pues esta reconstrucción era una manera importante de anunciar el poder de la 
nueva autoridad y la restauración del orden. Entre los edificios que necesitaban de una repa-
ración urgente sobresalían los monasterios de Kōfukuji 興福寺 y Tōdaiji. Ambos monasterios 
tenían vínculos sólidos con la corte japonesa y con sus aristócratas. El monasterio de Tōdaiji 
era un gran monasterio construido por el antiguo emperador Shōmu 聖武 (701-756, r. 724-
749) a mediados del siglo VIII, periodo que correspondió a una edad de oro en Japón. El
monasterio de Kōfukuji fue construido alrededor de la misma época y sirvió al clan Fujiwara
como templo del clan, uno de los más poderosos de la corte de la época.25

La reconstrucción de Kōfukuji y de Tōdaiji exhibe diferencias dicientes en cuanto al recluta-
miento de la mano de obra, reflejo de las transformaciones más amplias que tuvieron lugar 
en varios aspectos de la sociedad japonesa de entonces. En 1181, solo un año después de la 
destrucción de Kōfukuji, la corte japonesa se mostró lista para reparar ese monasterio. El 
arreglo para organizar la reconstrucción siguió en su mayoría las normas para los proyectos 
de construcción patrocinados por el estado. La corte anunció el establecimiento de una 

24 Cynthea J. Bogel, “Situating Moving Objects: A Sino-Japanese Catalogue of Imported Items 800 CE to the Pre-
sent”, en Jan Mrazek & Morgan Pitelka (eds.), What’s the Use of Art?: Asian Visual and Material Culture in Context 
(Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2008), pág. 150. 
25 John M. Rosenfield, Portraits of Chōgen: The Transformation of Buddhist Art in Early Medieval Japan (Leiden: 
Brill, 2012); Janet R. Goodwin, Alms and Vagabonds: Buddhist Temples and Popular Patronage in Medieval Japan 
(Honolulu: University of Hawai‘i Press, 1994); Mikel Bauer, The Power of Ritual: An Integrated History of Medieval 
Kōfukuji (Tesis de doctorado, Universidad de Harvard, 2010). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

140

oficina dedicada especialmente a la supervisión de ese proyecto: la Oficina para la Recons-
trucción de Kōfukuji (zō Kōfukuji sho 造興福寺所); también nombró maestros artesanos a 
cargo de varias tareas y decidió la manera en que los gastos de la reconstrucción se distribui-
rían entre la corte, el clan Fujiwara y el monasterio mismo.26 Los artesanos que participaron 
en el proyecto de Kōfukuji se distribuían en tres grupos: artesanos de la corte, artesanos con-
tratados por la oficina recién establecida y artesanos contratados por Kōfukuji. Entre los tres 
grupos, los artesanos de la corte, cuyo título significa literalmente “artesanos enviados desde 
la capital” (kyōkatakumi 京下工), disfrutaban del más alto estatus, y los más prominentes de 
entre ellos tenían rangos oficiales, algunos hasta el quinto. Los nombres de estos artesanos 
de la corte también aparecen en los diarios de los aristócratas, que nos cuentan que estos 
participaron en la construcción de palacios, monasterios y residencias aristocráticas. En 
Kōfukuji, estaban a cargo de la reconstrucción de los edificios más importantes del complejo 
monástico, incluidos el salón dorado, el salón de conferencias y la puerta sur.27 

Los artesanos contratados por la Oficina para la Reconstrucción de Kōfukuji eran también, 
esencialmente, empleados de la corte, pero parece que estos artesanos recibían nombramien-
tos que eran, con frecuencia, temporales, es decir, en puestos fuera de la capital para proyec-
tos específicos. El último grupo, el de los artesanos contratados por Kōfukuji, era identificado 
como “artesanos del monasterio” (teratakumi 寺工), residían y trabajaban en Nara y habían 
participado en muchos proyectos de construcción y manutención de Kōfukuji. Vale la pena 
señalar que esos artesanos del monasterio no trabajaban exclusivamente para Kōfukuji. Por 
ejemplo, algunos artesanos del monasterio que trabajaban en el proyecto de Kōfukuji perte-
necían a la misma familia, y sus nombres también aparecen en la construcción del santuario 
de Kasuga 春日, también ubicado en Nara, llevada a cabo en 1215.28 Mientras que los artesa-
nos de la corte disfrutaban claramente de un estatus más alto y tenían a su cargo las tareas 
más importantes de la construcción, la división del trabajo entre los artesanos contratados por 
la oficina y los artesanos del monasterio no muestra muchas diferencias jerárquicas. Los ar-
tesanos contratados por la oficina eran responsables del trabajo en secciones algo más im-
portantes de la arquitectura (por ejemplo, la puerta media), pero los dos grupos también co-
laboraban en las reparaciones del corredor, y los dos construyeron algunas de las residencias 
de los monjes.29 

La organización de la reconstrucción de Kōfukuji representaba en buena medida el patrón 
predominante en el Japón Heian,ii con la corte en el rol de liderazgo y el monasterio compar-
tiendo con ella parte de la responsabilidad. En cambio, la situación en la reconstrucción de 
Tōdaiji señaló el comienzo de una nueva era. La turbulencia política de finales del siglo XII 
acarreó pesadas pérdidas para la administración gubernamental japonesa. Para la 

26 Ōgawa Naomi 大河直躬, Banjō 番匠 [Artesanos] (Tokio: Hōsei daigaku shuppankyoku, 1971), pág. 3. 
27 Ōgawa, Banjō, págs. 6 y 8. 
28 Ōgawa, Banjō, págs. 5-8. 
29 Ōgawa, Banjō, pág. 8. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

141

reconstrucción de Tōdaiji, debido a que la corte japonesa no podía permitirse el patrocinio 
de muchos proyectos de construcción al tiempo, y debido a que Tōdaiji, a diferencia de Kōfu-
kuji, no gozaba de la protección de un clan poderoso, se tuvo que conseguir el dinero sufi-
ciente, los materiales de producción y la mano de obra, en su mayoría, por cuenta propia. 

El monje Chōgen, el supervisor de facto de la reconstrucción de Tōdaiji, fue seleccionado 
principalmente debido a su sobresaliente capacidad para reunir los recursos que se necesita-
ban. Chōgen pasó una parte significativa de su vida como monje itinerante, y sus pisadas 
cubrieron muchas partes del occidente de Japón.30 Su experiencia mezclándose con la gente 
de varios estratos sociales lo equipó con la habilidad de solicitar donaciones y de reclutar 
trabajadores venidos de una amplia base poblacional. Siguiendo el consejo de Chōgen, la 
corte japonesa animó a las masas a contribuir al proyecto de Tōdaiji y promulgó un edicto 
que decía: “Aquellos que den limosna para este propósito, incluso si se tratara tan solo de un 
grano de arroz, de medio centavo, de una herramientilla, o de un tronco de un pie de tamaño, 
prosperarán para siempre y en todo lugar por medio del poder de sus buenas obras”.31 Es 
digno de anotar que solicitar donaciones a las masas era una forma efectiva de unir a la gente 
bajo una buena causa, lo cual es un paso importante en la restauración del orden social. Ade-
más, la corte japonesa también concedió a Chōgen el poder de construir una red de santuarios 
especiales (bessho 別所) para recolectar los materiales de construcción de varios lugares del 
occidente de Japón. Por ejemplo, la madera necesaria para la construcción venía principal-
mente de la prefectura de Suō, y la red de bessho se encargó del transporte de esta.32 Dado 
que la red de bessho incluía varios puertos, es bastante probable que esta también haya hecho 
posible el transporte de la piedra del jardín de los ciruelos. 

La manera en que Chōgen reclutó a los artesanos del proyecto Tōdaiji se relaciona de manera 
aún más directa con el foco de este artículo. Pese a que aún existían las antiguas organizacio-
nes gubernamentales de artesanos que mencioné antes, los cambios ya habían comenzado. 
La corte no era capaz de apoyar múltiples proyectos masivos al mismo tiempo, y las organi-
zaciones gubernamentales de artesanos empezaron a decaer.33 En esa línea, Chōgen dependió 
sobre todo de trabajadores independientes que él mismo reclutó para la reconstrucción de 
Tōdaiji. Además, la transformación de las organizaciones artesanales que tuvo lugar en los 
siglos XII y XIII dejó también espacio para los recién llegados.  

Los artesanos chinos tuvieron una presencia notable en la reconstrucción de Tōdaiji, pero 
esto ocurrió probablemente porque tomaron posiciones prominentes dentro del proyecto y, 
por tanto, sus nombres fueron preservados en los registros históricos. El escultor principal a 
cargo de la reparación del Gran Buda fue el ya mencionado Chen Heqing, mientras que el 
grupo de I no Yukisue estuvo a cargo de la montea. Debido a que el budismo llegó 

30 Rosenfield, Portraits of Chōgen, págs. 32-34; Goodwin, Alms and Vagabonds, págs. 80-86. 
31 Goodwin, Alms and Vagabonds, pág. 78. 
32 Goodwin, Alms and Vagabonds, pág. 90; Rosenfield, Portraits of Chōgen, págs. 35-38. 
33 Amino Yoshihiko, Rethinking Japanese History (Ann Arbor: The University of Michigan Press, 2012), pág. 56. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

142 

originalmente al archipiélago japonés por medio de China y de la península coreana, los fe-
ligreses japoneses hacía tiempo que reconocían a China como fuente de las enseñanzas y las 
artes devocionales auténticas del budismo. Entre el siglo IX y el XI, era común que los pere-
grinos japoneses copiaran o encargaran arte budista –como las estatuas budistas o las man-
dalas– en China para traer esas piezas de vuelta a Japón. A veces, los pintores japoneses 
viajaban junto a los monjes en sus viajes de peregrinación a China para producir bocetos 
precisos de las estatuas budistas chinas, lo que les permitía hacer copias exactas una vez 
estuvieran de regreso en Japón.34 Durante el periodo Song, Ningbo fue también casa de ta-
lleres especializados en la producción de pinturas budistas, y una gran proporción de esas 
pinturas se exportó a Japón.35 Chōgen, particularmente, era un apasionado del transplante del 
arte Song a Japón.36 Sin embargo, a diferencia de la práctica previa de comprar piezas de arte 
budista chinas, Chōgen invitó directamente a sus hacedores, a los artesanos, a trabajar en 
Japón. 

Entre los incontables artesanos de China, ¿quiénes eran los que tenían más probabilidades de 
viajar a Japón para trabajar? Y ¿qué ventajas y desventajas tenían como trabajadores extran-
jeros? Cuando examinamos el grupo de los artesanos chinos que trabajaron en el monasterio 
de Tōdaiji, se hace claro que los vínculos familiares y geográficos eran muy importantes: no 
eran solo de gran significado entre los mismos artesanos viajantes, sino que también eran 
cruciales para unirlos a su gente al otro lado del mar. En la primera sección de este artículo, 
mencioné que muchas organizaciones de artesanos estaban basadas en la familia, y discutí 
los beneficios de estos arreglos. La situación era similar en Japón. Muchos artesanos que 
aparecen en los registros japoneses venían de familias de artesanos y trabajaban con sus pa-
dres, hijos y hermanos. También era común ver que hubiera competencia entre distintas fa-
milias.37 

Aquí, los vínculos geográficos merecen de una investigación completa. En la anterior sección, 
señalé la manera en que Ningbo se convirtió en un factor clave en el intercambio de personal: 
Ningbo era la ventana que permitía a los visitantes japoneses como Chōgen conocer los últi-
mos desarrollos de los estilos artísticos chinos y enterarse de la existencia de estos artesanos; 
mientras tanto, con todas las rutas marítimas que se habían desarrollado y con la aparición 
de viajeros experimentados, Ningbo se volvió también la puerta hacia el mundo exterior para 
la gente que residía allí. Vale la pena hacer énfasis en que no solo los picapedreros eran de 
Ningbo; también los escultores, Chen Heqing y su hermano, eran de Ningbo, más 

 
34 Para revisar algunos ejemplos, véanse Valerie Hansen, “The Devotional Use of Buddhist Art in Ennin’s Diary”, en 
Orientations, vol. 45, n° 3 (2014), págs. 76-82; Jōjin 成尋, Xinjiao can Tiantai Wutai shan ji 新校參天台五臺山記 
[Registro de peregrinajes de los montes Tiantai y Wutai] (Shanghai: Shanghai guiji chubanshe, 2009). 
35 Nara kokuritsu hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Seichi Ninpō: Nihon Bukkyō 1300-nen no genryū: subete wa 
koko kara yatte kita 聖地寧波: 日本仏教 1300 年の源流: すべてはここからやって来た [La tierra sagrada de Ningbo: el origen 
de 1300 años de budismo japonés: todo vino de allí] (Nara: Nara kokuritsu hakubutsukan, 2009), págs. 251-253. 
36 Rosenfield, Portraits of Chōgen, pág. 117. 
37 Ōgawa, Banjō, págs. 62-71. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

143 

específicamente del condado de Yin, en la región del lago Dongqian. Chen Heqing y su her-
mano llegaron a Japón varios años antes que I no Yukisue y sus tres compañeros picapedreros. 
Es posible que, cuando la reconstrucción de Tōdaiji requirió de picapedreros, y estando 
Chōgen interesado en la introducción del arte de estilo Song, Heqing haya recomendado al 
grupo de Yukisue, que también era de Ningbo, para que se uniera al proyecto. Es claro, a 
partir de la inscripción, que Heqing tuvo que cooperar con los picapedreros: al tiempo que 
Chen Heqing volvió a fundir el Gran Buda, los picapedreros tuvieron que reparar el cimiento 
de piedra de la estatua. 

La lengua era otro factor que mejoraba los vínculos geográficos entre los artesanos inmigran-
tes. Seguramente, Chen Heqing y el líder de los picapedreros venidos del Song tendrían que 
discutir su trabajo entre ellos y comunicarse frecuentemente con Chōgen, pues debieron tener 
la necesidad de decidirse sobre los estilos y otros detalles del Gran Buda y de las estatuas de 
piedra. Probablemente, se necesitaban intérpretes en esas ocasiones. Era frecuente que los 
marineros mercantes chinos sirvieran de traductores entre partes chinas y japonesas durante 
ese periodo.38 Casi todos los marineros mercantes chinos de esta época de los que tenemos 
registros detallados procedían de la región suroriental costera de China, especialmente del 
delta del bajo Yangzi.39 Probablemente, compartir el mismo dialecto ayudaba bastante a la 
comunicación, considerando que los artesanos (y tal vez también muchos marineros mercan-
tes) solo hablaban su dialecto,iii que podía no ser comprensible por completo para la gente 
del norte o de muy al sur.40 

A partir del siglo XII, empezó a tomar forma un barrio chino llamado Tōbō 唐房 en la ciudad 
portuaria de Hakata, ubicada en el norte de Kyushu. Cientos de familias de marineros mer-
cantes originarios de China vivían allí, y estos comerciaban frecuentemente entre Kyushu y 
el suroriente de China.41 Los marineros mercantes del barrio chino deben haber sido inter-
mediarios cruciales entre los monjes japoneses y los artesanos chinos. Pese a las restricciones 
impuestas por la corte japonesa a los viajes de los japoneses al extranjero, cualquiera que 
quisiera cruzar el mar podía depender para hacerlo de los mercaderes chinos. El barrio chino 
era el lugar en el que dichos viajeros conseguían sus medios de transporte. Está registrado 
que Eisai, el compañero de Chōgen en su viaje a China, fue primero al barrio chino antes de 
decidir ir a ese país. Probablemente, Chōgen hizo lo mismo.42 Los mercaderes chinos sirvie-
ron frecuentemente de mensajeros de los monjes y los ayudaban a hacer sus compras, por lo 

 
38 Li, Networks of Faith and Profit, págs. 63 y 88. 
39 Gregory Sattler, “The Ideological Underpinnings of Private Trade in East Asia, ca. 800-1127”, en Journal of Asian 
Humanities at Kyushu University, n° 6 (2021), págs. 41-60. 
40 Agradezco a Sarah Schneewind haber sugerido esta observación. 
41 Para una investigación sobre el barrio chino de nombre “Tōbō”, véase Ōba Kōji 大庭康時 et al., Chūsei toshi Hakata 
o horu 中世都市博多を掘る [Excavación de la ciudad medieval de Hakata] (Fukuoka: Kaichōsa, 2008), págs. 21, 33-34 
y 143. 
42 Eisai 栄西, “Eisai nittō engi” 栄西入唐縁起 [Los auspiciosos orígenes de la entrada de Eisai al Tang], en Fujita Takuji 
藤田琢司 (ed.), Eisai zenji shū 栄西禅師集 [Obras completas del maestro zen Eisai] (Kioto: Zenbunka kenkyūjo, 2014), 
pág. 845. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

144 

cual es apenas natural que hayan ayudado a los monjes a encontrar y traer artesanos chinos 
al Japón cuando esto se hizo necesario. Los mercaderes que vivían en el barrio chino de 
Hakata también formaban un sólido vínculo entre Ningbo y Japón. Además, muchos de esos 
mercaderes eran mecenas budistas o simplemente budistas legos entusiasmados por partici-
par en proyectos budistas. Por ejemplo, el Museo del Pabellón Tianyi 天一閣 de Ningbo ha 
preservado tres ladrillos de piedra con inscripciones que indican que tres mercaderes chinos 
residentes en Hakata ofrecieron donaciones para pavimentar un camino de peregrinación que 
llegaba a uno de los monasterios budistas de Ningbo.43 

El vínculo entre Ningbo y Hakata también se extendía a Nara, lo que podría explicar cómo 
llegaron los artesanos de Ningbo a Tōdaiji. Pese a que Hakata no era cercana, desde el punto 
de vista geográfico, al área de la capital, los intercambios de personal y materiales entre estas 
dos ciudades eran dinámicos, pues Hakata era, para los aristócratas y las autoridades religio-
sas de Kyoto y Nara, la puerta hacia el mundo exterior.iv Muchas instituciones religiosas de 
prestigio del área capitalina tenían sus propias sucursales en Kyushu para así poder participar 
del comercio transmarino y obtener acceso al conocimiento más actualizado venido del con-
tinente. Algunos monjes japoneses pasaban tiempo tanto en Kyushu como en la capital con 
el objetivo de mejorar sus conexiones. Las actividades de los marineros mercantes también 
se extendían a la región de la capital: está registrado que un mercader llamado Li Yu 李宇 
recibió una premiación por su contribución a la reconstrucción de Tōdaiji durante la ceremo-
nia de compleción de las obras.44 

Por tanto, sostengo que no es coincidencia que los artesanos chinos de Ningbo hayan apare-
cido en Japón poco después de la formación del barrio chino. La formación misma del barrio 
chino, en muy alto grado, fue resultado de la relajación por parte de la corte japonesa de sus 
medidas de control fronterizo.45 La turbulencia política de Japón durante el siglo XII socavó 
la administración del Japón en muchos aspectos, tanto en el nivel central como en el nivel 
local. Puede parecer, a simple vista, que el debilitamiento de las organizaciones artesanales 
cortesanas y el abandono de la corte de sus restricciones contra los visitantes extranjeros no 
son asuntos relacionados entre sí. No obstante, juntos, estos dos factores llevaron a la llegada 
de artesanos chinos a Japón. Los hermanos Chen y el grupo de I no Yukisue representaban 
probablemente una oleada de migración más grande. Dada la naturaleza muy limitada de las 
fuentes que han sobrevivido hasta nuestros días, no podemos especular sobre la escala de 
esta oleada de migración, pero podemos estar seguros en un punto: para entonces, había sido 
establecida la infraestructura que hacía posible estos intercambios. Con Ningbo y Hakata 

 
43 Gu Wenbi 顧文璧 & Lin Shimin 林士民, “Ningbo xiancun Riben guo taizai fu huaqiao shike zhi yanjiu” 寧波現存日本

國太宰府華僑石刻之研究 [Investigación sobre los chinos emigrados a Dazaifu, en Japón, sobre la base de las piedras 
talladas que aún existen en Ningbo], en Wenwu 文物 [Reliquias culturales], n° 350 (1985), pág. 26-31. 
44 Enomoto Wataru 榎本渉, Sōryo to kaishō tachi no higashishinakai 僧侶と海商たちの東シナ海 [Monjes y mercaderes 
en el mar de la China Oriental] (Tokio: Kōdansha, 2010), págs. 129-130. 
45 Li, Networks of Faith and Profit, págs. 73-76. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 
 

145 

como nodos clave y con la colaboración entre personas de diferentes profesiones, se formó 
una red que unió estrechamente varias gentes y lugares. 

Hacer parte de una red también significaba, para los artesanos migrantes, que seguían conec-
tados a su hogar incluso cuando hubieran zarpado. El éxito de la petición de importar piedra 
del jardín de los ciruelos nos sirve como un buen ejemplo de esto. El transporte de piedra del 
jardín de los ciruelos desde Ningbo hasta Nara es una tarea de varios pasos que requería de 
varias rondas de negociaciones y discusiones. Los mercaderes itinerantes que comerciaban 
frecuentemente entre Ningbo y Japón jugaron sin duda un papel indispensable en ese proceso. 
Así pues, los mercaderes debían saber exactamente qué tipo de piedras querían los artesanos 
y dónde encontrar las piedras, o, lo que es más probable, a quién contactar al respecto. 

Además, tiendo a pensar que las piedras se transportaron de Ningbo a Nara no como materia 
prima, sino en la forma de esculturas de piedra a medio acabar. Los descubrimientos arqueo-
lógicos del área cercana a la cantera y a las vías acuáticas que conectaban la cantera con los 
mausoleos de la familia Shi le prestan credibilidad a esta especulación, aunque el estado 
actual de la academia al respecto aún no ha conectado estos descubrimientos con los leones 
de Tōdaiji. La evidencia arqueológica –como los escombros que indican la existencia de ta-
lleres– nos muestra que la mayoría del trabajo sobre la piedra se hacía cerca a la cantera. Lo 
que es aún más sorprendente, pudo recuperarse una escultura de piedra a medio acabar de un 
caballo del lecho del río que va de la cantera a los mausoleos de la familia Shi (véase la 
Imagen 1).46 El tamaño, la textura y la estructura básica de este caballo de piedra parece muy 
similar a los caballos de piedra del mausoleo de la familia Shi; solo le faltan los detalles 
decorativos como el fajín y los patrones tallados sobre el ensillado, así como el pulimento de 
la superficie. Aquel caballo de piedra probablemente se cayó al río mientras era transportado 
a su destino final para ser instalado. De esa forma, se convirtió para nosotros en una evidencia 
crucial a la hora de investigar cuáles eran los pasos del proceso de manufactura de estas 
enormes esculturas de piedra. 

Terminar el marco básico de las esculturas cerca de la cantera es una decisión razonable, pues 
esta operación debió reducir significativamente el peso de la carga que debía ser transportada 
y evitar la producción de demasiados desperdicios y escombros en el sitio en que se revelaría 
la obra. Dado que el proceso de transporte puede causar daño a los detalles más finos, los 
últimos pasos de la decoración y el pulimento habría que hacerlos en el lugar final de la 
escultura, por ejemplo, en los mausoleos de la familia Shi. 

También tendría mucho sentido preferir un arreglo similar de la división del trabajo en el 
caso del grupo de I no Yukisue. Primero, los marineros mercantes viajaban de Japón a China 
no más de una vez al año. Para hacer el mejor uso posible de los vientos primaverales, los 

 
46 Nishimura Daizo 西村大造, “Seisaku gihō” 制作技法 [Técnicas de manufactura], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), 
Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas de piedra de estilo Song] (Tokio: 
Kyuko shoin, 2012). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

146

marineros mercantes zarpaban de Japón durante los meses de abril y mayo. En julio, cuando 
soplaban los vientos del delta del Yangzi hacia el oriente, en dirección de Kyushu, retornaban 
al Japón. Así pues, después de que los marineros mercantes hubieran entregado la petición 
de los artesanos migrantes a la persona adecuada en Ningbo, pasaría otro año antes de que 
los mercaderes pudieran volver a recoger la piedra para su transporte. Considerando que la 
reconstrucción de Tōdaiji era, pese a esto, un proyecto a contrarreloj, tener las piedras ya 
procesadas y talladas en Ningbo durante el periodo de espera de un año aumentaría, sin dudas, 
la eficiencia del trabajo, además de reducir el peso de las piedras para un viaje de tan larga 
distancia. 

Figura 1. Escultura en piedra de un caballo a medio acabar, en Ningbo. 

En segundo lugar, mientras que el transporte de piedra del jardín de los ciruelos desde Ningbo 
hasta Nara muestra ciertamente cuánto estaban dispuestas a pagar las autoridades japonesas 
para alcanzar una reconstrucción exitosa, también sugiere que los recién llegados artesanos 
chinos pueden haber experimentado una época difícil de ajuste a su nuevo ambiente. Sabe-
mos que al menos algunos de esos cuatro picapedreros eran bastante jóvenes y carecían de 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

147

experiencia trabajando con materiales distintos, lo que podía hacer que su primera fase de 
adaptación estuviera llena de dificultades. Por tanto, recibir ayuda extra de parte de los anti-
guos colegas que, como sugerí antes, eran probablemente sus familiares y vecinos de Ningbo, 
debió ser de bastante ayuda para los artesanos migrantes a la hora de poder completar su tarea 
de manera satisfactoria y dentro de los plazos establecidos. 

Una dificultad más que, como recién llegados, tuvieron que resolver los artesanos migrantes 
chinos fue la relación que debieron establecer con los artesanos japoneses. Pese a que Chen 
Heqing y el grupo de I no Yukisue estaban a cargo de sus propias tareas, también dependían 
de varios trabajadores japoneses para varias tareas de apoyo y asistencia. Especialmente, el 
trabajo de fundición de Chen Heqing requería de un numeroso equipo. Por ejemplo, para 
reparar la gigantesca estatua de bronce de Buda, Heqing necesitaba derretir una inmensa 
cantidad de metal a temperaturas muy altas, asegurándose de que el líquido metálico no fuera 
a enfriarse antes de que alcanzara cada lugar preciso dentro del molde. Para alcanzar ese 
objetivo, se necesitan docenas de trabajadores que trabajen intensivamente en el horno, aña-
diendo combustible y dándole pedal al ventilador constantemente.47 

Al tiempo, a veces los artesanos chinos también competían con los artesanos japoneses loca-
les. Es importante tener en mente que para los artesanos, sean de Japón o de China, el estatus 
y la competencia varían de acuerdo con el nivel y rango de sus habilidades. Ya que Chen 
Heqing y el grupo de I no Yukisue podían liderar grandes proyectos, sus principales compe-
tidores debieron ser aquellos que también poseían habilidades de tan alto nivel. También 
había competencia entre los grupos de artesanos japoneses. En el área de Nara, los distintos 
grupos de artesanos japoneses peleaban para poder participar de los proyectos de prestigio.48 
Probablemente, la llegada de los artesanos chinos hizo que las cosas fueran más complicadas, 
especialmente en un momento en que los cambios que sufría la administración gubernamen-
tal llevaron, con toda probabilidad, al aumento de posiciones laborales de naturaleza temporal, 
basadas en tareas específicas. 

Antes de invitar a Chen Heqing a supervisar la reparación del Gran Buda, Chōgen le había 
pedido el mismo encargo a varios escultores japoneses reputados que, tras examinar las partes 
sobrevivientes de la estatua original y discutir el asunto entre ellos, le habían respondido que 
“las habilidades necesarias para la reparación exceden la capacidad humana”.49 El estudioso 
moderno Shiozawa Hiroki señala que, aunque el trabajo de reparación era, sin duda, difícil, 
también es posible que los escultores japoneses hayan exagerado un poco la dificultad del 
trabajo para así poder exigir un pago más grande y para negarse a aceptar cualquier 

47 Katori Tadahiko 香取忠彦, Nailiang dafo–shijie zuida de zhuzao fo 奈良大佛—世界最大的鑄造佛 [El gran Buda de Nara, 
la estatua fundida de Buda más grande del mundo] (Shanghai: Shanghai renmin chubanshe, 2021), pág. 40. 
48 Ōgawa, Banjō, págs. 62-71. 
49 Anónimo, “Tōdaiji zoku yōroku–miyatsuko hotoke hen” 東大寺続要録_造佛篇 [Continuación de los registros esen-
ciales de Tōdaiji: sección sobre la fabricación de las estatuas budistas], en Hanakawa Hokinoichi 塙保己一 (ed.), 
Gunsho ruiju 群書類從 [Libros de todo tipo] (Tokio: Zoku gunsho ruijū kanseikai, 1932), núm. 435,  pág. 198. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

148

responsabilidad por los errores o infortunios que surgieran durante el trabajo.50 Si ese fuera 
el caso, la participación de los artesanos migrantes chinos debió haber echado al traste el plan 
de los escultores japoneses. Sin importar si los escultores japoneses realmente se rehusaron 
a seguir el encargo de Chōgen, el hecho es que los artesanos migrantes chinos asumieron 
eventualmente varias posiciones importantes en la reconstrucción de Tōdaiji, lo que proba-
blemente intensificó la competencia entre los grupos de artesanos. Bajo estas circunstancias, 
el hecho de que el hogar de los artesanos chinos fuera la ciudad de Ningbo se muestra como 
un hecho aún más valioso, pues esta proveniencia les dio acceso a materiales, habilidades y 
estilos artísticos que les granjearían el favor de las autoridades japonesas, tanto religiosas 
como políticas. 

Como mencioné antes, los objetos de arte budista originarios de China eran muy valorados 
en Japón debido a su autenticidad inherente. Las autoridades políticas de Japón se entrevera-
ron con las autoridades religiosas y establecieron entre sí relaciones de interdependencia por 
un largo periodo,v por lo que frecuentemente creían que los objetos de arte budista originarios 
de China eran más poderosos que las copias hechas en Japón.51 En el siglo XII, al prevalecer 
la guerra por todo el archipiélago, las comunidades budistas experimentaron una crisis. Los 
budistas japoneses creían que el Dharma Final había empezado en el año 1052 y que el mundo 
estaba descendiendo hacia una era de oscuridad. El decaimiento de la vitalidad de las sectas 
budistas de Japón confirmaba las preocupaciones de la gente. En consecuencia, algunos mon-
jes voltearon la mirada hacia China en busca de respuestas.52 En ese contexto, los esfuerzos 
de Chōgen para adoptar un nuevo estilo para la construcción y la fabricación de estatuas en 
el proyecto de Tōdaiji parece también responder a la crisis, y los cortesanos abrazaron esta 
solución de Chōgen. 

La reconstrucción de Tōdaiji fue un gran éxito. En particular, Chen Heqing recibió muchas 
recompensas de parte del emperador.53 También el grupo de Yukisue dejó una ilustre marca 
en los registros japoneses contemporáneos. En esta sección, sugiero que el desarrollo de la 
red subyacente que conectaba al continente con el archipiélago contribuyó significativamente 
al viaje de los artesanos chinos para ir a trabajar al Japón. Los cambios en las antiguas orga-
nizaciones gubernamentales de artesanos abrieron espacio para los recién llegados, mientras 
que los marineros mercantes itinerantes que comerciaban entre el suroriente de China y Japón 
prestaron una ayuda crucial a los artesanos migrantes de China. Que esta red funcionara bien 
hizo que el hogar de los artesanos chinos, Ningbo, se convirtiera en uno de sus recursos; estos 

50 Shiozawa Hiroki 塩澤寛樹, Busshitachi no nanto fukkō: Kamakura jidai chōkokushi o minaosu 仏師たちの南都復興: 
鎌倉時代彫刻史を見なおす [Restaurar Nara con escultores budistas: Reexamen de la historia de la escultura en el pe-
riodo Kamakura] (Tokio: Yoshikawa kōbunkan, 2016), págs. 76-77. 
51 Para la relación entre las autoridades religiosas japonesas y las autoridades políticas de ese país, véase Mikael S. 
Adolphson, The Gates of Power: Monks, Courtiers, and Warriors in Premodern Japan (Honolulu: University of 
Hawai‘i Press, 2000). 
52 El monje japonés Eisai, que ya mencioné, es también un ejemplo de esto. Véase la biografía de Eisai: Taga Mu-
nehaya 多賀宗隼, Eisai 栄西 (Tokio: Yoshikawa kobunkan, 1965). 
53 Anónimo, “Tōdaiji zoku yōroku–miyatsuko hotoke hen”.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

149

artesanos pudieron encargar materiales de alta calidad y recibir ayuda técnica de sus antiguas 
organizaciones en esa ciudad. Su conexión con China se convirtió en una ventaja para los 
artesanos migrantes a la hora de trabajar y asentarse en el Japón. 

Más allá de Todaiji 

Nombre japonés e identidad china 

La inscripción de la estupa de piedra que está en Hannyaji, antes mencionada, nos dice que 
al menos uno de los cuatro picapedreros de Ningbo se quedó en Japón, adoptó el nombre a 
la japonesa de I no Yukisue y pasó su profesión a sus descendientes. Pese a que los registros 
son fragmentarios y están regados, en esta sección exploro las obras relacionadas con la fa-
milia de este migrante picapedrero que han sobrevivido hasta nuestros días, y me propongo 
mostrar cómo los artesanos migrantes chinos echaron raíces en Japón, y la manera en que se 
veían a sí mismos. 

La reconstrucción de Tōdaiji fue un proyecto de alto perfil que involucró al estado. Fue una 
oportunidad ideal para que los artesanos migrantes mostraran sus habilidades y dejaran esta-
blecida su reputación. Sin embargo, la manera en que consiguieron su siguiente trabajo des-
pués del proyecto de Tōdaiji fue crucial para la siguiente etapa de sus carreras. 

Cierta inscripción, recuperada en una excavación en Sayama 狭山, Prefectura de Osaka, en 
1993, registró que Chōgen lideró en 1202 un grupo de artesanos que reconstruyeron la reserva 
de agua del lugar. De acuerdo con la inscripción, la reserva de agua, junto con sus canales, 
fueron construidos originalmente en el año 731, y desde entonces habían colapsado gradual-
mente. Así las cosas, Chōgen dirigió un equipo que trabajó en esa obra para beneficio de más 
de cincuenta condados. Empezaron por desenterrar los canales en el segundo mes del año 
1202 y los canalizaron con losas dos meses después. El proyecto completo fue terminado el 
24 de abril de 1202. Según afirma la inscripción, además de los trabajadores de Chōgen, 
participaron del proyecto algunos monjes y laicos, hombres y mujeres, incluso niños y men-
digos, todos participaron de la reconstrucción de la reserva de agua, ayudando a cargar y a 
poner las piedras. 

La inscripción termina con una lista de nombres de los principales trabajadores, los pertene-
cientes al equipo de Chōgen. Esa parte de la inscripción está dañada, pero, aún así, los frag-
mentos de frases sobrevivientes nos revelan información importante. La lista de nombres 
comienza con “entre veinte constructores/ el jefe artesano de la construcción de Tōdaiji, Ise… 
[faltan las palabras que seguían]” (造東大寺大工伊勢…). Esta oración relaciona directamente 
a los artesanos que trabajaban en la reserva de agua de Sayama con los del proyecto de Tōdaiji, 
que, para entonces, seguía en marcha. Lo que es aún más de resaltar, la lista de nombres 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

150

terminaba con la siguiente frase: “entre las tres personas que eran Tang [chinos], estaba el 
jefe artesano Shoubao [en chino], o Moriyasu [en japonés]” (唐人三人之內大工守保).54 

Los fragmentos dispersos de oraciones indican que hubo tres trabajadores migrantes chinos 
que siguieron a Chōgen en su viaje a Sayama para reconstruir la reserva de agua. Es muy 
probable que los tres trabajadores chinos fueran picapedreros del grupo de Yukisue, dado que 
el proyecto de la reserva de agua es cronológicamente cercano a la terminación de la recons-
trucción de Tōdaiji y requería de varias técnicas del arte de la montea. 

Era común que los monjes y monasterios budistas iniciaran o participaran en los proyectos 
locales que mejoraban el bienestar de la gente del común. Pavimentar vías, construir o reparar 
puentes y construir represas y reservas de agua eran parte de los proyectos en que se inmis-
cuían los monjes.55 Los feligreses budistas consideraban estas prácticas como buenas obras, 
que, usualmente, recibían encomios en las gacetas locales y en las biografías de los monjes. 
Para los artesanos chinos, viajar a Sayama y unirse al proyecto local fue, probablemente, un 
paso crucial para darse a conocer en la sociedad japonesa por fuera del proyecto de Tōdaiji y 
para prepararse para la nueva fase de sus vidas en Japón. Puede que jamás sepamos por qué 
solo tres picapedreros chinos fueron a Sayama, en lugar de cuatro. Quizá hubo uno que tuvo 
que quedarse en Tōdaiji para supervisar algún trabajo inacabado. 

La única obra que conservamos que nos da pistas sobre el grupo de I no Yukisue después del 
proyecto de reconstrucción de Tōdaiji es un Buda tallado en un farallón que queda en el 
monasterio de Ōnodera 大野寺, también llamado Ōnoji, en la actual ciudad de Uda, Prefectura 
de Nara, a unos treinta kilómetros del de Tōdaiji. Aquel Buda de once metros, completamente 
tallado en un farallón del río Uda, fue terminado en 1208 por un grupo de artesanos chinos 
cuyos nombres eran “Erlang, Sanlang, Silang, Wulang y Liulang”.56 Esta lista de nombres es 
muy interesante: significa literalmente “segundo, tercero, cuarto, quinto y sexto hijos de la 
familia”. El nombre “Liulang” (el sexto hijo) nos permite vincular fácilmente a este grupo 
con el de los picapedreros chinos que alguna vez trabajaron en Tōdaiji. Parece que aquellos 
picapedreros chinos seguían trabajando juntos en Japón cerca de una década después del 
proyecto de Tōdaiji. El registro devocional de Tōdaiji menciona que Liulang pertenecía a una 
cuadrilla de cuatro personas, mientras que el Buda tallado en el farallón fue atribuido a cinco 
artesanos chinos. Es posible que otro picapedrero más se haya unido con posterioridad a ellos 
venido de Ningbo, ¿tal vez llegado a Japón junto con las esculturas a medio terminar? O es 
posible que simplemente hayan incluido a otro artesano chino que conocieron en Japón. 

54 Anónimo, “Sayama ike hibun” 狹山池碑文 [Inscripción de la reconstrucción de la reserva de agua de Sayama], en 
Nara kokuritsu hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Dai kanjin Chōgen: Tōdaiji no Kamakura fukkō to aratana bi no 
sōshutsu 大勧進重源: 東大寺の鎌倉復興と新たな美の創出 [El gran kanjin Chōgen: la restauración de Tōdaiji durante el 
periodo Kamakura y la creación de una nueva belleza] (Nara: Nara kokuritsu hakubutsukan, 2006). 
55 Huang, Songdai shehui jingji shi lunji, págs. 186-192. 
56 Yamakawa, Sekizōbutsu ga kataru chūsei shokunō shūdan, pág. 10. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

151

Después de todo, la lista de nombres es bastante vaga; nombres tan genéricos pudieron haber 
sido usados por los japoneses simplemente como identificación conveniente. 

En lo que respecta a la vida de los picapedreros chinos después de 1208, lo único que cono-
cemos son algunas piezas acerca de I no Yukisue y de sus descendientes. El resto de la cua-
drilla vivió su vida sin dejar más rastros textuales o materiales, como la mayoría de los arte-
sanos de la historia. Los registros dispersos que nos permiten reconstruir parte de la vida de 
I no Yukisue y de su hijo, I no Yukiyoshi, corresponden todos a inscripciones que dejaron en 
sus trabajos en piedra. Antes de encargarnos de estas, es importante que señalemos que el 
nombre de I no Yukisue no aparece en ninguno de los registros relacionados con Tōdaiji ni 
en el Buda tallado en el farallón de Uda que fue terminado en 1208. Este artesano migrante 
chino debió empezar a usar su nombre a la japonesa solo después de haber echado raíces en 
Japón. Lo que es más, los dos caracteres de su nombre (Yuki 行 y Sue 末) son caracteres 
japoneses comunes en los nombres de los artesanos de ese país. Infiero que incluso para su 
apellido, I 伊, se inspiró en el apellido de un artesano legendario de las leyendas japonesas. 
El nombre de este artesano legendario era Inabe no Mane 猪名部真根, de quien se dice que 
descendía de los artesanos que habían inmigrado de la península coreana y que poseía mara-
villosas habilidades de carpintería.57 Quizá I no Yukisue tomó el primer carácter de ese ape-
llido y lo cambió por un carácter que tuviera la misma pronunciación, pues el carácter original 
significa “cerdo” en chino y no es un apellido favorable para los chinos. La identidad mi-
grante de este artesano legendario puede haber sido un factor clave en el posible deseo de I 
no Yukisue de crear una conexión entre ellos dos. 

Hasta ahora, tenemos evidencia de tres monumentos de piedra marcados como obras de I no 
Yukisue: 

a) En 1240, Yukisue construyó una pagoda de piedra de trece pisos (altura actual: 4,17
metros; hecha en granito) en el monasterio de Ōkuraji 大蔵寺, ciudad de Uda, Prefec-
tura de Nara. Esta edificación se ubica a menos de veinte kilómetros del Buda del
farallón del río Uda, en el monasterio de Ōnoji. La inscripción menciona que más de
tres mil monjes y laicos donaron recursos para la construcción. En ella, I no Yukisue
fue el único trabajador que dejó su nombre. Se lo registró como “jefe artesano/ I no
Yukisue, de Mingzhou, China” (大工/大唐铭州伊行末).58

b) En 1253, Yukisue terminó de construir una pagoda de trece metros (12,6 metros; he-
cha en granito) en el monasterio de Hannyaji (el mismo monasterio en el que su hijo
Yukiyoshi construyó una estupa de piedra nueve años después, con el objetivo de
conmemorar a su padre Yukisue).

57 Para leer esta leyenda, véase Ōgawa, Banjō, págs. 82-83. 
58  Anónimo, “Ōkuraji sōtō tōmei” 大蔵寺層塔塔銘 [Inscripción de la pagoda de piedra de Ōkuraji], en Shimizu 
Shunmyō 清水俊明 (ed.), Sekizō bijutsu 石造美術 [Arte de la montea], vol. 7: Nara kenshi 奈良県史 [Histórico de la 
Prefectura de Nara] (Tokio: Meicho shuppan, 1984), págs. 503-504. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

152

c) En 1254, Yukisue hizo un fanal de piedra de 2,7 metros y lo donó a Tōdaiji, firmán-
dolo en una inscripción que dice “I no Yukisue, el gon no kami” (伊権守行末).59 “Gon
no kami” 権守 era el título que recibían los funcionarios locales al nivel de la prefec-
tura que recibían su nombramiento de parte del gobierno central. Como fuere, los
funcionarios “gon” 権 no tenían usualmente ningún poder real.

Los registros limitados que tenemos sobre I no Yukisue nos dan varias pistas acerca de sus 
condiciones de trabajo después del proyecto de Tōdaiji. Parece que Yukisue trabajó princi-
palmente dentro de un radio relativamente pequeño alrededor de Tōdaiji, pues todas las obras 
suyas que nos han llegado hasta el presente están ubicadas en la Prefectura de Nara. El mo-
nasterio de Ōkuraji queda a cerca de cuarenta kilómetros de Tōdaiji, mientras que Hannyaji 
queda a solo dos kilómetros de Tōdaiji. La reconstrucción de Tōdaiji fue, sin duda, el mo-
mento más destacado de toda la carrera de Yukisue: esta es la única obra mencionada por su 
hijo en la inscripción devocional que le dedicó. Además, Yukisue donó el fanal de piedra que 
hizo con sus propias manos cuando ya estaba en una edad avanzada, lo que sugiere que Yu-
kisue consideraba su experiencia en Tōdaiji el logro más memorable de toda su vida. 

Igual que Chen Heqing, que recibió muchas recompensas de parte de la corte japonesa al 
terminar la reconstrucción de Tōdaiji, es posible que Yukisue también haya llamado la aten-
ción de las autoridades japonesas debido a su contribución a ese proyecto. Considerando que 
las organizaciones gubernamentales de artesanos en Japón se reducían en número en esa 
época y que Yukisue siempre trabajó en Nara, no parece que Yukisue se haya unido a ninguna 
organización gubernamental o que se haya vuelto un “artesano de la corte”. Es más probable 
que haya seguido participando en varios proyectos, pero que su contratación haya dependido 
de tareas específicas en proyectos puntuales. Sin embargo, Yukisue debió haber construido 
su reputación de manera continua en el área de Nara, de manera tal que, para el año 1240, su 
nombre fue el que recibió el reconocimiento del tallado de la inscripción de la pagoda de 
trece metros del monasterio de Ōkuraji, que fue, sin duda, el producto de un trabajo en equipo. 
Es notorio que no hayamos encontrado ninguna obra hecha por Yukisue entre 1210 y 1240. 
Una razón plausible para explicar este hecho es que durante ese periodo, Yukisue aún no se 
había hecho jefe de cuadrilla ni nada por el estilo, de manera que no es su nombre el que se 
reconoce en las piezas terminadas que poseemos. 

Pese a que, aparentemente, I no Yukisue prefería firmar su nombre junto con un título oficial, 
ni “jefe artesano” ni “gon no kami” representaban alguna posición real. “Jefe artesano” había 
sido en el pasado el título de un funcionario de bajo rango dentro del sistema burocrático 
japonés, pero, con la disolución de las organizaciones gubernamentales de artesanos, en el 
siglo XIII el título designaba meramente al supervisor de un proyecto de construcción. “Gon 

59 Anónimo, “Tōdaiji Hokkedō ishitōrō meibun” 東大寺法華堂石灯籠銘文 [Inscripción del fanal de piedra de Tōdaiji], 
en Shimizu Shunmyō 清水俊明 (ed.), Sekizō bijutsu 石造美術 [Arte de la montea], vol. 7: Nara kenshi 奈良県史 [Histó-
rico de la Prefectura de Nara] (Tokio: Meicho shuppan, 1984), pág. 78. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

153

no kami”, como mencioné antes, no designaba tampoco ningún poder. No obstante, estos 
títulos indicaban, hasta cierto punto, la naturaleza de la relación de I no Yukisue con las au-
toridades japonesas. Todos los monasterios budistas en los que han quedado obras de Yukisue 
recibían el mecenazgo de la familia real japonesa, y todas las obras supervivientes de Yukisue 
son obras de gran tamaño. Aparentemente, Yukisue necesitaba más que algunos pocos ayu-
dantes, y trabajaba probablemente con muchos artesanos contratados por los monasterios o 
por la corte. El título “gon no kami” es, pues, un reconocimiento tanto de la excelencia de su 
trabajo como del liderazgo que ejercía sobre el resto de los trabajadores. 

Todas las obras aún existentes de Yukisue corresponden a monumentos budistas y, dado que 
su hijo Yukiyoshi le construyó una estupa budista en su honor, y que el fanal de piedra que 
él hizo lo donó al monasterio de Tōdaiji, podemos estar seguros de que el mismo Yukisue era 
un budista devoto. Sin embargo, es muy posible que Yukisue también participara en proyec-
tos no budistas de la misma manera que Chōgen había liderado las obras de reparación de la 
reserva de agua de Sayama. El caso es, simplemente, que esos monumentos no religiosos ni 
gubernamentales tienen una menor probabilidad de preservarse a lo largo de los siglos. 

Finalmente, pero no por eso menos importante, los registros que tenemos de Yukisue y de su 
hijo también nos revelan cómo se veían a sí mismos esos artesanos migrantes venidos de 
China. Ningbo, claramente, era un factor crítico en la manera que tenían de identificarse a sí 
mismos Yukisue y su hijo. Un siglo después de haberse ido de allí, Yukisue seguía firmando 
con la palabra “Mingzhou” en todas sus obras. Además, en la inscripción de la estupa de 
Hannyaji, el hijo de Yukisue también escribió, en la primera oración, que Yukisue era de 
Mingzhou, ubicada en la China Song. El énfasis sobre su conexión con Ningbo puede deberse 
a una razón multifacética. Ciertamente, es posible que Yukisue aún reconociera a Ningbo 
como su hogar, pese a la adopción por su parte y para sus descendientes de nombres japoneses. 
Sin embargo, debemos recordar que el vínculo con Ningbo también generaba beneficios prác-
ticos. Como discutimos antes, Ningbo era una fuente de piedras de alta calidad y, para los 
artesanos migrantes chinos, abría la posibilidad de recibir asistencia técnica extranjera. De-
bido a que los monjes japoneses de entonces veían en China una fuente de piezas auténticas 
de arte budista, la relación con Ningbo mejoraba el goce de la autoridad de que disfrutaban 
los artesanos chinos en lo respectivo a la fabricación de artefactos budistas. 

Además, había otros artesanos chinos venidos de Ningbo trabajando en Japón en esa época, 
y la identificación de “Mingzhou” podía ser de ayuda para Yukisue a la hora de establecer 
conexiones o incluso grupos colaborativos con otros artesanos originarios de Ningbo. Por 
ejemplo, hay una estela de estilo chino en el monasterio Nison’in 二尊院 de Kyoto que fue 
construida y tallada en 1252 por un artesano de nombre Liang Chengyue, que venía de “Qing-
yuan, en el país del Song” (大宋国慶元府).60 El nombre de Ningbo cambió de Mingzhou a 

60 Yamakawa, “Ninpō no sekizo bunka to Nihōn e no eikyō”, págs. 317-318. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

154

Qingyuan en el año 1195. Liang Chengjue debió haber llegado a Japón después que Yukisue 
y haberse acostumbrado al nuevo nombre de la ciudad.61 

Los trabajos en piedra que dejaron I no Yukisue y sus descendientes reflejan parcialmente la 
estrategia de esta familia migrante. Las pagodas y fanales de piedra exhiben un estilo mixto. 
Las pagodas de trece pisos siguen el modelo chino de las pagodas de múltiples aleros (miyan 
密簷), mientras que el diseño completo de la pieza estaba adaptado para ajustarse al gusto de 
los japoneses. Los fanales de piedra también tienen varios precedentes en el norte de China, 
pero el fanal de piedra que hizo Yukisue tenía un diseño elegante innovador que después sería 
adoptado ampliamente a lo largo de Japón. En Japón, las técnicas de tallado de piedra seguían 
estando poco desarrolladas cuando llegaron los picapedreros de Ningbo, y la evidencia ar-
queológica muestra un aumento notorio en el arte de la montea durante los siglos XIII y 
XIV.62 Es probable que Yukisue y sus compañeros, junto con otros que le siguieron, como el
mentado Liang Chengjue, hayan sido pioneros en el impulso de este desarrollo. La familia I
preservó sus propios elementos culturales al tiempo que también hacía ajustes para cuadrar
con su nuevo ambiente; Yukisue, por ejemplo, firmaba sus trabajos con su nombre en japonés,
pero mencionando su herencia china. Dado que casi ningún migrante chino de esa época
viajó a Japón con alguna de las mujeres de su familia (los mercaderes chinos solían hacer sus
nuevas familias en Japón), es probable que I no Yukisue se haya casado también con alguna
mujer japonesa.63 Hasta cierto punto, la familia I terminó por integrarse a la sociedad japo-
nesa, pero sus raíces chinas siguieron siendo una fuente de orgullo para la familia, así como
una marca definitoria de sus obras.

Conclusión 

A finales del siglo XII, cuando viajaron a Japón los picapedreros y escultores chinos para 
trabajar en uno de los proyectos de construcción más notorios de ese país, este viaje hizo 
parte de los muy animados intercambios entre el continente y el archipiélago. Los artesanos 
migrantes chinos se unieron a una red transnacional que había estado desarrollándose por 
siglos y que había alcanzado una fase de madurez. La red era lo suficientemente eficaz como 

61 Aunque me inclino a favor de la explicación ya presentada, también es posible que Liang Chengjue supiera acerca 
del cambio de nombre de Ningbo mediante los canales de información transmarinos, que pudieron mantenerlo ac-
tualizado. 
62 Sato Asei 佐藤亞聖, “Sekizai kakō gijutsu no kōryū” 石材加工技術の交流 [El intercambio de las técnicas de manufac-
tura en piedra], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura 
de las esculturas en piedra de estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012). 
63 Para otros ejemplos de familias y matrimonios de los migrantes Song al Japón, véase Xue Bao 薛豹 & You Biao 遊
彪, “Fu Ri Songchao haishang chutan–yi Ninghai Zhoushi wei zhongxin” 赴日宋朝海商初探——以甯海周氏為中心 [Estu-
dio preliminar sobre los comerciantes transmarinos Song en Japón, con énfasis en la familia Zhou de Ninghai], en 
Zhejiang xuekan 浙江学刊 [Revista académica de Zhejiang], vol. 4 (2012), págs. 25-33. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

155

para transportar materiales de construcción pesados, e incluso permitía la colaboración a 
larga distancia en el trabajo necesario para obras grandes. Esta bien aceitada red hizo que 
Ningbo, el hogar de nuestros artesanos, fuera su recurso más valioso, pues por medio de este 
vínculo podían acceder a materias primas, a ayuda técnica y a la información más actualizada 
sobre el oficio de manera relativamente fácil. En este artículo, he reconstruido muchos deta-
lles del proceso real de trabajo y de las dinámicas en que vivían los artesanos chinos en Japón, 
pues de esa manera puede verse muy claramente la significancia y el valor de la red de estos 
artesanos chinos. Estos artesanos migrantes chinos se dieron cuenta de que su origen podía 
aumentar su autoridad como artesanos en tierras extranjeras y lo atesoraron como parte de su 
propia identificación y su firma. 

En este artículo, también sugiero que en esos tiempos existió una especie de efecto dominó 
entre China y Japón. Las guerras Genpei deterioraron la administración de la corte japonesa 
y resultaron en transformaciones que atañían a varios aspectos. Es intrigante que los conti-
nuos cambios que tuvieron lugar en la sociedad japonesa hayan facilitado los intercambios 
entre China y Japón. En alto grado, la llegada de artesanos desde China dependió del creci-
miento del asentamiento de los marineros mercantes chinos en Japón, mientras que el influjo 
de migrantes venidos del continente se sincronizó con las transformaciones sociales que tu-
vieron lugar en Japón durante la transición del periodo Heian (794-1185) al periodo Kama-
kura (1185-1333). Por tanto, el caso de los artesanos migrantes nos revela mucho acerca del 
estado de cosas transmarino, más allá de la historia de unos cuantos viajeros individuales, y 
nos provee de evidencia valiosa a la hora de investigar el asunto de la interconectividad den-
tro del Asia Oriental de la era premoderna. 

Referencias 

ANÓNIMO, “Tōdaiji zōryū kuyōki” 東大寺造立供養記 [El registro devocional de la construcción 
de Tōdaiji], en Hanawa Hokinoichi 塙保己一 (ed.), Gunsho ruiju 群書類從 [Libros de todo tipo] 
(Tokio: Zoku gunsho ruijū kansekai, 1932). 

ANÓNIMO, “Tōdaiji zoku yōroku–miyatsuko hotoke hen” 東大寺続要録_造佛篇 [Continuación 
de los registros esenciales de Tōdaiji: sección sobre la fabricación de las estatuas budistas], 
en Hanakawa Hokinoichi 塙保己一 (ed.), Gunsho ruiju 群書類從 (Tokio: Zoku gunsho ruiju 
kanseikai, 1932). 

ANÓNIMO, “Sayama ike hibun” 狹山池碑文 [Inscripción de la reconstrucción de la reserva de 
agua de Sayama], en Nara kokuritsu hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Dai kanjin Chōgen: 
Tōdaiji no Kamakura fukkō to aratana bi no sōshutsu 大勧進重源: 東大寺の鎌倉復興と新たな美



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

156

の創出 [El gran kanjin Chōgen: la restauración de Tōdaiji durante el periodo Kamakura y la 
creación de una nueva belleza] (Nara: Nara kokuritsu hakubutsukan, 2006). 

AMINO Yoshihiko, Rethinking Japanese History (Ann Arbor: The University of Michigan 
Press, 2012), pág. 56. 

Mikael S. ADOLPHSON, The Gates of Power: Monks, Courtiers, and Warriors in Premodern 
Japan (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2000). 

Mikel BAUER, The Power of Ritual: An Integrated History of Medieval Kōfukuji (Tesis de 
doctorado, Universidad de Harvard, 2010). 

Cynthea J. BOGEL, “Situating Moving Objects: A Sino-Japanese Catalogue of Imported Items 
800 CE to the Present”, en Jan Mrazek & Morgan Pitelka (eds.), What’s the Use of Art?: 
Asian Visual and Material Culture in Context (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2008). 

Richard L. DAVIS, Court and Family in Sung China, 960-1279: Bureaucratic Success and 
Kinship Fortunes for the Shih of Ming-chou (Durham: Duke University Press, 1986). 

Richard L. DAVIS, “The Shi Tombs at Dongqian Lake”, en Journal of Song-Yuan Studies, n° 
26 (1996), págs. 201-216. 

EISAI 栄西, “Eisai nittō engi” 栄西入唐縁起 [Los auspiciosos orígentes de la entrada de Eisai al 
Tang], en Fujita Takuji 藤田琢司 (ed.), Eisai zenji shū 栄西禅師集 [Obras completas del maestro 
zen Eisai] (Kioto: Zenbunka kenkyūjo, 2014). 

ENOMOTO Wataru 榎本渉, Sōryo to kaishō tachi no higashishinakai 僧侶と海商たちの東シナ海 
[Monjes y mercaderes en el mar de la China Oriental] (Tokio: Kōdansha, 2010). 

Richard VON GLAHN, “The Ningbo-Hakata Merchant Network and the Reorientation of East 
Asian Maritime Trade, 1150-1350”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, vol. 74, n° 2 
(2014), págs. 249-279. 

Janet R. GOODWIN, Alms and Vagabonds: Buddhist Temples and Popular Patronage in Me-
dieval Japan (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 1994). 

GU Wenbi 顧文璧 & Lin Shimin 林士民, “Ningbo xiancun Riben guo taizai fu huaqiao shike 
zhi yanjiu” 寧波現存日本國太宰府華僑石刻之研究 [Investigación sobre los chinos emigrados a 
Dazaifu, en Japón, sobre la base de las piedras talladas que aún existen en Ningbo], en Wenwu 
文物 [Reliquias culturales], n° 350 (1985), págs. 26-31. 

Valerie HANSEN, “The Devotional Use of Buddhist Art in Ennin’s Diary”, en Orientations, 
vol. 45, n° 3 (2014), págs. 76-82. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

157

HIGASHIAJIA bijutsu bunka kōryū kenkyūkai 東アジア美術文化交流研究会 (ed.), Ninpō no bi-
jutsu to kaiiki kōryū 寧波の美術と海域交流 [Las artes de Ningbo y los intercambios transmari-
nos] (Fukuoka: Chugoku shoten, 2009). 

HUANG Minzhi 黃敏枝, Song dai fojiao shehui jingji shi lunji 宋代佛教社會經濟史論集 [Ensayos 
sobre la historia socioeconómica del budismo durante la dinastía Song] (Taipei: Xuesheng 
shuju, 1989). 

JŌJIN 成尋, Xinjiao can Tiantai Wutai shan ji 新校參天台五臺山記 [Registro de peregrinajes de 
los montes Tiantai y Wutai] (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2009). 

KATORI Tadahiko 香取忠彦, Nailiang dafo–shijie zuida de zhuzao fo 奈良大佛—世界最大的鑄造

佛 [El gran Buda de Nara, la estatua fundida de Buda más grande del mundo] (Shanghai: 
Shanghai renmin chubanshe, 2021). 

KIMIYA Yasuhiko 木宮泰彥, Ri-Zhong wenhua jiaoliu shi 日中文化交流史 [Historia de los inter-
cambios culturales entre Japón y China] (Beijing: Shangwu yinshuguan, 1980). 

KOKAN Shiren 虎關師煉, Genkō shakusho 元亨釈書 [Registros budistas compilados en la era 
de Genkō] (Tokio: Keizai zasshisha, 1901). 

Yiwen LI, Networks of Faith and Profit: Monks, Merchants, and Exchanges between China 
and Japan, 839-1403 CE (Cambridge: Cambridge University Press, 2023). 

LIU Hengwu 劉恆武, Ningbo gudai duiwai wenhua jiaoliu–yi lishi wenhua yicun wei zhongxin 
寧波古代對外文化交流—以歷史文化遺存為中心 [Los intercambios culturales transmarinos de 
Ningbo en el periodo premoderno: énfasis en las reliquias culturales históricas] (Beijing: 
Haiyang chubanshe, 2009). 

LOU Yue 樓鑰, “Tiantong san qianfoge ji” 天童山千佛閣記 [Registro del pabellón de los mil 
Budas de la montaña Tiantong], en Gongkui ji 攻媿集 [Compilación de ensayos del señor 
Gongkui] (Beijing: Zhonghua shuju, 1985). 

NAKAJIMA Gakushō 中島楽章 & Itō Kōji 伊藤幸司 (eds.), Ninpō to Hakata 寧波と博多 [Ningbo 
y Hakata] (Tokio: Kyūko Shoin, 2013). 

NARA kokuritsu hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Dai kanjin Chōgen: Tōdaiji no Kamakura 
fukkō to aratana bi no sōshutsu 大勧進重源: 東大寺の鎌倉復興と新たな美の創出 [El gran kanjin 
Chōgen: la restauración de Tōdaiji durante el periodo Kamakura y la creación de una nueva 
belleza] (Nara: Nara kokuritsu hakubutsukan, 2006). 

NARA kokuritsy hakubutsukan 奈良国立博物館 (ed.), Seichi Ninpō: Nihon Bukkyō 1300-nen 
no genryū: subete wa koko kara yatte kita 聖地寧波: 日本仏教 1300 年の源流: すべてはここからや

って来た [La tierra sagrada de Ningbo: el oriente de 1300 años de budismo japonés: todo vino 
de allí] (Nara: Nara kokuritsy hakubutsukan, 2009). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

158

ŌBA Kōji 大庭康時 et al., Chūsei toshi Hakata o horu 中世都市博多を掘る [Excavación de la 
ciudad medieval de Hakata] (Fukuoka: Kaichōsa, 2008). 

ŌGAWA Naomi 大河直躬, Banjō 番匠 [Artesanos] (Tokio: Hōsei daigaku shuppankyoku, 
1971). 

John M. ROSENFIELD, Portraits of Chōgen: The Transformation of Buddhist Art in Early 
Medieval Japan (Leiden: Brill, 2012). 

SATO Asei 佐藤亞聖, “Ninpō shūhen no sekizai” 寧波周辺の石材 [Piedras en los alrededores de 
Ningbo], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 
[Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012). 

SATO Asei 佐藤亞聖, “Sekizai kakō gijutsu no kōryū” 石材加工技術の交流 [El intercambio de 
las técnicas de manufactura en piedra], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū se-
kizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo Song] 
(Tokio: Kyuko shoin, 2012). 

Gregory SATTLER, “The Ideological Underpinnings of Private Trade in East Asia, ca. 800-
1127”, en Journa of Asian Humanities at Kyushu University, n° 6 (2021), págs. 41-60. 

SHIMIZU Shunmyō 清水俊明 (ed.), Sekizō bijutsu 石造美術 [Arte de la montea], vol. 7: Nara 
kenshi 奈良県史 [Histórico de la Prefectura de Nara] (Tokio: Meicho shuppan, 1984). 

SHIOZAWA Hiroki 塩澤寛樹, Busshitachi no nanto fukkō: Kamakura jidai chōkokushi o mi-
naosu 仏師たちの南都復興: 鎌倉時代彫刻史を見なおす [Restaurar Nara con escultores budistas: 
Reexamen de la historia de la escultura en el periodo Kamakura] (Tokio: Yoshikawa kōbun-
kan, 2016). 

TAGA Munehaya 多賀宗隼, Eisai 栄西 (Tokio: Yoshikawa kobunkan, 1965). 

UNOKI Motoyuki 鵜木基行, “Tōsenko sekizōgun no seisakuchi nitsuite” 東銭湖石像群の制作地

について [Acerca del sitio de fabricación de las estatuas de piedra del lago Dongqian], en 
Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la 
cultura de las esculturas en piedra de estilo Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012). 

Michael J. WALSH, “The Buddhist Monastic Economy”, en John Lagerwey & Pierre Marsone 
(ed.), Modern Chinese Religion I: Song-Liao-Jin-Yuan (960-1368 AD) (Leiden: Brill, 2015), 
págs. 1270-1303. 

XUE Bao 薛豹 & You Biao 遊彪, “Fu Ri Songchao haishang chutan–yi Ninghai Zhoushi wei 
zhongxin” 赴日宋朝海商初探——以甯海周氏為中心 [Estudio preliminar sobre los comerciantes 
transmarinos Song en Japón, con énfasis en la familia Zhou de Ninghai], en Zhejiang xuekan 
浙江学刊 [Revista académica de Zhejiang], vol. 4 (2012), págs. 25-33.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

159

YAMAKAWA Hitoshi 山川均, Sekizōbutsu ga kataru chūsei shokunō shūdan 石造物が語る中世職

能集団 [Los grupos medievales de oficios vistos a través de la montea] (Tokio: Yamakawa 
shuppansha, 2006). 

YAMAKAWA Hitoshi 山川均, “Ninpō no sekizo bunka to Nihōn e no eikyō” [La cultura de la 
piedra en Ningbo y su influencia sobre Japón], en Yamakawa Hitoshi 山川均 (ed.), Ninpō to 
sōfū sekizō bunka 寧波と宋風石造文化 [Ningbo y la cultura de las esculturas en piedra de estilo 
Song] (Tokio: Kyuko shoin, 2012). 

YANG Gucheng 楊古城 & Gong Guorong 龔國榮, Nan Song shidiao 南宋石雕 [Esculturas de 
piedra en el Song del sur] (Ningbo: Ningbo chubanshe, 2006). 

YANG Yi 楊億, Yang Wengong tan yuan 楊文公談苑 [Compilación de las conversaciones de 
Yang Wengong] (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 1993). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 131-160 

160

Notas del traductor

i Un koku es una unidad de volumen, equivalente más o menos a 180 litros. Antes del establecimiento de mo-
nedas circulantes –o en un periodo como el que el lector tiene ante sí, en que el circulante estaba apenas haciendo 
pininos y su uso estaba confinado al intercambio mercantil, sin haber alcanzado aún el pago de salarios–, equi-
valía más o menos a la cantidad de arroz necesaria para alimentar a una persona durante un año; es decir, a la 
cantidad de productos necesarios para conseguir el alimento anual de alguien.  

ii Heian es el periodo de la historia japonesa que transcurre entre los años 794 y 1185, desde el traslado de la 
capital imperial a Heian-kyo (actual Kyoto) hasta el fin de las Guerras Genpei en 1185. Se caracterizó por el 
inmenso poder de la familia Fujiwara sobre la familia imperial, el surgimiento de los silabarios vernáculos 
japoneses (hiragana y katakana) y el inicio de la prelación de la clase de los guerreros que dominaría la política 
japonesa desde entonces y hasta la caída del sogunato Tokugawa en 1868. 

iii Como se sabe, el chino es visto con frecuencia como lengua de varios dialectos distanciados entre sí o como 
sistema de escritura útil para varias lenguas parecidas entre sí a la manera de las lenguas romances. Se requiere, 
pues, de cierta salvedad cuando se usa la palabra “dialecto” con respecto a asuntos de la historia china: el nivel 
de distinción entre los dialectos chinos es tal que puede imposibilitar la comunicación entre las partes si no se 
recurre a un dialecto neutro o central. Esto es muy distinto a la situación del habla hispana, por ejemplo, en una 
comunicación entre un puertorriqueño y un chileno. La diferencia de los dialectos puede entorpecer la comu-
nicación, pero no imposibilitarla. 

iv Nara había sido la capital imperial antes del periodo Heian, y retenía cierta importancia. Kyoto, primero lla-
mada Heian-kyo, era la capital imperial desde el periodo Heian, aunque el establecimiento del sogunato la 
redujo, como capital, a un estatus ceremonial de iure, pues el poder verdadero se ejercía desde Kamakura al 
punto que se ha dado en llamar este periodo (entre la victoria durante las Guerras Genpei del clan Minamoto, 
en 1185, y la derrota de este centro de poder político tras el asedio de Kamakura en 1333) como periodo Kama-
kura. Nara, Kyoto y Kamakura se encuentran en la isla Honshu, la más extensa de Japón. Nara es una ciudad 
portuaria ubicada en el extremo sur del Japón, cerca de Corea y en posición de abrir la puerta a la navegación 
tanto hacia Corea como hacia China, lo que la hizo un punto clave en la propagación del budismo chino en 
Japón y, más tarde, en la organización de la piratería japonesa contra las costas chinas. Se ubica en la isla 
Kyushu. 

v El budismo japonés está muy caracterizado por su acogimiento en la clase gobernante, que se convirtió en su 
principal patrocinador. Para un resumen sucinto de las relaciones entre el budismo japonés y el cambio en el 
sistema político que trajo consigo el fin violento del periodo Heian, precipitado por las Guerras Genpei, reco-
miendo al lector la introducción de Carlos Rubio a la traducción que hizo al español, junto a Rumi Tani Mora-
talla, del Soga Monogatari. Véase Carlos Rubio, “Introducción”, págs. 11-39, específicamente págs. 16-18, en 
Rumi Tani Moratalla y Carlos Rubio (trads.), Historia de los hermanos Soga [Soga Monogatari] (Madrid: 
Editorial Trotta, 2012). 



161



La nomadización de los beduinos 

Desplazamiento, resistencia y clientelismo 
en el norte del Naqab,i 1951-1952 

Publicación original: 

Journal of Palestine Studies, vol. 53, n° 1 (2024), págs. 7-45 

GADI ALGAZI 

NO QUIERO meterme en la sutil mecánica de la manera en que la gente es 
deportada voluntariamente. Se trata de una mecánica muy sutil. 

MK YA‘AKOV RIFTIN, 3 de diciembre, 1951.1 

l 7 de diciembre de 1951, un miembro palestino del Knesset (MK), Emile Habibi
(del Partido Comunista), radicó una indagatoria parlamentaria dirigida al primer mi-
nistro y ministro de defensa David Ben-Gurion. Habibi citó una carta que recibió de

Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Jessica Julieth Rodríguez 
Miranda y Víctor Santiago Mayorga Reina. 
Mis agradecimientos especiales al difunto Ismail Abu Mdighem, a Sayyah Abu Mdighem a-Turi, al doctor ‘Awwad 
Abu Freih, a Nuri al-‘Uqbi, a ‘Alyan a-Sani‘, así como a Haya Noah, Ahmad Amara, Alexandre Kedar, Oren Yiftachel, 
Ze’ev Zivan, Shahda ibn Bari, Michael Sfard y Carmel Pomerantz por compartir conmigo su conocimiento y sus ob-
servaciones. Gracias al personal de los Archivos Estatales de Israel, al de los Archivos de las FDI y del Establecimiento 
de Seguridad; al Archivo de HaShomer HaTzair, en Yad Yaari, y al Archivo del Kibutz Shoval. 
1 Minutas del Comité de Asuntos Exteriores y Seguridad [en hebreo], 3 de diciembre de 1951, Archivos Estatales de 
Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel. A lo largo del presente artículo, se usan sobre todo las siguientes abrevia-
ciones: 1) AEI: Archivos Estatales de Israel, ubicados en Jerusalén Occidental; 2) AFDI: Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa, ubicados en Kiryat Ono, Israel; 3) AHH: Archivo de HaShomer HaTzair, ubicado en 
Yad Yaari, Israel. Nota del traductor: todas las traducciones del material archivístico se basan en las versiones en 
inglés que el autor creó para el artículo original. 

E



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

162

los jefes de tres tribus beduinas del Naqab.2 La gran mayoría de los palestinos que vivían en 
esa región se habían vuelto refugiados después de 1948, mientras que los que se quedaron y 
recibieron ciudadanía israelí, o permisos temporales de tránsito, fueron concentrados por Is-
rael en el sayyig, una zona militar cerrada, o reserva, ubicada en su mayoría al oriente de 
Beersheba, con una extensión más pequeña ubicada al norte.3 La cantidad de precipitaciones 
en esta área en particular, ubicada en el borde noroccidental del Naqab, permitía a los bedui-
nos mantenerse a sí mismos con una mezcla de siembra seca y pastoreo. A esto se dedicaron 
las tribus de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish hasta el 2 de noviembre de 1951, cuando fueron 
desplazadas de sus tierras y reubicadas hacia el oriente, a un área mucho más árida. Habibi 
contó en su carta que los jefes de las tribus le escribieron 

que el desplazamiento había ocurrido contra su voluntad; que fueron discriminados por el 
gobierno en comparación con otras tribus, como la tribu del jeque Salman al-Huzayl, que 
había permanecido en el área norteña; que se les había arrebatado sus tierras, las cuales ellos 
habían preparado para el trabajo agrícola y cultivado por muchos años; que el territorio que 
les fue dado en la parte oriental de la región no era apto para el cultivo, y, finalmente, añaden 
ellos, que son ellas tribus que aman la paz y no tomaron parte en la guerra contra el ejército 
israelí, y que a ellos les prometió el gobierno, en 1948, que podrían quedarse en sus tierras.4 

A la luz de esta promesa, Habibi cuestionó a Ben-Gurion sobre las razones por las cuales los 
beduinos habían sido desplazados, y pidió saber qué pasos se tomarían para devolverles sus 
tierras y sus propiedades. Ben-Gurión respondió el 6 de febrero de 1952: 

El 17 de octubre de 1951, los jefes de las tribus desplazadas firmaron una declaración en la 
oficina del gobernador militar del Néguev en que afirmaban querer mudarse en su propio 
fuero a cambio de un pago especial. El gobernador militar estaba interesado en esta mudanza 
porque el área donde aquellos que se mudaron vivían antes solía ser un cruce de caminos por 
el cual pasaban las rutas de contrabando entre Gaza y Hebrón, y los beduinos locales habían 
hecho parte de esas actividades de contrabando. Los mismos jefes de las tribus escogieron el 
área a la cual se mudarían. El gobierno buscó tierras para ellos y también les asignó agua 

2 En esta publicación, el término “Néguev” se usará en las ocasiones en que se citen o se referencien fuentes israelíes, 
y el término “Naqab” se usará allí donde se articule la perspectiva palestina. Los árabes beduinos del Néguev/Naqab 
son parte del pueblo palestino. Siguiendo el uso de la mayoría de los documentos históricos y del habla cotidiana, 
usaré “beduinos” para hablar de ellos. 
3 Para más información sobre este tema, véase Mansour Nasasra, The Naqab Bedouins: A Century of Political Resis-
tance (Nueva York: Columbia University Press, 2017). Para una breve introducción sobre el periodo que va de 1948 
a comienzos de la década de 1960, véase Emanuel Marx & Avinoam Meir, “Lands, Towns and Planning: The Negev 
Bedouin and the State of Israel”, en Geography Research Forum, n° 25 (2005), págs. 45-47. 
4 Cuestionamiento parlamentario del miembro del Knesset Emile Habibi dirigido al ministro de defensa David Ben-
Gurión, “Desplazamiento a la fuerza de los beduinos de sus tierras al norte de Beer Sheva” [en hebreo], 7 de diciembre 
de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2913/6. El cuestionamiento 
fue incluido oficialmente en las minutas del Knesset el 12 de diciembre: Minutas de la plenaria del Knesset [en he-
breo], 6 de febrero de 1952 (disponible en: https://fs.knesset.gov.il//2/Plenum/2_ptm_250290.pdf; acceso del 
traductor: 5 de agosto de 2025). Los nombres beduinos fueron mal citados en el original y han sido enmendados. 

https://fs.knesset.gov.il/2/Plenum/2_ptm_250290.pdf


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

163

hasta que las cisternas del área se llenaron con la lluvia. Además, se les dio un préstamo para 
[comprar] semillas.5 

El intercambio, reportado brevemente en la prensa, es una de las raras piezas informativas 
que han llegado al público israelí acerca del desplazamiento de más de dos mil ciudadanos 
beduinos hacia el árido oriente del Naqab, donde muchos siguieron viviendo varias décadas 
después. Esa operación militar había sido mantenida en secreto hasta que Habibi intentó usar 
la plataforma parlamentaria para exponerla;6 como respuesta, Ben-Gurión describió la ope-
ración como un trato inofensivo entre los beduinos y el gobierno militar. Los portavoces 
beduinos trajeron este asunto a colación ante las autoridades del estado, pero solo después de 
más de cincuenta años apareció de nuevo en la prensa como resultado de la tenaz lucha de 
muchos de sus descendientes, principalmente de las familias al-‘Uqbi, Abu Mdighem y Abu 
Freih, para volver a las tierras originales de las cuales fueron desplazadas, exigiendo el reco-
nocimiento de sus derechos a la tierra en el área de al-‘Araqib, alrededor de diez kilómetros 
al norte de Beersheba. Su lucha llamó la atención sobre la gran campaña de desplazamiento 
de 1951, a la cual se alude ocasionalmente, pero que, aún a día de hoy, no ha sido reconstruida 
en su totalidad.7 

Por estas razones, la investigación sobre este artículo empezó escuchando historias sobre un 
desplazamiento forzado que, según Ben-Gurión, jamás ocurrió. A la luz de la negación em-
pecinada de estos eventos por parte del estado, este artículo se enfoca fuertemente en los 
registros de este: donde sea posible, se apoya en documentación contemporánea producida 

5 Respuesta de David Ben-Gurión al cuestionamiento parlamentario de Emile Habibi [en hebreo], 6 de febrero de 
1952, Minutas de la plenaria del Knesset [en hebreo], 6 de febrero de 1952 (disponible en: https://fs.knes-
set.gov.il//2/Plenum/2_ptm_250290.pdf; acceso del traductor: 6 de agosto de 2025).  
6 Una vez que fue radicado el cuestionamiento parlamentario, se hizo imposible censurar los reportajes de prensa que 
trataban sobre el contenido de este cuestionamiento. Sin embargo, antes de que el periódico El Comunista Hebreo 
pudiera reportar sobre los alegatos de Habibi, la Agencia Nacional de Noticias, un medio semioficial, distribuyó un 
reporte bastante breve y tergiversado que fue reproducido por todos los periódicos israelíes de renombre el día 9 de 
diciembre de 1951. En este, se indicaba que aproximadamente tres mil familias beduinas que vivían en 75.000 du-
nams de tierra habían sido transferidas o debían serlo en las siguientes dos semanas. La explicación más probable 
para la distribución de un artículo noticioso que hablaba de dos grupos beduinos allí donde solo había uno, exageraba 
el número de los desplazados y los presentaba como ausentes es que este artículo fue escrito de manera apresurada 
para evitarle al gobierno la vergüenza pública procedente de la inminente revelación de un hecho que el gobierno 
había buscado esconder. Véase “Dos tribus beduinas se mudan cerca de Beer Sheva” [en hebreo], en Haaretz, 9 de 
diciembre de 1951, disponible en el siguiente link: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; véase también 
“Representantes del Partido Comunista Israelí en el Knesset llaman la atención sobre asuntos de discriminación con-
tra los ciudadanos árabes en sus cuestionamientos parlamentarios a los ministros del gobierno” [en hebreo], en Kol 
Ha-‘am, 10 de diciembre de 1951, disponible en el siguiente link: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles.  
7 Varios estudios previos han echado luz sobre algunas evidencias relevantes, pero en ausencia de una investigación 
más sostenida sobre la campaña, esos documentos no han sido contextualizados, y los rastros desperdigados de la 
operación de transferencia fueron a veces vinculados, de manera errónea, a campañas de desplazamiento anteriores. 
Véanse Zeev Zivan, Relaciones fronterizas judeo-beduinas en el Néguev, 1940s-1950s [en hebreo] (Beersheva: Cen-
tro del Néguev para el Desarrollo Regional, 2017), pág. 139 y apéndices; Chanina Porat, “Asentamientos, política de 
desarrollo y los beduinos del Néguev, 1948-1953” [en hebreo], en Iyunim Bitkumat Israel, n° 7 (1997), págs. 425-
426. Sin embargo, para un importante estudio sobre el asunto de la tierra, con énfasis en el destino de la familia al-
‘Uqbi, véase Alexandre Kedar, Ahmad Amara & Oren Yiftachel, Emptied Lands: A Legal Geography of Bedouin
Rights in the Negev (Stanford: Stanford University Press, 2018), págs. 153-154.

https://fs.knesset.gov.il/2/Plenum/2_ptm_250290.pdf
https://fs.knesset.gov.il/2/Plenum/2_ptm_250290.pdf
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

164 

por las autoridades israelíes. Sin embargo, depender de la documentación disponible en los 
archivos militares y estatales tiene un precio. En primer lugar, los palestinos en general y los 
beduinos en particular aparecen en estos archivos principal y primeramente como meros ob-
jetos de la acción estatal. En segundo lugar, hay material archivístico esencial que sigue 
siendo inaccesible, y algunos documentos han sido desclasificados solo recientemente y con 
censura significativa. Y en tercer lugar, la censura del material archivístico estuvo precedida 
por la autocensura que tuvo lugar durante el mismo desplazamiento: las limitaciones políticas 
bajo las cuales se llevó a cabo la operación militar obligaron a los oficiales a cargo a evitar 
expedir por escrito órdenes de desalojo contra los beduinos y, en su lugar, buscar maneras de 
inducirlos a “consentir” el desplazamiento impuesto. No obstante, bastante excepcional-
mente, este caso no nos fuerza a contrastar la documentación estatal solo con los testimonios 
de los palestinos, sino que podemos suplir el acervo de los archivos militares con documentos 
no censurados pertenecientes al archivo de Mapam, un partido sionista de izquierda; algunos 
de sus kibutz afiliados estaban ubicados en el norte del Naqab. Estos miembros del Mapam 
eran más que meros testigos: las ambigüedades de su posición –como vecinos y como habi-
tantes de los asentamientos fronterizos, operaban dentro del aparato del estado y en sus már-
genes– los dispusieron a jugar un rol importante y contradictorio en este asunto y, como 
resultado, los llevaron a producir algunos documentos excepcionales. 

Se necesita una reconstrucción precisa no solo para examinar críticamente la negación del 
estado de esta campaña de desplazamiento; solo en alta resolución pueden emerger aquí los 
objetos de la acción del gobierno colonial como agentes históricos que estaban ajustándose 
a nuevas condiciones. Esto debería permitirnos hacernos a una imagen comprensiva del ir y 
venir de estos entre la resignación, la oposición y la complicidad, y para entender cómo po-
dían combinarse las peticiones dirigidas a patrones sionistas con la resistencia terca en el 
terreno. También vemos cómo pudo el nuevo gobierno colonial de asentamientoii aprove-
charse de las cizalladuras y fisuras existentes entre la sociedad indígena, y así obtener una 
mejor comprensión de las ambivalencias y contradicciones de la resistencia palestina bajo el 
gobierno israelí de comienzos de la década de 1950. 

Esta historia arroja luz sobre la estrecha relación entre el desplazamiento forzado dentro del 
estado recién fundado y los intentos de lograr que los beduinos lo abandonaran “voluntaria-
mente”. También permite observar más de cerca las maneras en que los actores locales –los 
colonos de los asentamientos sionistas y la sociedad indígena, especialmente las élites bedui-
nas– se ajustaron a la realidad que emergió en las postrimerías de la guerra de 1948, mientras 
las dinámicas de poder entre los colonos de los asentamientos y los beduinos locales sufrieron 
un revolcón radical. ¿Resistirían las redes clientelares que formaron las élites beduinas du-
rante el mandato imperial británico ante el avance colonial del estado? ¿Qué formas de resis-
tencia tenían a mano los beduinos que, pese a haber recibido la ciudadanía, seguían bajo un 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

165

peligro constante de expulsión del país?8 Finalmente, aunque usualmente se presenta el con-
flicto aún en marcha entre el estado israelí y los beduinos del Naqab como un conflicto en 
que un “estado moderno” confronta a unos “nómadas” que se rehúsan con obstinación a con-
vertirse en “sedentarios”, fueron realmente las autoridades israelíes las que “nomadizaron” 
forzosamente a los beduinos del norte del Naqab, que intentaban aferrarse a sus tierras. Así 
pues, la nomadización emergió de la intersección entre las fantasías coloniales y el desarraigo 
indígena, entre la imagen exótica de los beduinos como reliquias vivas de un pasado bíblico 
y la negación estratégica de su derecho a las tierras. Y, mientras que estos desplazamientos 
recurrentes invocaban las ficciones de un nomadismo puro y buscaban convertirlas en reali-
dad, la nomadización impuesta mutó una y otra vez hacia su opuesto aparente: la “sedentari-
zación”, es decir, la concentración forzada de los beduinos y su confinamiento a estrechas 
áreas designadas por el estado israelí. Estas fueron las dos caras de la moneda de la política 
colonial de asentamientos sionistas hacia los beduinos del Naqab. 

Planes y preparaciones 

En septiembre de 1951, al final de su periodo como gobernador militar general, Emmanuel 
Mor revisó los logros del gobierno militar durante los dos años anteriores. Con ayuda de una 
serie de operaciones silenciosas, reportó con satisfacción ante la reunión de los gobernadores 
que el gobierno militar había logrado reducir el número de árabes en Israel en unas veinte 
mil personas, y que había vaciado considerables cantidades de tierras dentro de sus fronteras. 
Tras la expulsión de los árabes del occidente del Naqab, en el área que rodeaba la franja de 
Gaza el año anterior, los beduinos de la parte norteña del Naqab estaban ahora en el “proceso 
de ser evacuados”, de manera que “si algún beduino permanece [en el Néguev], estarán solo 
en el área oriental”.9 

Las afirmaciones de Mor eran un guiño al abarcador plan para desplazar a los beduinos, plan 
este que había sido discutido un mes antes en los cuarteles generales del gobierno militar del 
Néguev. Su principal objetivo era expulsar a los beduinos de la franja norteña del sayyig, un 
área relativamente lluviosa y fértil, para enviarlos al árido sector oriental de este. Su objetivo 
secundario era crear un “área cerrada” de entre diez y quince kilómetros de ancho alrededor 
de la ciudad de Beersheba en que no hubiera árabes. De hecho, en 1949, las autoridades 
israelíes ya consideraron si reubicar a los beduinos hacia el oriente del Naqab, un área tan 
seca que las instituciones colonizadoras israelíes asumían que no podían crearse 

8 Acerca de la ciudadanía palestina después de 1948. Véase Lana Tatour, “Citizenship as Domination: Settler Colo-
nialism and the Making of Palestinian Citizenship in Israel”, en Arab Studies Journal, vol. 27, n° 2 (2019), págs. 8-
39. 
9 Resumen de la reunión de los gobernadores militares [en hebreo], 27 de septiembre de 1951, Archivos de las FDI 
y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. Énfasis del autor. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

166

asentamientos judíos allí. El plan fue rechazado debido a la escasez de agua en el área.10 Sin 
embargo, en 1951, aunque el problema de la escasez del agua seguía sin resolverse, las auto-
ridades decidieron mudar a los beduinos en dirección oriental. Hay tres factores que pueden 
explicar esto: las expectativas optimistas (y exageradas) de que hubiera asentamientos sio-
nistas que acabaran volviendo el norte del Naqab, aún poblado en parte por beduinos, en la 
región de mayor productividad agrícola de Israel;11 el supuesto de que el desplazamiento de 
facto allanaría el camino para una expropiación de iure de la tierra; y la esperanza de que 
minar los medios de vida y estatus de los beduinos los llevaría eventualmente a abandonar 
Israel “de su propio acuerdo”. 

El plan era desplazar más o menos cinco mil personas, más del cuarenta por ciento de los 
ciudadanos beduinos del Naqab.12 Sin embargo, en la primera etapa se determinó que que-
daran en su lugar el grupo más grande del norte del Naqab, la tribu de al-Huzayl, y las dos 
tribus más pequeñas, las de al-‘Uqbi y al-Talalqa, pendientes de una decisión final sobre su 
caso.13 La indecisión acerca del destino de al-Huzayl reflejaba el estatus especial del jefe de 
esa tribu. El jeque Salman al-Huzayl mantenía extensos contactos clientelares con el movi-
miento sionista, habiéndoles brindado su ayuda a la hora de adquirir sus tierras antes de 1948 
y, posteriormente, colaborado con el ejército entregando información necesaria. También 
ayudó a los kibbutzim que se establecieron en el área en 1946, especialmente al kibutz Shoval, 
y se describía a sí mismo como su “protector”.14 Fue el primero de los jeques con los que 

10 Minuta de la reunión del Comité para Asuntos de Refugiados [en hebreo], 1ero de septiembre de 1949, Archivos 
Sionistas Centrales (ASC), Jerusalén Occidental, Israel, documento KKL5/17148; Minuta de la reunión del Comité 
para Asuntos de Refugiados [en hebreo], 12 de octubre de 1949, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Segu-
ridad (AFDI), documento 13-232/1972. 
11 Chanina Porat, Del silvestrismo a los campos verdes: el desarrollo y asentamiento del Néguev 1949-1956 [en 
hebreo] (Beersheba: Universidad Ben-Gurión del Néguev, 2002), pág. 155; Ze’ev Tzur, El kibutz ha-Meuchad en el 
asentamiento de Eretz Israel [en hebreo] (Ramat Gan: Yad Tabenkin, 1979-1986), págs. 3 y 22; Eyal Weizman & 
Fazal Sheikh, The Conflict Shoreline: Colonization as Climate Change in the Negev Desert (Göttingen: Steidl, 2015), 
págs. 17-20 y 24-28. La severidad de la sequía del año anterior resaltó la discrepacncia entre el occidente del Néguev 
y su oriente árido: “Mahlon y Chilion en los campos del Néguev” [en hebreo], en HaBoker, 5 de abril de 1951 (dis-
ponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). Para leer 
una evaluación eufórica del potencial agrícola del norte del Néguev, véase, por ejemplo, Avraham Salomon, “Safiah-
Beit Kama” [en hebreo], en Haaretz, 21 de junio de 1951 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/ti-
tles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025) y “Una producción abundante en el norte del Néguev” [en hebreo], 
en Herut, 9 de mayo de 1952 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 
1ero de agosto de 2025). 
12 “Desplazamiento de los beduinos del Néguev” [en hebreo], dirigido por Michael Hanegbi a la División de Opera-
ciones, 14 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, 
documento 54-848/1959. El número consignado por Hanegbi se refiere solo a los desplazamientos del norte del 
Néguev, que son en los que me concentro; este número no incluye el segundo componente del plan: la concentración 
de los beduinos y su expulsión del área alrededor de Beersheba. 
13 Minuta de la reunión en el Cuartel General del Gobierno Militar del Néguev [en hebreo], 27 de agosto de 1951, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. Se incluyó 
una lista de las tribus en el Memorando de la reunión del Gobierno Militar del Néguev [en hebreo], 25 de junio de 
1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953.  
14 Carta del kibutz Shoval al Comité del Knesset sobre Asuntos Internos [en hebreo], 19 de abril de 1953, Archivo de 
HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento K-90.4(5); Carta de Salman al-Huzayl a Moshe Dayan [en 
hebreo], 25 de marzo de 1954, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

167

Michael Hanegbi, el futuro gobernador militar del Néguev, se reunió inmediatamente des-
pués de la ocupación israelí de Beersheba. Es probable que su conversación haya allanado el 
camino para la ceremonia pública celebrada en Beersheba el 18 de noviembre de 1948, en 
que dieciséis jeques reconocieron el gobierno israelí.15 Así pues, para comienzos de la década 
de 1950, Salman al-Huzayl gozaba de una posición privilegiada, y sus gentes eran llamadas 
“los beduinos del gobierno”.16 Rentaba casi todas sus tierras (más de 20.000 dunams) por 
entre un tercio y la mitad de la cosecha, lo que lo convirtió en uno de los jeques más ricos,17 
y era conocido por enviar a los oficiales del gobierno militar a cobrarle a aquellos que no 
pagaban a tiempo.18 Como parte de su cooperación con las autoridades, al-Huzayl entregaba 
“infiltrados” (a menos que estos contaran con su protección) y emergió como una persona 
que podía dar solución a los problemas que surgieran con el gobierno militar (por una suma 
razonable).19 En su tienda oficial, al-Huzayl colgaba fotografías de Theodor Herzl, Chaim 
Weizmann y Ben-Gurión al lado de la suya.20 

documento 27-8/1956; Carta de Salman al-Huzayl al presidente Yitzhak Ben-Zvi [en hebreo], 18 de octubre de 1954, 
Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17030/17. Véase ‘Arif al-‘Arif, His-
toria de Bi’r al-Sab’ y sus tribus [en árabe] (Jerusalén: editor desconocido, 1934), págs. 105-106; Porat, “Asenta-
mientos y política de desarrollo”, págs. 401-402; Hillel Cohen, Good Arabs: The Israeli Security Agencies and the 
Israeli Arabs, 1948-1967 (Berkeley: University of California Press, 2010), pág. 181-185; David Ben-Gurion, Dia-
rios de guerra 1947-1949 (Tel Aviv: Casa Editorial del Ministerio de Defensa, 1982), págs. i y 76. 
15 Hanegbi reportó que había recibido peticiones de varios jeques pero que decidió solo reunirse con al-Huzayl, “uno 
de nuestros viejos amigos”. Carta de Michael Hanegbi al mayor general Elimelech Avner [en hebreo], 13 de octubre 
de 1948, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 223-121/1950. 
Para una reconstrucción de la reunión entre Hanegbi y los jeques desde el punto de vista del estado, véase Havatzelet 
Yahel & Ruth Kark, “Israel Negev Bedouin during the 1948 War: Departure and Return”, en Israel Affairs, vol. 21, 
n° 1 (2015), págs. 64-83. 
16  “El ministro de policía visitó a las minorías” [en hebreo], en Haaretz, 11 de julio de 1951 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
17 Reporte sobre abril-mayo de 1954, Departamento del Gobierno Militar [en hebreo], Archivos Estatales de Israel 
(AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento HZ-2401/19; Yitzhak Yaakobi, “El jeque explota a su tribu” [en he-
breo], en Davar, 10 de noviembre de 1953 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del 
traductor: 1ero de agosto de 2025); Yitzhak Yaakobi, “Sembraron pero no cosecharon” [en hebreo], en Davar, 5 de 
agosto de 1956 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto 
de 1956); “Se imponen altos impuestos sobre los beduinos golpeados por la sequía” [en hebreo], en Al HaMishmar, 
1ero de enero de 1956 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de 
agosto de 2025). 
18 Eid al-Turi: “La historia de la tribu al-Malahi según David Alon”, en Rafi Malka (ed.), El reino de los animales: 
Leyendas y cuentos folclóricos beduinos sobre los animales [en hebreo] (Lahav y Jerusalén: Joe Alon Center y Ariel 
Press, 1996), pág. 13. 
19 Carta del capitán Sasson Basrawi a Michael Hanegbi [en hebreo], 15 y 28 de marzo de 1949, Archivos de las FDI 
y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 245-834/1953; Carta del comandante 
regional del Néguev al gobernador militar [en hebreo], 17 de octubre de 1951, Archivos de las FDI y del Estableci-
miento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 282-834/1953; Revisión de las tribus beduinas a 
cargo de sargento de la policía israelí David Ben-Izra [en hebreo], 2 de febrero de 1956, Archivos Estatales de Israel 
(AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento L-2460/19, fol. 18. 
20  “Pueblo” [en hebreo], en HaOlam HaZeh, 15 de abril de 1952 (disponible en: https://thisworld.on-
line/1952/755/; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). Al-Huzayl, que fue señalado de ser “el jeque más 
famoso de los jeques del Néguev israelí” en este reportaje, apareció en los años siguientes en incontables artículos 
orientalistas de la prensa israelí. Acerca de algunos de sus últimos usos en representaciones visuales, véase Emilie Le 
Febvre, “A Shaykh’s Portrait: Images and Tribal History amongst Bedouin in the Negev”, en Anthropology & Photo-
graphy, n° 2 (2016), págs. 1-22. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://thisworld.online/1952/755/
https://thisworld.online/1952/755/


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

168

Además, igual que otros jeques durante estos años de penuria y racionamiento, el jeque al-
Huzayl controlaba la única tienda en su tribu en que se podían comprar productos esenciales 
racionados a un precio regulado. Tanto la venta de los bienes de consumo como la recolecta 
de la producción agrícola de los beduinos, a quienes se les negó el acceso legal al mercado, 
quedaron en manos de distribuidores monopólicos que operaban con la ayuda de intermedia-
rios beduinos locales que eran, en su mayoría, los jeques o las personas que contaban con su 
confianza. Mientras que este doble monopolio sobre la provisión y la recolecta locales hizo 
aumentar el poder de los jefes de las unidades “tribales” reconocidos por el estado sobre su 
gente y les permitió extraer excedentes rentísticos, también hizo más profunda la dependen-
cia de estos jefes respecto del gobierno militar que les asignaba estos lucrativos monopo-
lios.21 

En mayo de 1950, el prominente jeque al-Huzayl recibió a una delegación de oficiales mili-
tares de alto rango, incluyendo al jefe del estado mayor, Yigal Yadin; al general del comando 
sur, Moshe Dayan; a Hanegbi; y a Mor. Una caballería beduina recibió al convoy de vehículos 
militares, que incluía varios periodistas locales, varios corresponsales extranjeros e incluso 
un equipo de filmación. Los jinetes beduinos acompañaron a los visitantes, y la marcha fue 
descrita por la prensa hebrea como “un desfile de esplendor oriental”.22 Los invitados fueron 
recibidos con tiros de honor, y una compañía armada, compuesta por soldados beduinos que 
acababan de recibir sus bajas del ejército israelí, saludó a Yadin. 

Hablando en nombre de su padre, el hijo de al-Huzayl trajo a colación la ayuda prestada por 
la tribu a los asentamientos judíos con que colindaban, así como al ejército, y declaró la 
lealtad de su tribu a Israel, así como la voluntad de esta de participar en su defensa. Peticionó 
del gobierno armas para defenderse contra incursiones, permiso para mantener las tradiciones 
beduinas y equipo de agricultura mecanizada. También habló el jeque Sulayman al-‘Uqbi, 
jefe de una tribu más pequeña (la de al-‘Uqbi), que era cercano a al-Huzayl, pues su hermana 
Wadha se había convertido hacía poco en la esposa más joven del jeque Salman). El jeque 
al-‘Uqbi describió la visita de Yadin como un evento histórico que sería celebrado todos los 
años por los beduinos. Bajo el gobierno israelí, dijo, los beduinos vivían en paz y disfrutaban 
de la libertad. Además de asistencia agrícola, al-‘Uqbi pidió que los impuestos no les fueran 
aumentados y que se preservaran los privilegios disfrutados por los jeques bajo el gobierno 
británico. Al-Huzayl le regaló a Yadin una magnífica espada beduina, y dio una daga tradi-
cional a Dayan.23 Después de la comida, Yadin le respondió a sus anfitriones, y les prometió 

21 Véase Gadi Algazi, “Ganancias coloniales bajo la sombra del gobierno militar” [en hebreo], en Lev Grinberg & 
Daniel De Malach (eds.), Colonization and Resistance in Israel/Palestine: Selected Issues and Historical Events in a 
Long-Term Perspective (Jerusalén: Van Leer Institute Press, 2023), págs. 164-207; Menahem Kapeliuk, “Continúa 
el censo de los beduinos del Néguev” [en hebreo], en Davar, 2 de abril de 1954 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
22 “Una ‘fantasía’ beduina en honor del jefe del estado mayor” [en hebreo], en HaBoker, 3 de mayo de 1950 (dispo-
nible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
23 En fecha desconocida, Yadin le dio al jeque un rifle con una dedicatoria en la que elogiaba sus servicios al Estado 
de Israel. Haviv Kna‘an, “El gobernante de los beduinos de un mar al otro” [en hebreo], en Haaretz, 25 de enero de 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

169

que sus peticiones serían consideradas por el gobierno militar. “Me alegró escuchar”, dijo, 
“que viven ustedes aquí en paz y tranquilidad, cultivando sus tierras”.24 Israel se esfuerza por 
tener paz, añadió, pero está lista para la guerra: “Daremos lo mejor de nosotros por nuestros 
amigos, pero no habrá esperanza para nuestros enemigos”.25 

No obstante, en reuniones privadas, los distinguidos invitados de al-Huzayl tenían una visión 
de un futuro distinto para los árabes del Naqab, sin “paz y tranquilidad”. Incluso antes de la 
visita, Hanegbi había explicado que “no hay certeza” de si los beduinos “no serán transferidos 
a otros lugares de acuerdo con las necesidades de asentamiento y seguridad de los judíos”, y 
describía a los jeques que seguían en sus puestos bajo gobierno israelí como líderes de tercera 
categoría comandados por al-Huzayl, “al cual hemos elevado”.26 Seis meses después de la 
visita de celebración, Yadin y Dayan, junto a Yehoshua (Josh) Palmon, consejero para asuntos 
árabes de Ben-Gurión, y el alto consejero para asuntos de tierras, Zalman Lif, establecieron 
los principios de la política de Israel hacia los árabes del Néguev: “estabilizar” a aquellos que 
se habían vuelto ciudadanos, y “forzarlos a concentrarse” en áreas “estrechas y claramente 
definidas”; al mismo tiempo, dejarle claro a cada beduino de la región que la tierra “no es 
suya, sino que ellos solo la cultivan, y que podemos transferirlo de vez en vez, de acuerdo 
con nuestra política de asentamientos, y que lo haremos”.27 

¿Podemos, pues, concluir, a partir de las muestras públicas de lealtad de al-Huzayl que este 
se engañó a sí mismo acerca de las intenciones de las autoridades israelíes? No es probable, 
pues al-Huzayl había tenido muchas oportunidades de experimentar de primera mano las 
nuevas relaciones de poder que habían emergido después de 1948. Ya en diciembre de 1949, 

1953 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
Este rifle es mencionado en “Las notas de esta semana” [en hebreo], en Davar, 16 de marzo de 1951 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). Después de que Israel 
ocupara Gaza en 1956, al-Huzayl hizo una gira por la ciudad armado con varias armas de fuego, incluyendo el rifle 
que recibió de Yadin. Véase “Por qué ocupamos Gaza” [en hebreo], en Maariv, 22 de febrero de 1957 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
24 “Una ‘fantasía’ beduina en honor del jefe del estado mayor” [en hebreo], en HaBoker, 3 de mayo de 1950 (dispo-
nible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025); “Los bedui-
nos del Néguev le dan la bienvenida al jefe del estado mayor” [en hebreo], en Haaretz, 3 de mayo de 1950 (disponi-
ble en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). 
25 Obviamente, no tenemos el texto exacto de lo que se dijo en hebreo y de lo que se dijo en hebreo, ni de lo que tradujo 
el intérprete militar, pero hay un alto grado de traslapo entre los reportajes. Además de los reportajes de Haaretz y 
HaBoker, véase Ephraim Talmi, “Los beduinos del Néguev declaran su lealtad a Israel” [en hebreo], en Davar, 3 de 
mayo de 1950 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 
2025); Noticieros del Carmelo, 13 de mayo de 1950, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, Co-
lección Nathan Axelrod, documento ii-046. Ezriel Carlebach produjo una nota incluso más eufórica en su reportaje 
“Entre los beduinos” [en hebreo], en Maariv, 3 de mayo de 1950 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspa-
pers/titles; acceso del traductor: 1ero de agosto de 2025). El jeque Salman invitó a los líderes de Israel a una visita 
dos meses antes. Véase Avraham Shemesh, “Reportaje semanal de seguridad” [en hebreo], 18 de marzo de 1950, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 844-721/1972.  
26 Minuta de la reunión del Comité Secundario de Coordinación [en hebreo], 25 de enero de 1950, Archivos de las 
FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 13-232/1972. 
27 Coronel Tzvi Tzur, “El problema de los beduinos en el Néguev” [en hebreo], Archivos de las FDI y del Estableci-
miento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 846-721/1972. En este documento, se resume una reunión 
sostenida el día 11 de agosto de 1950. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

170

un agente de policía lo había amenazado con expulsarlo del país si no paraba de esparcir 
“rumores” acerca de la corrupción de un oficial de la policía local que disfrutaba de la pro-
tección especial del gobernador militar. El jeque, reducido a lágrimas, tuvo que negar haber 
dicho alguna vez algo al respecto.28 Aprendió una lección mucho más importante como re-
sultado de sus intentos por reunir en torno suyo a otros jeques para defender los derechos 
colectivos de los beduinos. En octubre de 1950, solo unos meses antes de la visita de los jefes 
militares, doce jeques liderados por al-Huzayl enviaron al gobernador militar una petición. 
Esta empezaba con una petición modesta de que se proveyeran bienes que hacían falta en la 
canasta de bienes racionados; sin embargo, los autores de la petición continuaban con la pre-
sentación de una serie de demandas políticas sustanciales: poner fin a los castigos colectivos, 
a la expulsión de los beduinos al otro lado de la frontera, y a su “expulsión de sus propiedades, 
pues esto es contrario a todas las leyes del mundo”; pedían sostener consultas mensuales con 
los jeques acerca de los asuntos beduinos; y pedían alcanzar una decisión clara sobre el des-
tino de las tierras beduinas, incluyendo aquellas en las que se les impedía cultivar, y aquellas 
consideradas como “propiedad de ausentes” pese a que, de hecho, sus dueños seguían vi-
viendo en Israel.29iii 

A comienzos de 1951, el jeque al-Huzayl intentó una jugada más atrevida: envió una decla-
ración a Ben-Gurión y a Hanegbi firmada por todos los jeques del Naqab en la cual estos le 
daban a él el poder de representarlos frente a las autoridades.30 Contrató a un abogado judío 
sobresaliente para que manejara dos asuntos críticos: las reclamaciones de tierras de los be-
duinos y la continua expulsión de estos del país. Cuando el capitán Avraham Shemesh, oficial 
del gobierno militar del área, le preguntó a al-Huzayl cuáles eran sus razones para hacer esto, 
al-Huzayl señaló los recientes reportajes de prensa que indicaban que el estado no tenía nin-
guna intención de reconocer los derechos de los beduinos a sus tierras. Indudablemente, se 
refería a la Ley de Propiedad del Estado, que el Knesset acababa de aprobar hacía unos días. 
Davar, el periódico extraoficial del partido de gobierno, reportó la aprobación de esta ley con 
un titular en su primera plana que rezaba: “Las tierras del Néguev serán transferidas al 

28  Véase Cohen, Good Arabs, pág. 183. Véase Carta del Inspector Singer a la Policía Israelí de la Región Sureña [en 
hebreo], 12 de diciembre de 1949, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento L-
91/41. Agradezco a Hillel Cohen por entregarme amablemente este documento. Parece las afirmaciones de al-Huzayl 
sobre la corrupción de este agente de policía bajo la protección del gobernador militar Michael Hanegbi eran, en 
esencia, verdaderas (véase Algazi, “Ganancias coloniales”, pág. 172, nota 21). 
29 Carta de doce jeques del Naqab al gobernador militar [en árabe], fechada antes del 3 de octubre de 19500, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 282-834/1953. No he encon-
trado ninguna respuesta a esta carta. El 12 de octubre, al-Huzayl dirigió otra carta al ministro de provisiones y racio-
namiento, esta vez a nombre de “los beduinos del Naqab, especialmente aquellos del jeque Salman al-Huzayl”, en la 
que solicitaba acceso a todo el abanico de productos racionados de consumo, así como a asistencia agrícola: véase 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 282-834/1953. 
30 Carta de los jeques y notables beduinos al primer ministro [en árabe], 2 de febrero de 1951, Archivos de las FDI y 
del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 282-834/1953. Durante este periodo, la corres-
pondencia de los beduinos era revisada por el gobierno militar. Shemesh inquirió al gobernador si hacer llegar la 
carta al primer ministro, y este rechazó conceder la petición. Parece que la respuesta fue negativa. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

171

estado”.31 Al-Huzayl afirmó que unos judíos (que no nombró) le aconsejaron que actuara 
inmediatamente y que dejara sentada su posesión, y explicó que “todos los beduinos” ven 
claramente que “las tierras que cultivaban se están reduciendo” con la expansión de los asen-
tamientos judíos, y “sienten que no hay lugar para ellos en el Estado de Israel”.32 Shemesh, 
que se había hecho famoso entre los beduinos debido a su brutalidad, reportó al gobernador 
que, a sus órdenes, había iniciado “una conversación” con los jeques y que había tenido éxito 
en detener la iniciativa.33 Aunque lograr esto probó ser más difícil de lo que Shemesh había 
pensado,34 los jeques le informaron a Hanegbi, tres semanas después, que recusaban la de-
signación de Salman al-Huzayl como representante suyo, y le explicaron que habían actuado 
sin considerar por completo el asunto.35 La humillante derrota de al-Huzayl se vio precipitada 
por unas publicaciones imprevistas en la prensa hebrea que denunciaban que este se apro-
piaba de las raciones de comida asignadas a los miembros de su tribu y se quedaba con una 
porción significativa de las raciones que se suponía que debía vender a un precio regulado 
para así venderlas por debajo de la mesa a un precio más lucrativo. El jeque intentó demandar 
por difamación a los periódicos que publicaron estas acusaciones, pero el reportaje estaba 
bien fundamentado y reflejaba una práctica familiar.36  Casi con certeza, estas noticias se 

31 “Las tierras del Néguev serán transferidas al estado” [en hebreo], en Davar, 30 de enero de 1951 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 3 de agosto de 2025). La tercera cláusula de la 
ley, presentada en noviembre de 1950 ante el Knesset, declaraba que la tierra sin dueño debía ser considerada pro-
piedad estatal. La explicación que dio a la prensa el ministro de justicia resaltaba que la “opinión admitida” de que el 
Néguev “es, en su mayoría, propiedad del estado, y casi no hay derechos de propiedad privada sobre él”. Véase “Pri-
mera lectura de la Ley de Propiedad Estatal” [en hebreo], en Davar, 8 de noviembre de 1950 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 3 de agosto de 2025). El 29 de enero de 1951, 
el secretario del Comité de Finanzas del Knesset presentó la versión definitiva de la ley y explicó que, según lo esti-
pulado por la tercera cláusula, “la mayor parte del Néguev será probablemente registrada” bajo propiedad del Estado 
de Israel, “pues no se conocen derechos de propietarios privados ni de otro tipo de propietarios sobre la gran mayoría 
del Néguev”. Véase Minuta de la plenaria del Knesset, 29 de enero de 1951 (disponible en: https://fs.knes-
set.gov.il//1/Plenum/1_ptm_250093.pdf; acceso del traductor: 3 de agosto de 2025). 
32 Carta de Avraham Shemesh al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 26 de febrero de 1951, Archivos Esta-
tales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17003/4. 
33 Carta de Shemesh al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 26 de febrero de 1951, Archivos Estatales de 
Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17003/4. Hanegbi reportó al consejero sobre asuntos árabes 
(AFDI, documento 282-834/1953) que la acción del abogado Gideon Margalit, que había tenido lugar sin el cono-
cimiento del gobierno, se había “interrumpido y cesado”. 
34 Un reporte posterior sugiere que Shemesh tuvo que hacer esfuerzos adicionales para contravenir los intentos de 
al-Huzayl de obtener apoyo para los jeques del norte del Naqab y, por tanto, presionó para lograr que se acusara al 
jeque al-Huzayl de malversación de alimentos racionados. Véase Avraham Shemesh, Reporte bisemanal de seguridad, 
17 de marzo de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 
74-834/1953.
35 Carta de dieciocho jeques del Naqab al gobernador militar del Néguev [en árabe], 18 de marzo de 1951, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 282-834/1953.
36  “El supervisor-ladrón” [en hebreo], en Al HaMishmar, 19 de marzo de 1951 (disponible en:
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 3 de agosto de 2025); “Los beduinos se quejan
de su jeque” [en hebreo], en Davar, 19 de marzo de 1951 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/ti-
tles; acceso del traductor: 3 de agosto de 2025). El gobierno militar conocía el mal uso que hacía de su posición el
jeque al-Huzayl al menos desde marzo de 1949 (véase la nota 19). Sobre esta práctica, véase Carta de Hamed Abu 
S‘eilik al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 25 de enero de 1950, Archivos de las FDI y del Establecimiento 
de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954. Véase también Algazi, “Ganancias coloniales”, pág. 170, 
así como mis comentarios más abajo, en las páginas 187-188 de este artículo.

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://fs.knesset.gov.il/1/Plenum/1_ptm_250093.pdf
https://fs.knesset.gov.il/1/Plenum/1_ptm_250093.pdf
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

172

basaron en información detallada filtrada por Shemesh para así enseñarle una lección al re-
calcitrante jeque.37 

Así, pues, al-Huzayl no era ni ciegamente leal a las políticas de las autoridades israelíes ni 
las ignoraba, sino que incluso intentó oponerse a ellas.38 Su amarga derrota expuso las debi-
lidades estructurales de su posición: la oposición colectiva que intentó establecer desde arriba, 
mediante un acuerdo con los demás jeques, probó ser frágil, y colapsó fácilmente bajo la 
presión del gobierno militar. Además, los reportajes de prensa sobre sus prácticas explotado-
ras revelaron las tensiones existentes al interior de su tribu, así como el grado al cual su poder 
dependía de la gracia concedida por las autoridades militares. Así las cosas, al ser amenazado 
con la expulsión en el otoño de 1951, al-Huzayl osciló entre intentar ganar tiempo mediante 
la consecución de un acuerdo con el gobierno militar y rehusarse directamente, animando a 
la gente a resistirse al tiempo que buscaba la ayuda de sus contactos sionistas de alto rango. 
El jeque Sulayman al-‘Uqbi también intentó resistirse a la presión del ejército para que se 
fuera. Le recordó a las autoridades que él era parte de los jeques que habían participado de la 
ceremonia que reconoció la soberanía israelí en noviembre de 1948, y que incluso había sido 
puesto preso por las autoridades egipcias por haber colaborado con Israel. Sin embargo, al-
‘Uqbi era el jefe de una tribu pequeña y fragmentada que se había reagrupado después de la 
guerra; no tenía conexiones con nadie que estuviera en las altas esferas del poder, y las luchas 
internas minaban su posición dentro de su propia tribu. Cuando la operación de desplaza-
miento llegó a sus puertas, su destino y el de su gente fue, por tanto, muy distinto al de al-
Huzayl. 

Desplazamiento 

La campaña de desplazamiento comenzó a finales de agosto de 1951. El mayor Moshe Bar-
On, gobernador militar encargado, le explicó a sus oficiales que “no es recomendable presio-
nar a las tribus y forzarlas a mudarse, pero a estas hay que ponerlas en una situación tal que 
ellas mismas pidan ser transferidas a otra área”.39 Una gran forma de presionarlos era evitar 
que pudieran arar sus tierras, pues no hacerlo antes de las pocas e impredecibles lluvias 

37 La historia aparecida en el periódico hace eco del reporte bisemanal de Shemesh fechado el 17 de marzo de 1951 
(AFDI, documento 74-834/1953). Al responderle a Hanegbi, que quería averiguar cuál era la fuente de esta noticia, 
Shemesh le escribió que al-Huzayl debía “aprender que él no es un hombre grande”. Véase la Carta de Avraham 
Shemesh al gobernador militar [en hebreo] y su anexo de Ocho testimonios que apoyan las acusaciones [en árabe], 
25 de marzo de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 282-
834/1953. 
38 La caracterización que hace Cohen de al-Huzayl debería modificarse en consecuencia. Véase Cohen, Good Arabs, 
págs. 181-185. 
39 Mayor Moshe Bar-On, Minutas de la reunión en los Cuarteles Generales del Gobierno Militar del Néguev [en he-
breo], 27 de agosto de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 
133-834/1953.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

173

invernales significaba perder la estrecha ventana de oportunidad para la siembra y arriesgarse 
así a la hambruna.40 Esta medida se usó contra las tres tribus de la región de Laqiyya, que 
intentaron ganar tiempo declarando que estaban de acuerdo con ser transferidas, pero, para 
hacerlo, pedían esperar a que se acumulara suficiente agua en las cisternas del lugar al que 
iban a ser reubicadas.41 Aquellas tribus más pequeñas que estas que no vivían en sus tierras, 
pues habían sido desplazadas ya al menos una vez, cedieron más fácilmente a la presión del 
ejército. Sin embargo, para el 17 de septiembre, en los cuarteles del gobierno militar del 
Néguev seguía sin ser claro cómo podría llevarse a buen término la operación de desplaza-
miento mientras la tribu más grande del área, la de al-Huzayl, siguiera en su lugar.42 

Una semana después, Dayan, a quien le faltaba poco para terminar su periodo como jefe del 
Comando Sur, anunció que había solucionado el problema. Dayan reportó que él y Hanegbi 
se habían reunido con el jeque Salman al-Huzayl y se las habían arreglado para asegurarse 
su cooperación.43 Inicialmente, los dos oficiales le ordenaron a al-Huzayl que se mudara al 
oriente de Tel ‘Arad o más al norte, al área de Ramle, ubicada en el centro del país, y le 
ofrecieron una “gran suma de dinero” (30.000 libras israelíes, con un valor de alrededor de 
80.000 dólares), pero al-Huzayl se había negado. Sin embargo, al final se acordó que, “en 
esta fase”, al-Huzayl se quedaría en su ubicación actual con varios cientos de miembros de 
su tribu y ayudaría a transferir a las otras tribus.44 Solo tenemos el recuento de este encuentro 
que hicieron los oficiales, pero, dado que al-Huzayl persistía en rehusarse a mudarse, debe-
ríamos asumir que fue presionado a conceder algo a cambio y que acabó por hacerlo para 
ganar tiempo valioso y para asegurarse que al menos su familia y su círculo más cercano 
pudiera quedarse en la tierra. 

40 Sobre la dependencia de los beduinos respecto a los pocos e impredecibles días de lluvia, véase Emanuel Marx, 
Bedouin of the Negev (Manchester: Manchester University Press, 1967), págs. 20-23. 
41 Avraham Shemesh, Reporte dirigido al gobernador militar [en hebreo], 28 de agosto de 1951, Archivos de las FDI 
y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 74-834/1953; Minuta de la reunión en los Cuar-
teles Generales del Gobierno Militar del Néguev [en hebreo], 3 de septiembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. 
42 Minuta de la reunión en los Cuarteles Generales del Gobierno Militar del Néguev, 17 de septiembre de 1951, Ar-
chivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. Ni siquiera en 
esta reunión fueron incluidos al-Huzayl, al-‘Uqbi y al-Talalqa (ubicados al oriente de al-‘Araqib, en la región de Twail 
Abu Jarwal) entre aquellos designados para ser transferidos. Incluso ya en la reunión que celebró Dayan con el go-
bernador militar el 22 de septiembre de 1951 se alcanzó un acuerdo sobre los objetivos de la operación pero sin un 
acuerdo sobre el método de implementación de esta. Véase Oded Messer, Memorando procedente de una reunión de 
coordinación entre el general del comando sur y el gobierno militar del Néguev [en hebreo], 28 de septiembre de 
1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-61372/4. 
43 Carta del mayor general Moshe Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar [en hebreo], 25 de 
septiembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 
54-7/1954. Esta reunión debió tener lugar entre la reunión que sostuvieron Dayan y Hanegbi el 22 de septiembre y
la carta que envió Dayan para reportarla el 25 de septiembre. Hanegbi fue transferido temporalmente al Comité de 
Armisticio (tal vez debido a las elecciones para el Knesset) y volvió formalmente a su posición de gobernador el día 
23 de octubre de 1951.
44 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. Compárese 
con Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

174

Dayan detalló las ventajas del desplazamiento: al reubicar a los beduinos, “se liberarán cerca 
de sesenta dunams” para el cultivo agrícola y para el establecimiento de asentamientos judíos. 
Sin duda, este fue el objetivo decisivo.45 Dayan también explicó que desplazar a los habitan-
tes del área permitiría ejecutar un cambio fundamental en las relaciones de propiedad: “trans-
ferir a los beduinos a sus nuevos territorios anulará sus derechos como propietarios de tierra, 
y se convertirán en prestatarios [de] tierras del gobierno” (énfasis en el original).46 A estas 
razones añadió Dayan razones de seguridad: el desplazamiento resultará en la salida de todos 
los beduinos, excepción hecha de al-Huzayl y sus hombres, del Néguev noroccidental, es 
decir, del área que unía a Hebrón con Gaza, por donde pasaban “los convoyes de contraban-
distas y refugiados”.47 Además, en el Néguev oriental, una región fronteriza que lindaba con 
Cisjordania, los beduinos desplazados servirían como amortiguadores: “llenarán el vacío” de 
esa área y evitarían que esta fuera cultivada por “beduinos extranjeros”, los Jahalin, que ha-
bían sido expulsados de Israel poco tiempo antes, así como por otros residentes del área ubi-
cada al sur de Hebrón. Según la admisión de Dayan, el desplazamiento hacia el oriente tam-
bién venía con retrocesos de seguridad, pues podía fortalecer los lazos de los desplazados 
con Cisjordania. Después, Hanegbi elaboraría más esta consideración: en ausencia de fuentes 
de ingresos o medios de vida una vez en el oriente árido del Néguev, los lazos de los beduinos 
desplazados con Israel se debilitarían, y estos beduinos se verían forzados a ganarse la vida 
mediante el contrabando transfronterizo.48 Sin embargo, Dayan también tenía una respuesta 
para este asunto; dejaba claro que, en su manera de ver las cosas, desplazar a los beduinos 
dentro del territorio de Israel debería comprenderse en términos de un objetivo más abarcador: 
“este punto [es decir, el del desplazamiento de los beduinos hacia un área fronteriza] también 
tiene dos lados, pues sus conexiones con el territorio jordano les permitirán a ellos y a noso-
tros moverlos del país hacia Jordania cuando aparezca la oportunidad”.49 

La conclusión de Dayan enumeraba las tareas por completar: localizar fuentes de agua en las 
áreas áridas de la sección oriental del Néguev y arar la tierra de esa zona para los desplazados, 
de manera que la operación pudiera completarse antes de las lluvias invernales; empezar 
inmediatamente la cultivación de las tierras del norte del Néguev que se obtuvieran gracias a 
la evacuación de los beduinos; y asignar alrededor de entre 50.000 y 60.000 libras israelíes 
(cerca de entre 140.000 y 170.000 dólares) para pagarles al jeque al-Huzayl, así como a otros 

45 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. Esto fue 
corroborado por Hanegbi en “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959, y por una carta 
de la autoría de Yitzhak Shani, director del Departamento de Gobierno Militar, dirigida al Departamento de Asenta-
mientos de la Agencia Judía [en hebreo], 20 de junio de 1952, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, 
Israel, documento GL-13911/6. 
46 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. 
47 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. En las 
zonas fronterizas de esta época, había tanto judíos como árabes inmiscuidos en actividades de contrabando, y a veces 
estas se llevaban a cabo por petición del ejército mismo. Sobre la “economía fronteriza” de los beduinos, véase Na-
sasra, The Naqab Bedouins, pág. 164-168. 
48 Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959. 
49 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

175

jeques, “por entregar sus tierras”.50 Para Dayan, era importante definir preliminarmente la 
cantidad de dinero que se le entregaría a los jeques, mientras que la naturaleza precisa de la 
transacción podría determinarse después; Dayan señaló que seguía siendo necesario revisar 
la “posesión legal” de las distintas tierras en cuestión y determinar si el pago por ellas cons-
tituía “una compensación o una compra”.51 De hecho, los miembros del kibutz Shoval afir-
maron después que el dinero ofrecido a al-Huzayl era un soborno,52 y Hanegbi confirmó 
después que durante la campaña se usaron “la intimidación y el soborno”, aunque “no en 
todos los casos”.53 Por último, además de ofrecer dinero, Dayan instruyó al gobierno militar 
“a aplicar presión sobre las tribus” de la región norteña “hasta el punto en que, si estas no se 
desplazaran voluntariamente, el ejército se vería forzado a desplazarlas”.54 

A partir de este momento, el gobierno militar siguió adelante con la campaña de desplaza-
miento,55 pero la confianza de Dayan en haber eliminado el obstáculo principal de esta al 
asegurarse un acuerdo con al-Huzayl probó ser prematura. El jeque Salman debió haberse 
dado cuenta de que consentir el desplazamiento de su propia gente minaría de manera irre-
vocable su propia posición, especialmente dado que el gobierno militar consideraba que este 
desplazamiento parcial inminente era solo un primer paso hacia el objetivo del desarraigo 
completo, que debía conseguirse al año siguiente.56 Así las cosas, al-Huzayl se rehusó a acep-
tar el dinero, y, en lugar de suavizar la oposición de los demás jeques, los animó a oponerse 
al desplazamiento. Algunos activistas judíos de los kibutz cercanos también animaron a los 

50 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. 
51 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. 
52 “En este momento, al-Huzayl se rehúsa a recibir sobornos, pero puede que ceda”. Aharon Cohen, Nota sobre una 
conversación con Yosef Tzur (llamado erróneamente Even Tzur) y con Avraham (sin indicación de apellido), 10 de 
junio de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 95-11.10(1). 
53 Resumen de los comentarios de Hanegbi durante la audiencia del 6 de noviembre de 1952 [en hebreo], en Reporte 
de Shlomo Tilman y Shmuel Cohen ante el Comité Central de Mapam, 12 de diciembre de 1953, Archivo de HaSho-
mer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90-110(6); Kibutz Shoval, Memorando al Centro de Mapam titulado “El 
desplazamiento de los beduinos del área de Shoval” [en hebreo], 28 de enero de 1952, Archivo HaShomer HaTzair, 
Yad Yaari, Israel, documento 90.110(6): en este documento se mencionan “conspiraciones, sobornos y presiones”; 
Carta de Eliezer Be’eri dirigida al Comité Central de Mapam [en hebreo], 2 de febrero de 1952, Archivo HaShomer 
HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90.110(6). 
54 Carta de Dayan al jefe designado del estado mayor y al gobierno militar, AFDI, documento 54-7/1954. Carta de 
Moshe Bar-On dirigida al consejero de asuntos árabes, Yehoshua Palmon, al Departamento de Gobierno Militar y al 
jefe de la División de Operaciones, Yitzhak Rabin [en hebreo], 24 de octubre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954. 
55 En septiembre, aún seguían en marcha los preparativos para la apertura de la escuela de al-‘Uqbi, pero el día des-
pués de que fuera enviada la carta de Dayan se reportó que la escuela había sido “cancelada”. Carta de Sasson Basrawi 
al gobernador militar [en hebreo], 21-26 de septiembre de 1952, Archivos de las FDI y del Establecimiento de De-
fensa, Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953- Avraham Shemesh reportó que había mudado a la gente de 
Jaber Abu Sriham a Umm Batin el día 28 de septiembre. Shemesh, Reporte de seguridad [en hebreo], 3 de octubre 
de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 74-834/1953. 
56 Esto es lo que reportó el gobernador militar designado, pero no es probable que el prospecto de desarraigar por 
completo a la tribu fuera mencionado explícitamente en la reunión con el jeque. Carta de Bar-On a Palmon, al De-
partamento de Gobierno Militar y a Rabin, 24 de octubre de 1951, AFDI, documento 54-7/1954. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

176

beduinos a resistirse y, según el gobierno militar, fueron estos los que les aconsejaron enviar-
les un memorando a las autoridades.57 

El 11 de octubre, los jeques de las tribus de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish del enviaron un 
memorando urgente al primer ministro, a los ministros del gobierno y a los miembros árabes 
del Knesset que estaban aliados con el Mapai, el partido de gobierno. En tres días, los tres 
jeques escribieron lo siguiente: “están a punto de forzarnos a evacuar los lugares en los que 
hemos vivido desde los días de nuestros ancestros”.58 En el memorando, hacían énfasis sobre 
el hecho de que la orden de expulsión les fue dada de manera oral y sin permitírseles apelar 
ante las instituciones gubernamentales o ante las cortes, y sobre el hecho de que se les prohi-
bió viajar a Jerusalén para interponer una petición ante la Corte Suprema Israelí. Los jeques 
mencionaron la ceremonia de noviembre de 1948, en que los jefes de las tribus beduinas 
reconocieron el gobierno de Israel: “nos rendimos ante su honorable gobierno” bajo la con-
dición de que nuestros derechos –“nuestras tierras, nuestro honor y nuestras almas”– serían 
preservados y se nos permitiría poseer “suficientes armas para nuestra propia defensa”.59 En 
la víspera de las recientes elecciones al Knesset, “e incluso después de estas”, decían los 
beduinos, se les había prometido, “por parte de las más altas instituciones”, que no se les 
haría daño: 

¿Acaso puede haber una lesión más grande que aquella [que se inflige] cuando los funciona-
rios del gobierno nos dicen “queremos separarlos de sus raíces, y deben irse, trasplantarse a 
un lugar extranjero (que no es nuestro) y empezar a reconstruirse a ustedes mismos”, y aban-
donar aquello que nos pertenece, y a nuestros ancestros, y a nuestros hijos después de noso-
tros?60 

Continuaron explicando que los asentamientos judíos cercanos se mantenían seguros en su 
lugar, mientras que “nosotros somos forzados a empezar de ceros una vida dura y amarga 
pese a las dificultades que trajo la sequía del año pasado”, y todo esto mientras el nuevo 
gobierno se había comprometido, en su plataforma electoral, a mantener la igualdad de 

57  Carta de Bar-On a Palmon, al Departamento de Gobierno Militar y a Rabin, AFDI, documento 54-7/1954; 
Avraham Shemesh, Reporte de seguridad [en hebreo], 2 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Estableci-
miento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 74-834/1953. No tenemos que aceptar sin cuestiona-
mientos la suposición del gobierno militar de que a los beduinos los “guiaron” a protestar activistas judíos. 
58 Memorando urgente del jeque ‘Amer al-Talalqa, el jeque Sulayman al-‘Uqbi y el jeque Muhammad al-Afinish diri-
gido al primer ministro, al ministro del interior, al ministro de policía y al miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi 
[en hebreo], 11 de octubre de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documentos 
GL-13923/2 y G-2218/14. La única versión disponible de la carta que enviaron está en hebreo, pero los fraseos no 
dejan duda de que esta fue redactada en árabe y traducida posteriormente. Usualmente, las cartas dirigidas a las 
autoridades se enviaban por medio de representantes del gobierno militar, lo que permitía una supervisión minuciosa 
de su contenido. Sin embargo, los remitentes parecen haber evadido este control enviando la carta directamente desde 
Beersheba. 
59 Memorando urgente del jeque ‘Amer al-Talalqa, el jeque Sulayman al-‘Uqbi y el jeque Muhammad al-Afinish diri-
gido al primer ministro, al ministro del interior, al ministro de policía y al miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi, 
AEI, documentos GL-13923/2 y G-2218/14. 
60 Memorando urgente del jeque ‘Amer al-Talalqa, el jeque Sulayman al-‘Uqbi y el jeque Muhammad al-Afinish diri-
gido al primer ministro, al ministro del interior, al ministro de policía y al miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi, 
AEI, documentos GL-13923/2 y G-2218/14. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

177

derechos entre los judíos y los árabes. Durante la guerra y antes de ella, escribieron los jeques, 
el gobierno y los asentamientos hebreos vecinos “nos consideraban gente respetable y resi-
dentes valiosos”, mientras que ahora nos hemos convertido “en negros y en esclavos sumi-
sos”.61 Y si “en nuestra desesperación, buscáramos huir” hacia los países árabes, concluían, 
“no nos aceptarán, porque ante sus ojos somos traidores”.62 

La carta de los jeques dio lugar a una oleada de indagaciones y de intercambios por escrito 
entre las distintas ramas del gobierno.63 Por su parte, el gobierno militar reaccionó rápida-
mente: el 17 de octubre de 1951, los tres jeques fueron convocados a la oficina del gobernador 
militar en Beersheba, donde firmaron una declaración breve, previamente preparada, en la 
que aceptaban ser transferidos de inmediato a cambio de una cierta cantidad de dinero. Aun-
que pude encontrar el formulario en blanco, el documento firmado sigue perdido entre todo 
el material archivístico.64  

Bar-On, que era el reemplazo temporal de Hanegbi como gobernador militar del Néguev, 
reportó entonces que las dificultades habían sido resueltas y predijo que, en cuenta los jeques 
recibieran su dinero, también retractarían el memorando. Escribió que dos pequeñas tribus 
ya habían empezado a mudarse a sus nuevos lugares. Bar-On no explicó qué razones tuvieron 
los tres jeques para cambiar de decisión y aceptar mudarse, pero su reporte contiene dos 
guiños acerca de los métodos usados por el gobierno militar. Primero, Bar-On mencionó que 

61 Memorando urgente del jeque ‘Amer al-Talalqa, el jeque Sulayman al-‘Uqbi y el jeque Muhammad al-Afinish diri-
gido al primer ministro, al ministro del interior, al ministro de policía y al miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi, 
AEI, documentos GL-13923/2 y G-2218/14. Los “esclavos” de los cuales los remitentes tienen el cuidado de distin-
guirse son los beduinos de origen africano; véase Safa Abu-Rabia, “Is Slavery Over? Black and White Arab Bedouin 
Women in the Naqab (Negev)”, en Mark LeVine & Gershon Shafir (eds.), Struggle and Survival in Palestine/Israel 
(Berkeley: University of California Press, 2012), págs. 271-278. Acerca de la manera en que eran tratados los pales-
tinos africanos por los miembros de la élite beduina, véase Avraham Shemesh, Reporte ante el gobernador militar [en 
hebreo], 27 de julio de 1950, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, Kiryat Ono, Israel, documento 
282-834/1953.
62 Memorando urgente del jeque ‘Amer al-Talalqa, el jeque Sulayman al-‘Uqbi y el jeque Muhammad al-Afinish diri-
gido al primer ministro, al ministro del interior, al ministro de policía y al miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi, 
AEI, documentos GL-13923/2 y G-2218/14.
63 El 19 de octubre de 1951, el miembro del Knesset Saif al-Din al-Zu‘bi envió un telegrama al primer ministro y a
Yehoshua Palmon, consejero de asuntos árabes, pidiéndoles su intervención. El mismo día, Palmon pidió explicacio-
nes sobre la operación –en cuya planeación no había participado– al gobierno militar. No obstante, en respuesta a
una petición de aclaración enviada por Shimon Landman, director del Departamento de Minorías del Ministerio del
Interior, Palmon entregó una versión censurada y suavizada de los eventos. Carta de Yehoshua Palmon a Shimon
Landman [en hebreo], 9 de noviembre de 1951, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento 
GL-13923/2.
64 Reporte sobre la firma y Formulario bilingüe preparado previamente a la declaración, aún sin firma, incluidos en 
el Carta de Bar-On a Palmon, el Departamento de Gobierno Militar y Rabin, 24 de octubre de 1951, AFDI, docu-
mento 54-7/1954. Hay referencias a la declaración firmada en los siguientes documentos: Carta de Avraham She-
mesh al gobernador militar [en hebreo], 2 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de De-
fensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, 2 de noviembre de 1951; Minuta de la reunión en los Cuarteles Generales del Go-
bierno Militar del Néguev [en hebreo], 8 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa
(AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. Es de resaltar que cuando el jeque al-‘Uqbi protestó a su
transferencia, justo después de esta reunión (véase abajo, págs. 191-193), Hanegbi no contradijo su afirmación refi-
riéndose a la declaración firmada, una decisión que podría haber causado preguntas acerca de la manera por la cual
se obtuvo semejante “consentimiento”.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

178

la instrucción de Dayan de poner presión “hasta el punto en que, si estas no se desplazaran 
voluntariamente, el ejército se vería forzado a desplazarlas”.65 Segundo, Bar-On afirmó que, 
cuando los otros tres jeques se enteraron de que el jeque al-Huzayl había aceptado mudarse 
a cambio de una suma de dinero que recibiría por hacerlo, también firmaron la declaración, 
y también se les prometieron montos similares de dinero. Según Bar-On, en algún momento, 
Salman al-Huzayl consideró aceptar otra oferta presentada por el ejército: firmar una decla-
ración que afirmara que estaba listo para mudarse “bajo la condición de que se le entregaran 
inmediatamente 10.000 liras por el desplazamiento de mil miembros de su tribu” (el número 
parece reflejar una tasa de 10 liras por persona),iv “pero también esto lo revocó”. Al-Huzayl 
“rompió el acuerdo” y ahora estaba “haciendo propaganda”, pidiéndole a la gente “que no se 
mudara”.66 Por tanto, si bien Dayan había buscado originalmente enlistar a al-Huzayl para 
obtener de él ayuda contra las otras tribus, ahora el gobierno militar estaba usándolas contra 
el recalcitrante jeque, tal como había hecho ocho meses antes, cuando al-Huzayl intentó re-
unir a los jeques bajo su liderazgo para oponerse a la política estatal de desposesión y expul-
sión. 

En este punto, el jeque al-Huzayl se encontró aislado y bajo una presión creciente. El invierno 
ya se acercaba, pero el gobierno militar también le impedía a su gente arar la tierra, un signo 
inequívoco de que el desplazamiento era inminente. Ahora, al-Huzayl acusó a los demás je-
ques de “vender a la gente de sus tribus y sus tierras a las autoridades israelíes por dinero”.67 
Al-Huzayl también buscó remediar la situación en otros lados: no solo horizontalmente, ex-
hortando a sus pares a alinearse con su negativa a capitular, sino también verticalmente, bus-
cando la atención de sus protectores clientelares dentro del establecimiento sionista. 

Dos días después de que los jeques fueran convocados a los cuarteles del gobierno militar, 
al-Huzayl le escribió una carta a Ben-Gurión, protestando contra el hecho de que a su gente, 
que aún sufría las consecuencias de la sequía del año anterior, ahora se le impedía arar la 
tierra. “Esperamos”, escribió al-Huzayl, “que esto no haya ocurrido con el conocimiento de 
Su Excelencia, señor primer ministro, por quien votamos nosotros en las pasadas eleccio-
nes”.68 Durante las elecciones, que tuvieron lugar apenas tres meses antes, el 80% de los 
votos de la tribu de al-Huzayl favorecieron al partido de Ben-Gurión, el Mapai, para gran 
decepción de los kibutz vecinos, pertenecientes al Mapam, que habían esperado recibir el 

65 Carta de Bar-On a Palmon, el Departamento de Gobierno Militar y Rabin, 24 de octubre de 1951, AFDI, docu-
mento 54-7/1954. 
66 Las sumas prometidas a al-Talalqa (384 personas, 4000 ₤P) y a al-Afinish (140 personas, 1500 ₤P) parecen estar 
basadas en la misma tasa ofrecida a al-Huzayl: 10 ₤P por persona. Sin embargo, a al-‘Uqbi se le ofreció un poco más: 
5000 ₤P por 402 personas. Las cifras de población están basadas en el anterior reporte de Bar-On [en hebreo], octu-
bre de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17102/37. 
67 Esta es la evaluación que ofrece Avraham Shemesh en su Reporte ante el gobernador militar, AFDI, documento 
74-834/1953.
68 Carta del jeque al-Huzayl al primer ministro [en árabe], 19 de octubre de 1951 (la carta llegó a su destino el 31 de 
octubre de 1951), Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17030/17. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

179

apoyo de la tribu.69 Bechor-Shalom Sheetrit, ex ministro de minorías y ministro interino de 
policía, se aseguró para el Mapai los votos de la tribu de al-Huzayl: mientras que Ben-Gurión 
hacia su gira por los campos de tránsito para granjearse los votos de los nuevos inmigrantes 
judíos, Sheetrit llevó a cabo “visitas electorales” a las comunidades árabes, incluida la de al-
Huzayl.70 La carta de al-Huzayl llegó al escritorio del consejero sobre asuntos árabes de Ben-
Gurión, pero no causó ningún resultado tangible.71 Al-Huzayl tampoco obtuvo nada de su 
apelación ante el ministro de relaciones exteriores de Israel, Moshe Sharett.72 Aun así, al-
Huzayl visitó a Sheetrit, quien en efecto intervino a su favor ante la comandancia del ejér-
cito.73 

También vinieron en auxilio de al-Huzayl los miembros de los kibutz vecinos afiliados al 
Mapam. Particularmente, sobresalieron los miembros del kibutz Shoval: cinco años antes, 
cuando establecieron sus campamentos en esta región fronteriza, eran no más de “treinta 

69 Véanse los resultados detallados de las elecciones entre los beduinos en la Carta del gobierno militar del Néguev al 
Departamento de Minorías del Ministerio del Interior [en hebreo], 16 de septiembre de 1951, Archivos Estatales de 
Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2216/9. 
70 En la víspera de las elecciones, Shetreet renunció al partido Sephardi, de existencia breve, y se unió a la lista del 
Mapai al Knesset. Sus asociados regaron el rumor de que dirigiría un renovado ministerio de minorías después de las 
elecciones. Véase “El ministro de policía hace una ‘visita electoral’ a los jeques beduinos del Néguev” [en hebreo], en 
HaBoker, 6 de julio de 1951 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 4 
de agosto de 2025). El empeoramiento de las relaciones entre los kibutz y al-Huzayl justo antes de las elecciones está 
evidenciado por los incidentes que tuvieron lugar entre los colonos y los beduinos. Un reporte sin firma encontrado 
entre los papeles del gobierno militar del Néguev interpreta estos incidentes como una campaña de presión sobre los 
beduinos por parte de los kibutz y aclara el rol de Shetreet en esta. Véase “Elecciones al Segundo Knesset entre las 
tribus beduinas” [en hebreo], probablemente de agosto de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de De-
fensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 54-848/1959, 64. Al-Huzayl se quejó ante la policía de “terrorismo” 
de parte de los miembros de varios miembros del kibutz que dispararon contra los rebaños de su tribu, matando a 
una vaca y causando heridas menores a dos niños y a un camello. Después de esta queja, el gobierno militar le advirtió 
a los kibutz que se abstuviera de llevar a cabo más ataques. Véanse “Bedouin [sic] Claim Election Threat”, en Jerusa-
lem Post, 30 de julio de 1951 (disponible en: https://www.proquest.com/docview/917686777/; acceso del traduc-
tor: 4 de agosto de 2025); y “En Beersheba” [en hebreo], en Maariv, 31 de julio de 1951 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 4 de agosto de 2025).  
71 Palmon tenía dudas sobre la estrategia de Dayan (véase la Carta de Palmon al Departamento de Gobierno Militar 
y al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 13 de octubre de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén 
Occidental, Israel, documento GL-13923/2). A una copia de la carta de al-Huzayl dirigida a Ben-Gurión, Palmon 
anexó una nota dirigida al jefe del gobierno militar, dejándole claro que su posición era que “la mudanza de las con-
centraciones o tribus de beduinos debe ocurrir con el consentimiento de ellos”. Así pues, desde su punto de vista, la 
operación fracasó a la hora de manufacturar el “consenso” necesario. Carta de Yehoshua Palmon a Yitzhak Shani [en 
hebreo], 6 de noviembre de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, GL-17030/17. 
72 Carta de Eliezer Be’eri al Comité Central de Mapam [en hebreo], 7 de noviembre de 1951, Archivo de HaShomer 
HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 90.110(6); Aharon Cohen, Nota de una conversación, 10 de enero de 
1952, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 95-11.10(1); Carta de Be’eri al Comité 
Central de Mapam, 2 de febrero de 1952, AHH, documento 90.110(6).  
73 Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959; Michael Hanegbi, “La situación 
de los beduinos en Israel” [en hebreo], 22 de febrero de 1952, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguridad, 
Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954. La apelación de al-Huzayl ante Shetreet parece haber tenido lugar al-
rededor del 20 de octubre. El 25 de ese mes, el gobierno militar reportó al consejero de asuntos árabes que había 
respondido a la pregunta de Shetreet sobre este asunto (AEI, documento GL-13923/2), lo que sugiere que, en este 
punto, la decisión de acomodarse a Shetreet y evitar la transferencia de al-Huzayl aún no se había tomado. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.proquest.com/docview/917686777/
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

180 

jóvenes en medio de una población árabe de miles”,74 y recibieron ayuda vital del jeque al-
Huzayl y de su gente. A finales de 1951, su partido, el Mapam, ya no hacía parte de la coali-
ción de gobierno, pero seguía siendo el socio menor de Mapai entre las instituciones colo-
nialistas y dentro del movimiento obrero sionista. Esta posición le garantizó a los kibutz del 
área el acceso vital a las tierras que habían sido capturadas por el estado, al tiempo que les 
permitía influir ocasionalmente sobre las políticas gubernamentales y asignar algunos recur-
sos a los árabes cercanos, desarrollando así sus propias redes clientelares. Por otro lado, su 
integración parcial dentro del bloque hegemónico también debilitaba su cohesión. Para varios 
miembros de los kibutz, esta integración abrió oportunidades de ascenso dentro del nuevo 
orden sociopolítico, dejando atrás su partido junto con su compromiso con “la fraternidad de 
los pueblos” y la disciplina colectiva que este intentaba imponerle a sus miembros. Este fue 
el caso de dos oficiales de alto rango a cargo de desplazar a los beduinos: por un lado, el 
gobernador Hanegbi, miembro prominente del kibutz Negba, y el coronel Oded Messer, co-
mandante del Distrito del Néguev, que eran, ambos, miembros del Mapam. Para este partido 
sionista-socialista, esto causó una situación incómoda, cosa de la que estaban muy conscien-
tes los activistas pro-árabes de los kibutz cercanos a los beduinos. Estos activistas exigieron 
que se formara un comité de inspección interno para discutir el asunto con los oficiales, pero, 
después de varios aplazamientos, el mencionado comité solo se reunió el 28 de octubre, ape-
nas tres días antes de que empezara el desplazamiento forzado de los beduinos restantes. 

Pese a eso, la reunión fue reveladora. Asistieron Hanegbi, Messer, varios altos funcionarios 
del departamento de seguridad de Mapam, el director de la sección árabe del partido, Eliezer 
Be’eri (Bauer) y un activista local que representaba al kibutz Shoval, llamado Haim Shur. 
Shur no escondió su decepción respecto al hecho de que, de entre los presentes, “nadie se 
inclinaba a evitar el desplazamiento”.75 Hanegbi y Messer negaron la afirmación de que los 
beduinos estuvieran siendo desplazados forzosamente. En lugar de retratarlos como un riesgo 
de seguridad,76 los presentaron como un potencial recurso, exponiendo así solo una parte del 
argumento de Dayan: en el oriente del Néguev, los beduinos desplazados servirían de amor-
tiguación defensiva, casi como sustitutos de los colonizadores. Shur siguió sin mostrarse 
convencido. No tenía ninguna dificultad en reconocer el objetivo estratégico que se asomaba 
detrás de los desplazamientos, aquel que Dayan había articulado abiertamente y que los ofi-
ciales ahora escondían de sus camaradas: 

 
74 Yosef Tzur, “Los beduinos en el Néguev” [en hebreo], enero de 1953, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad 
Yaari, Israel, documento K-90.4(5). 
75 Haim Shur, “Información” [en hebreo], en Boletín del kibutz Shoval [en hebreo], 21 de noviembre de 1951, Archivo 
del Kibutz Shoval (AKS), Shoval, Israel.  
76 Tanto Hanegbi como los kibutz locales argumentaron repetidamente que la presencia beduina cerca de los kibutz 
de hecho mejoraba la seguridad de estos. Véase Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 
54-848/1959; Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, AFDI, documento 20-405/1954; Memorando de 
los kibutz Mishmar HaNegev, Shoval, Safiah (actualmente bajo el nombre de Beit Kama) y Dvir dirigido a Yaakov 
Riftin y Yitzhak Ben-Aharon, miembros del Knesset [en hebreo], 2 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 120-79/1954. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

181 

De la experiencia de los anteriores desplazamientos [de los beduinos], hemos aprendido que 
el abordaje primordial [es] el de servir a la política general de expulsar a los árabes del país 
“por medios pacíficos”: en la primera etapa, mudarlos a un área que no tenga condiciones 
adecuadas para la vida, de manera que ellos mismos abandonen el país por su propia volun-
tad.77  

Shur reportó a su kibutz que incluso dentro de Mapam había “círculos serios [es decir, de alto 
rango] y comandantes que están buscando todo tipo de ‘razones’ para justificar esta línea de 
acción”.78 Be’eri llegó a una conclusión similar: el tal consentimiento de los beduinos había 
sido obtenido, esencialmente, “mediante intimidaciones y sobornos”,79 y no había nada sus-
tancial en las razones de seguridad que se aducían para justificar su desplazamiento. 

La reunión terminó sin acuerdos, y expuso hasta qué punto era impotente el partido frente a 
sus propios oficiales de alto rango. Be’eri sugirió que Hanegbi y Messer deberían apelar ante 
el general del Comando Sur Militar para retrotraer la orden, afirmando que ellos habían asu-
mido que el desplazamiento de los beduinos se haría “con su consentimiento y bajo condi-
ciones justas”, y que, si la comandancia insistía, Hanegbi debería proceder con el desplaza-
miento “para asegurarse de alcanzar un arreglo tan justo como fuera posible”.80 Se suponía 
que mientras el Comité Central de Mapam no alcanzara una decisión final o lograra conven-
cer a las autoridades de cancelar la operación, todas las partes se abstendrían de actuar: los 
oficiales suspenderían el desplazamiento, mientras que sus críticos se abstendrían de ejecutar 
ninguna acción política, tal como radicar una indagatoria parlamentaria pública. No obstante, 
Hanegbi y Messer procedieron con la operación y no se presentaron a la siguiente reunión 
del comité de inspección. El liderazgo del Mapam, por su parte, no fue capaz de alcanzar 
ninguna decisión. Los miembros del ala expansionista del partido advirtieron que cualquier 
confrontación con los dos oficiales solo debilitaría la influencia ya en declive del partido 
entre los altos rangos del ejército.81 

Durante los mismos días en que Mapam llevaba a cabo su audiencia interna con Hanegbi y 
Messer, la campaña de expulsión bajo su mando llegaba a la etapa crítica. Después de que el 
ejército hiciera que los tres jeques firmaran el acuerdo para mudarse, pareció que todos los 
obstáculos de la campaña habían sido quitados de en medio. Así, el 22 de octubre de 1951, 
los beduinos de la región norteña fueron notificados de que debían prepararse para abandonar 

 
77 Shur, “Información”; en el mismo lugar, Carta de Eliezer Be’eri al Comité Político del Kibutz Shoval, 2 de febrero 
de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 90.110(6). 
78 Carta de Be’eri al Comité Central de Mapam, 7 de noviembre de 1951, AHH, documento 90.110(6). 
79 Carta de Be’eri al Comité Central de Mapam, 7 de noviembre de 1951, AHH, documento 90.110(6). 
80 Carta de Be’eri al Comité Central de Mapam, 7 de noviembre de 1951, AHH, documento 90.110(6). Compárese 
con Aharon Cohen, Nota de una conversación, 10 de enero de 1952, AHH, documento 95-11.10(1). 
81 Minutas de las reuniones de Comité Central de Mapam [en hebreo], 6 de diciembre de 1951 y 14 de enero de 1952, 
Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 90.64(2); Carta de Be’eri al Comité Político del 
Kibutz Shoval, 2 de febrero de 1952, AHH, documento 90.110(6); Carta de Beeri al Comité Central de Mapam, 2 de 
febrero de 1952, AHH, documento 90.110(6). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

182 

el área a comienzos de noviembre.82 Ocho días después, varios soldados del gobierno militar 
volvieron a las concentraciones beduinas y le dijeron a la gente que debía prepararse para 
mudarse dentro de las siguientes 24 horas. En la mayoría de los casos, los beduinos no se 
rehusaron explícitamente a hacerlo, pero afirmaron que el agua no se había acumulado aún 
en las cisternas del lugar al que serían transferidos, y pidieron camiones para transportarse, 
así como armas para defenderse. Solo la gente de al-Huzayl ubicada cerca de Wadi al-Fukhari 
le dijo a los soldados, en términos nada ambiguos, que rechazaban mudarse si el jeque Sal-
man al-Huzayl y sus hombres no se iban con ellos.83 Resultó ser difícil ejecutar el plan de 
Dayan de mudar a la mayoría de la tribu al tiempo que se le permitía al jeque al-Huzayl, a su 
familia y a sus seguidores cercanos quedarse. 

Al día siguiente, estas negativas se extendieron más: en dos de las concentraciones de la gente 
de al-Huzayl, así como en las tribus de al-Talalqa y de al-‘Uqbi, la gente declaró que ellos 
“no se mudarían del lugar si el jeque Salman al-Huzayl no se mudaba”. La gente de al-Talalqa 
llegó a declarar que incluso traerían las tiendas que ya habían mudado a la nueva ubicación, 
dado que el jeque al-Huzayl se había burlado de ellos por aceptar ser desplazados. El jeque 
al-‘Uqbi también anunció que no se mudaría. Los soldados se enteraron de que el jeque al-
Huzayl había instruido a sus seguidores cercanos al área de Wadi al-Fukhari que debían “per-
manecer en su lugar y no moverse” incluso si el ejército desarmaba sus tiendas. Mientras 
tanto, él mismo le dijo a los soldados que no deberían siquiera venir a su tribu a “hablar de 
mudanza”.84 También urgió al jeque al-‘Uqbi a mantenerse firme ante la presión.85 Wadha, 
esposa de al-Huzayl y hermana de al-‘Uqbi, recordaría después que su esposo exhortó a al-
‘Uqbi a no rendirse, y le recordó que “un hombre es un lobo en su tierra, pero es solo un 
pequeño zorro desértico en tierras de extraños”.86 Al-‘Uqbi le dijo que el capitán Shemesh 
estaba extorsionando a la gente, sacándoles grandes cantidades de dinero a cambio de dejar-
los quedarse.87 Dos semanas antes, aún parecía que el ejército había tenido éxito en crear una 

 
82 Gobierno militar del Néguev, Diario de guerra [en hebreo], 22 de octubre de 1951, Archivos de las FDI y del Esta-
blecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 846-721/1972 [fecha mal impresa]. El director del Departa-
mento de Gobierno Militar pidió la distribución de más armas a las tribus que iban a ser transferidas al área fronteriza. 
Carta de Yitzhak Shani a los Cuarteles Nacionales de la Policía Israelí [en hebreo], 25 de octubre de 1951, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954. 
83 Menashe Hareli, Reporte posterior a la acción [en hebreo], 30 de octubre de 1951, Archivos de las FDI y del Esta-
blecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 152-405/1954.  
84 Menashe Hareli, Reporte posterior a la acción [en hebreo], 31 de octubre de 1951, Archivos de las FDI y del Esta-
blecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 152-405/1954. Parece que la única tribu que no se rehusó 
abiertamente a mudarse fue la pequeña tribu de al-Afinish. 
85 Jeque Salman al-Huzayl, Minuta de una reunión entre el consejero de asuntos árabes y los jeques [en hebreo], sin 
fecha (circa 1974-1975), Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-13941/6; véase 
también el Testimonio de Yusuf Farhoud al-‘Usaybi [en árabe], 11 de junio de 2015, en el sitio web de Zochrot (dis-
ponible en: https://www.zochrot.org/testimonies/view/56305/ar; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025).  
86 Ahmad al-Huzayl, “Hajja Wadha al-Huzayl al-‘Uqbi habla sobre el periodo anterior y posterior a la Nakba de 1948” 
[en árabe], en Deyar al-Naqab, 15 de marzo de 2010 (disponible en: http://www.deyaralna-
gab.com/main.php?content=13&id=2776; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). El testimonio de Wadha al-
Huzayl también menciona el rechazo de los jeques al ofrecimiento pecuniario del gobierno militar. 
87 Al-Huzayl, “Hajja Wadha al-Huzayl al-‘Uqbi habla”. 

https://www.zochrot.org/testimonies/view/56305/ar
http://www.deyaralnagab.com/main.php?content=13&id=2776
http://www.deyaralnagab.com/main.php?content=13&id=2776


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

183 

zanja entre las tribus. Sin embargo, ahora las divisiones internas entre los jeques parecían 
haber dado paso a un rechazo común, manifestado en la resistencia pasiva de su gente y 
reforzado por la sensación de que estas merecían el mismo tratamiento otorgado a al-Huzayl 
y a los suyos, cuyo destino no había sido decidido aún. 

El 1ero de noviembre, con la ayuda de una brigada acorazada del Comando Sur, las tropas 
del gobierno militar empezaron a transferir a la gente de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish 
hacia el oriente, a las cercanías de Hura. En su mayoría, la operación fue completada en una 
semana.88 Sin embargo, debido a la creciente oposición beduina, esta requirió entonces el 
uso de violencia y de acciones intimidatorias. La efectividad de las amenazas de los militares 
debe comprenderse dentro del contexto de los eventos que ocurrieron en la región en el pe-
riodo 1948-1949; en particular, hay que tener en cuenta la masacre de catorce hombres jóve-
nes beduinos de distintas familias a manos de colonos armados en la región de al-‘Araqib.89 
Sin embargo, los documentos del gobierno militar hacen silencio por completo en lo que 
respecta al uso de la fuerza durante esta operación, quizá porque los veteranos de 1948 no 
consideraban ninguna violencia por debajo del arrebatamiento de la vida a manos de los mi-
litares como una violencia digna de mención,90 o tal vez debido a la decisión de evitar, en la 
medida de lo posible, que hubiera ninguna documentación explícita por escrito de una ope-
ración militar contra ciudadanos del estado que Hanegbi sabía bien que era una operación 
ilegal. En su reporte conclusivo ante sus superiores, Hanegbi explicó que la transferencia 

se llevó a cabo mayormente mediante persuasión y presión financiera. No teníamos ninguna 
base legal [para esta operación], e incluso había una instrucción explícita de no usar la fuerza; 
por tanto, fue necesario conducirse con cuidado para llevarla a cabo sin quedar enredado en 

 
88 Algunas familias beduinas se las arreglaron para escabullirse. Puede verse un indicio de lo que ocurrió en el hecho 
de que, durante la operación, una corte militar juzgó rápidamente a treinta beduinos: véase Gobierno militar del 
Néguev, Diario de guerra [en hebreo], noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, 
Kiryat Ono, Israel, documento 846-721/1972; Regimiento 7, Reporte de alistamiento de octubre de 1951 [en he-
breo], 4 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 
62-103/1953. Hubo intentos de localizar a los beduinos que evadieron la transferencia; véanse las Notas a mano 
intercambiadas por Michael Hanegbi y sus oficiales [en hebreo], 7 de diciembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953; Gobierno militar del Néguev, Diario de 
unidad [en hebreo], 20 de noviembre de 1952 y 3 de diciembre de 1952, Archivos de las FDI y del Establecimiento 
de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documentos 847-721/1972. 
89 Véase Benny Morris, The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited (Nueva York: Cambridge University 
Press, 2004), págs. 446-447; Ibrahim Abu Jaber, Al-Araqib: La historia, la tierra, el hombre [en árabe] (Nablus: 
Universidad Nacional de An-Najah, 2018); al-Huzayl, “Hajja Wadha al-Huzayl al-‘Uqbi habla”; Muhammad ‘Alyan 
al-‘Usaybi, “Testimonio y entrevista con el jeque Sayyah Abu Mdighem a-Turi” [en árabe y hebreo], en Omar Agh-
bariya (ed.), Remembering al-‘Araqib (Tel Aviv: Zochrot, 2009), págs. 24-25 y 30-31. 
90 Por ejemplo, compárese con cierto reporte sobre el “asesinato de personas, la confiscación o asesinato de rebaños” 
como parte de la “presión” ejercida por el ejército sobre la tribu de al-‘Azazma a comienzos de la década de 1950 para 
forzarlos a cruzar la frontera con Egipto y llegar al Sinaí. Gobierno militar del Néguev, “Los beduinos de la montaña 
del Néguev” [en hebreo], 23 de febrero de 1955, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, 
Israel, documento 51-782/1958. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

184 

asuntos legales. Hubo varios intentos [de los beduinos] de contactar abogados, y se presenta-
ron apelaciones ante el Knesset.91 

Exactamente, ¿cómo lidió el gobierno militar con la necesidad de “conducirse con cuidado”? 
En este caso, lo que es bastante excepcional, la evidencia encontrada en los archivos militares 
puede complementarse no solo con los testimonios de los beduinos, sino también con cierto 
número de reportajes contemporáneos de la autoría de varios miembros de los kibutz locales. 

En una entrevista posterior, el jeque Sulayman al-‘Uqbi dijo que, en las semanas que prece-
dieron al desplazamiento, varias unidades del ejército se aparecían en su lugar de residencia 
“y disparaban así no más, al aire. Los hombres estaban temerosos, y las mujeres estaban 
aterrorizadas como para salir a los campos y pastizales”.92 Al final, aceptó mudarse después 
de que se le dijera “que era necesario llevar a cabo un gran ejercicio militar en esa tierra”, y 
que, por tanto, su tribu abandonaría el lugar solo por un corto periodo de tiempo, hasta que 
esos ejercicios terminaran.93 Su hijo, Nuri al-‘Uqbi, hizo el siguiente recuento en una entre-
vista: 

Entonces, yo era un niño, y recuerdo a los carros de la comandancia que venían aquí dispa-
rando al aire. Mataron a un burro y a varios perros en la colina opuesta, y todo para asustarnos. 
Después, le decían a mi padre: “Jeque, el gobernador lo quiere a usted en la oficina del go-
bierno”. Esta quedaba al lado del kibutz Shoval, y mi padre se apresuraba a ir allá cabalgando. 
Después, me decía: “Me senté frente a un hombre que fumaba una pipa que se presentó como 
el gobernador y que no sabía árabe, y que me gritaba: ‘Jeque, usted debe irse’”. Entonces, 
volvía a casa solo por el tiempo necesario para lavarse la cara y las manos y comer un poco, 
y entonces la policía venía y decía: “el gobernador lo quiere en [los cuarteles del gobierno 
militar que quedaban en] Beersheba”. En la tarde, mi padre iba adonde el gobernador, a Beers-
heba, y la misma persona de la pipa le decía: “Jeque, usted debe irse”.94 

Junto con los intentos de aterrorizar a la gente de al-‘Uqbi, el gobierno militar intentaba sua-
vizar su posición afirmando que el área era necesaria para maniobras militares, y que ellos 
podrían volver a sus casas después de unos cuantos meses. Nuri al-‘Uqbi guarda aún una nota 
firmada por Shemesh en la que el oficial le prometió a la gente de al-‘Uqbi que –una vez se 
mudaran al este, al área de Hura– se les asignarían tierras que habían pertenecido a otros 
beduinos que, según la afirmación de Shemesh, ya no estaban en el país. Según la nota, la 

 
91 Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, AFDI, documento 20-405/1954 (énfasis del autor). 
92 Yoela Har-Shefi, “El quejido de los beduinos” [en hebreo], en Yedioth Ahronoth, 7 de marzo de 1975 (disponible 
en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). 
93 Har-Shefi, “El quejido de los beduinos”. La promesa de que el desplazamiento solo sería temporal también fue 
mencionada en la carta de los jeques sobre la que hablaremos más adelante (cita de la página 194, notas 132-134), y 
se evidencia en el testimonio del guardia de campo del kibutz Mishmar HaNegev; véase Zivan, Relaciones fronterizas, 
pág. 154. Como hemos visto, al-‘Uqbi se rehusó a mudarse incluso después de recibir esta promesa. 
94  Aviva Lori, “En las profundidades de la tierra” [en hebreo], en Haaretz, 21 de junio de 2006 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). Véase también Nuri al-
‘Uqbi, Esperar justicia: La historia de la tribu Elokbi en Israel [en árabe y hebreo] (Sin ciudad: autopublicación, 
2001), pág. 12. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

185 

asignación estaría en vigencia “hasta el retorno de la tribu de al-‘Uqbi a sus tierras”.95 Sin 
embargo, las considerables sumas ofrecidas a los jeques por su consentimiento ante la mu-
danza minaron la credibilidad de esta promesa, probablemente diseñada solo para darle al 
jeque al-‘Uqbi una excusa ante su gente. Las presiones del gobierno militar exacerbaron las 
diferencias de opinión entre los miembros de la tribu, pero, a fin de cuentas, el jeque al-‘Uqbi 
cedió. Sin embargo, su aceptación no duró mucho: casi inmediatamente, comenzó a protestar 
contra el desplazamiento, volvió a aceptarlo por unos días, y luego volvió a exigir tenazmente 
el retorno a sus tierras. Sus vacilaciones hicieron profundizarse la crisis interna, y varias fa-
milias abandonaron la tribu en un intento de unirse a la tribu de al-Huzayl y escapar al des-
plazamiento. 

Una imagen similar se nos presenta en lo concerniente a la expulsión de los otros grupos de 
beduinos. Una mujer de la tribu de al-Afinish testificó décadas después sobre la manera cruel 
en que se llevó a cabo la transferencia de su tribu: “Los judíos trajeron grandes camiones de 
carga. Nos montaron en ellos y nos tiraron en Sa‘wa [al oriente de Hura]. Sin agua, sin co-
mida, sin nada que beber”.96 Solo después, el ejército les trajo agua y avena al lugar. Poco 
después del desplazamiento de la gente de al-Talalqa, los miembros del kibutz Shoval repor-
taron las medidas que se usaron contra aquellos. La tribu 

fue rodeada por la policía del gobierno militar en vehículos militares. La gente huyó, el cam-
pamento fue desmantelado, y aquellos que fueron capturados fueron subidos a los vehículos 
y llevados a Tel Arad. Ibn Talaq [jeque ‘Amer al-Talalqa] quería contactar a un abogado, 
[pero] se le prohibió ir a Beersheba.97 

Este recuento se parece mucho a las medidas usadas por el gobierno militar contra los bedui-
nos del área de Laqiyya, según el resumen que el mismo Hanegbi presentó. El jeque sobre-
saliente de esa área, Ibrahim al-Sani‘, aceptó inicialmente el desplazamiento, luego se re-
tractó, diciendo que su gente estaba “trayendo a colación [el] problema de la seguridad y del 
agua” en Tel ‘Arad, adonde se les exigía que se mudaran.98 En efecto, de acuerdo con un 
reporte militar, la expulsión “no fue exitosa” porque la gente “se resist[ió] fuertemente a ser 
transferida”.99 Sin embargo, al final, el jeque al-Sani‘ le dijo a Hanegbi que él no se iría “por 

 
95 La nota del 21 de octubre de 1951 fue reproducida en Kedar, Amara & Yiftachel, Emptied Lands, apéndice 19, pág. 
310; véase el testimonio de Muhammad al-‘Usaybi ante la Corte Distrital de Beersheba, 26 de octubre de 2009, CC-
7161/2006, y las notas 132-134, pág. 194 del presente artículo. 
96 Sophie Richter-Devroe, “Biography, Life History and Orality: A Naqab Bedouin Woman’s Narrative of Displace-
ment, Expulsion and Escape in Historic Southern Palestine, 1930-1970”, en Hawwa, vol. 14, n° 3 (2016), pág. 320. 
Compárese el breve reporte hallado en Gobierno militar del Néguev, Diario de guerra [en hebreo], 1ero de noviembre 
de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, documento 846-721/1972. 
97 Aharon Cohen, Nota de una conversación, 10 de enero de 1952, AHH, documento 95-11.10(1). 
98 Minuta de la reunión en los Cuarteles Generales del Gobierno Militar del Néguev [en hebreo], 8 de noviembre de 
1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. 
99 Gobierno militar del Néguev, Diario de guerra [en hebreo], 9 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 846.721/1972. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

186 

su propia voluntad, sino por medio de una orden explícita por escrito, o por la fuerza”.100 
Este fue un riesgo calculado que indicaba la comprensión que tenía al-Sani‘ de las constric-
ciones bajo las cuales operaba el gobierno militar. Consciente de la ilegalidad de la totalidad 
de la operación, Hanegbi tuvo el cuidado de no entregarle a los beduinos ninguna orden de 
dejar sus casas puesta por escrito. Por tanto, Hanegbi reportó que “pese a la restricción en el 
uso de la fuerza, se hizo, con el consentimiento del Comando [Sur], un intento de forzarlos a 
mudarse”.101 Los soldados destruyeron las tiendas, montaron a la gente en camiones y trans-
firieron a las familias –podemos asumir que a las mujeres y los niños– bajo el entendido de 
que esto forzaría a los hombres a unírseles, pero “los dueños de las tiendas no se fueron ni se 
unieron a aquellas de sus familias que habían sido transferidas”.102  El gobierno militar usó 
un enfoque parecido con la tribu de al-Asad, vecina de al-Sani‘: “Algunas tiendas fueron 
mudadas forzosamente a Tel ‘Arad, pero el jeque persistió, y no se mudó con sus hombres”; 
de esa manera, aquellos que habían sido desplazados volvieron a sus lugares y sembraron la 
tierra.103 Al enfrentarse a semejante combinación de tenacidad y recursividad, al gobierno 
militar le tocó retroceder, al menos temporalmente. Se decidió que las tribus de Qderat al-
Sani‘ y de al-Asad se quedaran en Laqiyya hasta la temporada de cosechas del año siguiente. 
Esencialmente, esta fue una decisión de posponer la confrontación. De hecho, en el verano 
de 1952, el gobierno militar volvió a sus esfuerzos por desplazar a las tribus.104 

 

Los gobernantes militares y los jeques: un intercambio 

 

El 7 de noviembre de 1951, inmediatamente después de que tuviera lugar el desplazamiento 
de la gente de las tribus de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish, los oficiales del gobierno militar 
del Néguev sostuvieron una reunión con su superior, Yitzhak Shani, que fungía como director 

 
100 Minuta de la reunión en los Cuarteles Generales del Gobierno Militar del Néguev, 8 de noviembre de 1951, AFDI, 
documento 133-834/1953. 
101 Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959. 
102 Hanegbi, “El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959. El capitán Shemesh propuso 
superar la oposición del jeque al-Sani‘ mediante la fragmentación de la tribu y la transferencia de algunas personas 
de esta (véase Minuta de la reunión en los Cuarteles Generales del Gobierno Militar del Néguev, 8 de noviembre de 
1951, AFDI, documento 133-834/1953), pero nada indica que lo haya logrado. De manera similar, Shemesh intentó 
separar la tribu de al-Afinish para superar el obstáculo de su resistencia; véanse las Notas intercambiadas entre los 
oficiales del gobierno militar del Néguev [en hebreo], entre el 7 de diciembre de 1951 y el 8 de febrero de 1952, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 277-834/1954. 
103 Kibutz Shoval, Memorando dirigido al Centro del Mapam, 28 de enero de 1952, AHH, documento 90.110(6). 
Según los ancianos de la tribu de al-Asad, Hanegbi confiscó el libro de registro de impuestos catastrales que servía 
como prueba de propiedad. Véase Salih al-Asad, “Cambios en el valor y el uso de la tierra entre los beduinos urbani-
zados del Néguev: El caso de Laqiyya” [en hebreo] (Tesis de maestría, Universidad Ben-Gurión del Néguev, Beers-
heba, Israel, 2006), pág. 30. 
104 El desplazamiento de la gente de Qderat al-Sani’ merece que se le dedique una reconstrucción detallada que espero 
poder completar en el futuro cercano. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 
 

187 

del Departamento de Gobierno Militar del Ministerio de Defensa.105 En este punto, los mili-
tares seguían asumiendo que sería posible superar el obstáculo de la negativa del jeque al-
Sani‘ a irse mediante una fragmentación de la tribu acompañada de la transferencia de algu-
nas de estas personas, y Hanegbi señaló que el principal problema por resolver seguía siendo 
el del desplazamiento de la tribu de al-Huzayl. Los oficiales también discutieron la promesa 
de pagar compensaciones a los jeques de las tribus desplazadas, y argumentaron que esto 
mejoraría la posición de cada jeque y pondría en desventaja a las demás familias afectadas. 
Aún peor, pagarle a los jeques las sumas prometidas sentaría un “precedente peligroso” que 
animaría a otros beduinos desplazados a exigir recibir compensaciones. Los militares con-
cluyeron que, por el momento, no debía pagárseles ningún dinero, y que se formaría un co-
mité especial que discutiera el asunto. Jamás se pagó el dinero. 

Justo después de esta consulta, los oficiales llamaron a los jeques beduinos que habían sido 
convocados para una reunión especial con Shani.106 Hanegbi le presentó los jeques a Shani 
y a su asistente en jefe, y les dijo que le gustaría poder conocerlos y escuchar sus problemas 
como “el arado, las semillas y otros temas”. “Si tienen algún asunto al cual llamar nuestra 
atención”, dijo, “háganlo en esta reunión”.107 Solo tenemos la transcripción de los minutos 
de la reunión que transcurrieron en lengua hebrea, registrados por la oficina del gobernador 
militar, pero incluso este registro trunco del intercambio entre los gobernadores militares y 
sus súbditos coloniales merece nuestra atención. Muchas cosas quedaron sin decirse en esta 
conversación: mientras que los representantes beduinos que no habían sido afectados por la 
anterior tanda de desplazamientos no mencionaron la operación, era evidente que los que sí 
habían sido afectados no podían aún atreverse a exigir su regreso. Shani, el visitante de alto 
rango, se mantuvo apegado a las frases altisonantes, pero Hanegbi no dudó en cambiar su 
tono, pasando de la piadosa invocación de ciertos principios universales a respuestas brutales 
y humillantes. 

El jeque al-Huzayl apenas habló en esta reunión: no mencionó los intentos en marcha en que 
los oficiales que estaban frente a él buscaban desplazar a su gente, ni mencionó sus propios 
esfuerzos para impedir los planes de estos. Cuando habló, al-Huzayl dijo que, ya que los 
beduinos habían unido su destino al del Estado de Israel, debían recibir la misma ayuda agrí-
cola que los colonos judíos. Shani respondió que “todos tenían los mismos derechos” en 
Israel, pero que, para ganarse derechos iguales, los beduinos debían correr con su parte de la 
carga de los deberes: “Un estado está feliz cuando todos sus ciudadanos son felices; e incluso 
pese a que nuestro estado sigue siendo joven, hace todo [lo que está en sus manos] por sus 

 
105 Minuta de la reunión entre Shani y el gobierno militar del Néguev [en hebreo], 8 de noviembre de 1951, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. 
106 Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques [en hebreo], 8 de noviembre de 
1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 133-834/1953. 
107  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

188

hijos y por sus ciudadanos”.108 Por otro lado, el jeque Abu Rabi‘a mencionó que entre las 
tribus del Zullam había 150 personas que, pese a haber logrado que el gobernador militar 
consintiera su permanencia en el país, estaban a punto de ser deportados por no tener tarjetas 
de identidad. El jeque afirmó que estas personas no fueron contadas en el censo porque esta-
ban enfermas o porque estaban pastoreando a los animales. Hanegbi descartó estas razones 
como excusas, mientras que Shani respondió que si las personas en cuestión eran mujeres y 
niños, las autoridades podrían considerar la petición, pero no lo harían si se trataba de familias 
enteras que buscaban que se les concediera inmunidad frente a la deportación. Dos jeques 
que no hacían parte de los grupos desplazados pidieron armas para la defensa propia, teniendo 
en cuenta la proximidad de sus grupos a las fronteras con Egipto y Jordania, y uno de ellos 
incluso sugirió que sus hombres lanzaran operaciones “partisanas” contra cualquier atacante. 
Hanegbi rechazó rápidamente el ofrecimiento y dejó claro que solo el ejército –con asistencia 
de los beduinos– estaba autorizado para iniciar semejantes operaciones. 

Otras voces disidentes hablaron durante esta reunión. El jeque al-Afinish pidió cuidadosa-
mente que se le diera una explicación por el desplazamiento de su tribu, pero no recibió 
respuesta. Por su parte, el jeque al-‘Atawna exigió saber si los desplazamientos habían ya 
llegado a su fin y si los beduinos podían ya estar seguros de que podrían quedarse en sus 
lugares de residencia, y desarrollarlos. “No quiero estar en la posición de ‘Amer [el jeque al-
Talalqa]”, dijo al-‘Atawna, “que hizo construir una escuela el año pasado”, tuvo que mudarse 
“y quién sabe lo que le [pasará] el próximo año”. “Somos refugiados aquí”, dijo: “los refu-
giados que están en los países árabes tienen a la ONU y a los gobiernos [de esos países] que 
los cuidan y se esfuerzan [por ellos]. ¿Nos cuidarán ustedes, y se esforzarán por noso-
tros?”.109 Prosiguió diciendo que las cosas habrían quedado claras si el gobierno hubiera de-
clarado abiertamente que “dado que el resto de los árabes son nuestros enemigos, no los 
queremos a ustedes aquí”. Sin embargo, dada la incertidumbre de nuestro estatus, “¿qué ga-
rantía tenemos de que nos quedaremos aquí?”.110 Shani regañó a al-‘Atawna por comparar la 
situación de los beduinos de Israel con la de los refugiados: “Hasta donde sé, hay doctores, 
educación, provisiones y una gran preocupación por los beduinos” de Israel. Shani señaló las 
dificultades económicas del gobierno, que seguía en alerta máxima desde la guerra de 1948, 
mientras que lidiaba, al mismo tiempo, con la absorción de “muchos refugiados [judíos] lle-
gados de los países árabes”. “Los vemos a ustedes, los árabes, como a ciudadanos”, dijo 
Shani. “Si los consideráramos refugiados, no estaríamos sentados aquí y ahora, escuchándo-
los a ustedes”. 111  Entonces, al-‘Atawna insistió en que el asunto no era la situación 

108  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
109  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
110  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
111  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

189

económica de Israel, y le dio otro enfoque al problema de seguridad, poniéndolo en términos 
de la necesidad de los beduinos a residir con seguridad en un lugar, libres de la amenaza de 
un desplazamiento recurrente: “Todos queremos decirle a nuestras tribus que este es su lugar 
y que cada cual puede cultivarlo”.112 

Por toda respuesta, Shani se dio por satisfecho con una afirmación general: “nos encargare-
mos también de un asentamiento permanente”. Sin embargo, Hanegbi intervino.113 Para ha-
ber sido socialista, Hanegbi era sorprendentemente adepto a usar la retórica de la igualdad 
para opacar el clamor de los desposeídos asimilándolo al de los colonos. Hanegbi afirmó 
entonces que la seguridad no era un asunto que le correspondiera solo a los beduinos, sino a 
todos los asentamientos del área y al país en su conjunto, pero los beduinos lo veían como su 
propio “problema privado”. “Transferimos a los beduinos”, dijo Hanegbi, a lugares que son 
“apropiados y habitables”, donde se les proveerán semillas y se les permitirá arar la tierra.114 
En una vena más existencialista, Hanegbi añadió que, en general, “el mundo entero vive 
actualmente una vida sin la seguridad [de saber] qué traerá en sus alas el futuro”.115 Mientras 
no haya paz, el gobierno estará forzado a mantener “un ejército enorme”. Hanegbi entonces 
se puso en los zapatos del miembro de un kibutz: “También soy un trabajador agrícola, en-
tonces ¿por qué debería yo [ser forzado a prestar servicio] en el ejército [en lugar de cultivar 
la tierra]? Así pues, si miran ustedes la imagen completa, verán el asunto de una manera 
distinta. Ninguna tribu es lanzada lejos [es decir, desplazada] sin razones”.116 En lugar de 
asegurarle a los beduinos que los desplazamientos se habían acabado, Hanegbi fingió igno-
rarlo: “Con respeto a los arreglos futuros, si yo supiera [lo que ocurrirá], sería yo un profeta 
en lugar de ser un gobernador”.117 

El jeque Sulayman al-‘Uqbi habló cerca del final. Protestó contra el desplazamiento de su 
gente hacia el oriente: “Junto a otras tribus, me sometí al gobierno de Israel por [preservar] 
nuestras tierras, nuestras almas y las almas de nuestras tribus”, y a cambio recibimos “armas 
adicionales para defendernos” y para “salvaguardar toda nuestra propiedad”. Ahora, “se nos 
ha instruido a mudarnos de nuestras tierras, en las que nacimos nosotros, nuestros padres y 

112  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
113  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
114 Los funcionarios israelíes describían la provisión de semillas a los beduinos, y el arado de la tierra en su lugar, 
como una manera de “endulzar la amarga píldora” del desplazamiento. Véase, por ejemplo, la Minuta de la reunión 
del Comité de Implementación de la Ley de Adquisición de Tierras [en hebreo], 5 de noviembre de 1954, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 4-610/1954.  
115  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
116  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
117  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

190

los padres de nuestros padres”.118 Todo el trabajo que él mismo y su gente habían hecho sobre 
esa tierra se había perdido, incluyendo los árboles que habían plantado y los diques que ha-
bían construido para contener las inundaciones súbitas: 

El gobierno nos pidió muchas veces que nos mudáramos, y nosotros nos rehusamos. Sin em-
bargo, [al final] firmamos [que estábamos de acuerdo con mudarnos] contra nuestra voluntad 
porque no podíamos, de manera indefinida, resistirnos a un desplazamiento… [decidido] por 
las instituciones supremas [del gobierno]. Es cierto que se nos prometieron derechos iguales 
a los de todos los ciudadanos, pero escuchamos hablar [sobre la igualdad] y no [la] vemos. 
[Énfasis en el original].119 

Al-‘Uqbi dijo que, ya que su tribu se había puesto del lado de Israel en la guerra de 1948, el 
estado debía protegerla aún más que a su propia gente. En cambio, su tribu había sido trans-
ferida a un área donde las tierras ya le pertenecían a otros beduinos, algunos de los cuales 
estaban en Israel; dejó claro que, si su gente usaba esas tierras, sobrevendría un sangriento 
conflicto con los propietarios legítimos de ellas. En lugar de esto, al-‘Uqbi pidió que se les 
asignaran suficientes “tierras abandonadas” para alojar a las tres tribus desplazadas “por este 
año”: “No haremos nada permanente” en estos nuevos sitios “porque somos como los refu-
giados; tanto nosotros como los nuevos inmigrantes [judíos] estamos en la misma condición”. 
Al-‘Uqbi dijo que, al momento de ser desplazados, le envió cartas al Knesset, pero no recibió 
ninguna respuesta a estas; asimismo, pidió que las tierras desde las cuales su gente había sido 
desplazada fueran preservadas, “incluso si, por el momento, el gobierno las necesita”.120 En 
esta fase, al menos de dientes para afuera, al-‘Uqbi se aferraba a la promesa de que el des-
plazamiento solo era temporal. 

Para concluir, al-‘Uqbi pidió permiso para dejar el área cerrada para conseguir ayuda y apelar 
ante la Corte Suprema Israelí. Hanegbi no contradijo la afirmación de al-‘Uqbi de que habían 
sido desplazados por la fuerza, ni su premisa de que la mudanza era solo temporal. En lugar 
de esto, Hanegbi puso cruelmente en entredicho la convicción de los beduinos de que, al 
aceptar el gobierno de Israel en noviembre de 1948, habían recibido la promesa de que se 
respetarían sus derechos sobre la tierra: “Ustedes se rindieron incondicionalmente ante el 
gobierno de Israel”, afirmó Hanegbi, y descartó entre burlas la petición de al-‘Uqbi, dicién-
dole que no debía preocuparse por sus tierras en la región norteña, pues estas “se quedarían 
en su lugar de siempre”.121 También le dijo a al-‘Uqbi que tenía derecho a buscar abogados 
y que nadie se lo evitaría. Sin embargo, como bien sabía Hanegbi, el gobierno militar bajo 
su comando estaba haciendo esfuerzos para negarle a los beduinos su acceso a la asistencia 

118  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
119  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
120  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
121  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

191

legal.122 Aún así, al-‘Uqbi se aferró a las palabras del gobernador y pidió un permiso perma-
nente para viajar al norte, probablemente para así poder contratar a un abogado, pero Shani 
cerró rápidamente la reunión. Shani dijo que estaba “muy feliz” de poder conocer a los jeques 
y de “aprender sobre todos sus problemas”, y les dijo también que se estaba haciendo mucho 
por ellos.123 Añadió que esperaba visitar pronto a cada uno de ellos. En el último momento, 
al-Huzayl trató de interpelarlo, diciéndole que lo que en realidad estaba pidiendo era la tota-
lidad de sus tierras, a lo que siguió al-‘Atawna, que mencionó que las raciones de comida 
que le habían sido asignadas a los beduinos no se distribuían regularmente. En este punto, 
Hanegbi concluyó la reunión abruptamente con una afirmación que seguía el espíritu de las 
anteriores: con respecto a la distribución de alimentos, “nosotros estamos en la misma situa-
ción [de penuria] que ustedes”, “y no hay diferencia entre nosotros”.124 Le dijo a los beduinos 
que el gobierno militar les entregaría semillas durante la semana siguiente. Claramente, es-
peraba que los desplazados empezaran a arar la tierra y a sembrar. 

Protesta y resistencia 

El desplazamiento de la gente de las tribus de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish hacia la región 
de Hura, en el oriente, parecía ahora un fait accompli. No obstante, en lugar de reconciliarse 
con la idea de la nueva situación, las tribus se rehusaron a arar la tierra, no solo en protesta 
por su desplazamiento sino también porque la tierra que se les había dado para que la culti-
varan ya pertenecía a otros beduinos. Al hacerlo, tomaron en sus propias manos, aunque fuera 
solo por un corto periodo de tiempo, uno de los más poderosos medios de coerción que blan-
día contra ellos el gobierno militar –los impedimentos contra el arado de la tierra– y lo vol-
vieron como arma contra el régimen militar. Inexorablemente, también en contra de ellos 
mismos. En efecto, mientras pasaban los días, aumentó el riesgo de que se les pasara la escasa 
lluvia y de que se encontraran en un área árida sin ningún tipo de medios de vida después de 
un año como el anterior, que había venido con una sequía severa. 

A finales de octubre, el ejército siguió intentando implementar el “trato” de Dayan, presio-
nando a varias subdivisiones de la tribu de al-Huzayl para que se mudaran. Sin embargo, para 
mediados de noviembre, el ejército tuvo que aceptar que se le permitiera al jeque al-Huzayl 
quedarse con entre 500 y 600 miembros de su familia y allegados, y decidió que el resto de 

122 Sobre el intento de al-Talalqa de asegurarse la obtención de asistencia legal, véanse Aharon Cohen, Nota de una 
conversación, 10 de enero de 1952, AHH, documento 95-11.10(1); Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, 
AFDI, documento 20-405/1954. Para la interrupción del involucramiento del abogado Margalit por parte del go-
bierno militar, véase Carta de Hanegbi al consejero de asuntos árabes, AFDI, documento 282-834/1953. 
123  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 
124  Minuta de la reunión de Shani y otros oficiales del gobierno militar con los jeques, AFDI, documento 133-
834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

192

su tribu solo sería expulsada después de la cosecha del próximo año.125 A corto plazo, esto 
significaba que la totalidad de la tribu era inmune al desplazamiento, un resultado de la com-
binación de la tenaz negativa a ser transferidos que mostró la gente de la tribu de al-Huzayl, 
animada a ello por el jeque Salman, del cabildeo de Sheetrit en nombre de al-Huzayl y de los 
esfuerzos de los miembros del Mapam. 

Después de la inconcluyente reunión con Hanegbi y Messer, Yaakov Riftin, miembro del 
Knesset que pertenecía al ala izquierdista del Mapam, sugirió que los kibutz de este partido 
en el norte del Néguev escribieran un memorando respecto al desplazamiento de los beduinos, 
y que lo dirigieran tanto a él como a Yitzhak Ben-Aharon, también miembro del Knesset (los 
dos eran representantes del Mapam ante el Comité de Asuntos Exteriores y ante el Comité de 
Seguridad del Knesset), para que ellos dos pudieran traer a colación este asunto ante el lide-
razgo militar. La apelación se concentraba solamente en el jeque al-Huzayl, y tomaba nota 
de los servicios que este había prestado en el pasado al movimiento sionista. Ben-Gurión y 
Yadin respondieron reconociendo esos méritos y prometieron que no se le haría daño a al-
Huzayl.126 

Probablemente como respuesta a la intervención de Mapam, el Estado Mayor de la División 
de Operaciones, bajo el mando de Yitzhak Rabin, confeccionó un reporte altamente selectivo 
respecto a la campaña de desplazamiento que se convertiría en la primera versión de la que 
después sería la versión pública del estado. Esta versión no mencionaba ni el objetivo de 
tomar posesión de las tierras de los beduinos ni los medios coercitivos empleados para lo-
grarlo. En su lugar, afirmaba que los beduinos se habían mudado por su propia voluntad a 
cambio de un pago, y que estos mismos habían escogido los sitios a los que se mudarían. El 
reporte incluso afirmó que la razón por la cual se hizo una excepción con al-Huzayl fue sim-
plemente “la relación amistosa que ha existido por largo tiempo con este jeque”.127 Mientras 
circulaba esta inocua versión, Hanegbi y Messer se reunieron para evaluar el progreso de la 

125 Memorando sin autoría ni fecha, “El desplazamiento de los beduinos en el Néguev” [en hebreo], probablemente 
de mediados de noviembre de 1951, adjuntado a una Nota escrita a mano y dirigida al jefe designado del estado 
mayor para llamar la atención sobre la decisión de dejar quedarse a al-Huzayl, 15 de noviembre de 21951, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954; Carta del capitán 
Shlomo Gazit, oficial de administración de la División de Operaciones, a la oficina del jefe del estado mayor, 16 de 
noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 
54-7/1954. El Comando Sur fue notificado de la decisión el 22 de noviembre. Se agendó una discusión más con
Shani para el 9 de diciembre de 1951, pero no he encontrado ninguna documentación relevante al respecto.
126 Memorando de los kibutz Mishmar HaNegev, Shoval, Safiah (conocido actualmente como Beit Kama) y Dvir a 
Riftin y a Ben-Aharon, AFDI, documento 120-79/1954; Palabras de Riftin en la reunión del Comité Central de Ma-
pam [en hebreo], 14 de enero de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90.64(2).
127  Memorando sin autoría ni fecha, “El desplazamiento de los beduinos en el Néguev”, AFDI, documento 54-
7/1954. Este corto memorando es una versión censurada del reporte detallado de Hanegbi con fecha del 14 de no-
viembre (“El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-848/1959), que había sido dirigido a la Divi-
sión de Operación con la adición de la decisión que se tomó sobre al-Huzayl. Yitzhak Rabin monitoreó de cerca la 
campaña. Véase Carta de Rabin al oficial de administración [en hebreo], 28 de octubre de 1951, Archivos de las FDI 
y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954; Carta del mayor Dror Amitai, de la
División de Operaciones, al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 21 de noviembre de 1951, Archivos de las
FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 107-7/1954.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

193

campaña de desplazamiento y concluyeron que su tarea aún no había terminado. Sobre los 
beduinos restantes en el norte del Néguev, “nuestro objetivo sigue siendo el tlisha [en hebreo, 
significa literalmente desarraigo]”.128 

La decisión de permitir que al-Huzayl se quedara solo intensificó la oposición de los despla-
zados, que se sintieron discriminados y debieron sentirse animados por el éxito de al-Huzayl. 
El 16 de noviembre, el jeque al-‘Uqbi le escribió al gobernador militar y le pidió poder volver 
a sus tierras. Al-‘Uqbi dijo que cuando fue forzado a mudarse, se le prometió tierra y agua en 
cantidades suficientes, y que se le dijo que si las demás tribus no se mudaban, él podría volver 
a su tierra. Ahora que otro jeque igual que él (aludiendo a al-Huzayl) se había quedado, al-
‘Uqbi pedía volver, “si fuera necesario, incluso el próximo año”.129 Al-‘Uqbi también intentó 
conseguir una petición más limitada: volver junto con un puñado de sus allegados, pertene-
cientes a su tribu, pues la temporada de siembra ya había empezado. Incluso, podía ser trans-
ferido a otra área, pues él no sería capaz de sembrar en las tierras áridas a las que había sido 
desplazado, y que albergaban a sus dueños.130 Recordando los días que siguieron a su des-
plazamiento, Nuri al-‘Uqbi explicó: “Podrá venir gente, señalar sus parcelas y decir: ‘esto es 
nuestro’. Y mi padre diría: ‘Su tierra, incluso si nos dieran café [la mercancía más apreciada 
por los beduinos], no la queremos’”.131 

Dos días después, los jeques de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish le enviaron una carta a Ha-
negbi en la que le pedían que se les permitiera volver a su tierra.132 Esta vez, habiendo apren-
dido una lección con el fracaso en que terminó su apelación ante el gobierno y ante los miem-
bros del Knesset alineados con el gobierno en octubre, al-‘Uqbi envió una copia de la carta 
conjunta a Habibi, miembro comunista del Knesset, junto con otra carta propia. Habibi se 
apresuró a radicar, el 7 de diciembre, la indagación con la que abre este artículo, abriendo así 
una fisura en el velo de secretismo con que se habían cubierto los eventos. 

Los jeques escribieron en su carta que el gobierno los había forzado a mudarse al oriente, y 
que se les había dicho que el desplazamiento aplicaría a todos los beduinos que vivían en el 
norte del Naqab, excepción hecha del jeque al-Huzayl y de seiscientos miembros de su fami-
lia; sin embargo, en realidad, al-Huzayl se había quedado con toda su tribu, compuesta por 

128 Resumen de la reunión, enviado por Oded Messer a Michael Hanegbi [en hebreo], 16 de noviembre de 1951, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954. 
129 Carta de Sulayman al-‘Uqbi al gobernador militar del Néguev [en árabe], 16 de noviembre de 1951, Archivos de 
las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento AFDI 281-834/1953. 
130 En este punto, al-‘Uqbi no sabía aún que toda la tribu de al-Huzayl se quedaría. En esencia, solicitó volver con su 
círculo, tal como había ofrecido antes Dayan al jeque al-Huzayl. 
131 Lori, “En las profundidades de la tierra”. 
132 Carta de los jeques de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish al gobernador militar [en árabe], 18 de noviembre de 1951, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. Los oficiales 
del gobierno militar notaron que el jeque al-Afinish no firmó la carta por sí mismo, y lo anotaron al margen del do-
cumento; todo indica que Sulayman al-‘Uqbi compuso la carta. Hay una copia (con algunos errores) en los archivos 
de la Sección Árabe de Mapam, en el Archivo de HaShomer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90.76(1), que 
apunta hacia el estrechamiento de la cooperación entre los beduinos desplazados y los kibutz vecinos. También hay 
otra copia: Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2913/6. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

194

cerca de dos mil personas. Los jeques explicaron que, igual que al-Huzayl, ellos habían vi-
vido en sus tierras de la región norteña hasta hacía poco (a diferencia de otros beduinos que, 
como resultado de desplazamientos previos, vivían en las tierras de otras personas), y pre-
guntaron por qué se los discriminaba. “Nos hemos rehusado a arar la tierra del área oriental, 
y nos es imposible cultivar aunque fuera un solo dunam”v en esas tierras, lo que ponía sus 
medios de vida en riesgo “por una razón: falta de igualdad” entre nosotros y las demás tri-
bus.133 En conclusión, los jeques pedían que se les permitiera volver y tomar parte del destino 
de las tribus que no fueron expulsadas: 

Y, si esto fuera imposible, [les pedimos] notificarnos por escrito que debemos abandonar Is-
rael. Y si esto [también] es imposible, en la presente le informamos a Su Excelencia que nos 
iremos del área oriental hacia el área norteña [de la cual fuimos expulsados] tan pronto como 
nos sea posible, sobre la base de la promesa oral que Su Excelencia nos hizo. Y, una vez que 
estemos en el área norteña, las cosas estarán en sus manos, señor mío. Haga lo que desee.134 

La carta vacila entre una súplica de guardar las promesas del pasado y un reto directo dirigido 
a las autoridades: expúlsennos, pero háganlo abiertamente y por escrito. En lugar de lidiar 
directamente con el asunto de su desposesión, la carta se enfoca en la igualdad del trato. Pese 
a ello, concluye con un anuncio desafiante: es la intención de los firmantes volver a sus tierras 
y enfrentar las consecuencias. 

En su carta adjunta dirigida a Habibi, el jeque al-‘Uqbi escogía las palabras de manera distinta; 
no hizo énfasis sobre la discriminación contra las tres tribus en comparación con la de al-
Huzayl ni mencionó la dudosa promesa de que podrían volver a sus tierras. Al-‘Uqbi habló 
abiertamente de los “decretos brutales” del gobernador militar, de la transferencia forzosa, y 
de la destrucción de casas, árboles y viñedos. Por otro lado, se apoyaba en el compromiso 
israelí de respetar los derechos de los beduinos a sus tierras, asumido cuando estos aceptaron 
al gobierno de Israel. Además, le pedían a Habibi que le preguntara al gobierno “por qué 
razón los expulsaba de sus tierras”.135 

Los cuarteles generales del ejército le dieron a Ben-Gurión el borrador de una respuesta a 
Habibi, una versión tendenciosa de los eventos que omitió toda referencia a las amenazas de 
violencia efectuadas y afirmó que los mismos jeques escogieron las áreas a las que se muda-
ron. Sin embargo, incluso esta versión mencionó que “con la mudanza, un área de 70.000 
dunams de tierra fértil queda libre para ser cultivada”: esta tierra podría ahora llenarse “de 
asentamientos hebreos”. La respuesta afirmaba abiertamente que, en el futuro, “no habrá 

133 Carta de los jeques de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish al gobernador militar, AFDI, documento 281-834/1953. 
134 Carta de los jeques de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish al gobernador militar, AFDI, documento 281-834/1953. 
135 Carta del jeque Sulayman al-‘Uqbi y de cuatro miembros prominentes de su tribu dirigida a Emile Habibi [en 
árabe], 18 de noviembre de 1951, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2913/6. 
En su indagatoria parlamentaria, Habibi elidió este elemento y describió las tribus simplemente como “pacíficas”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

195

beduinos… al norte de la carretera entre Hebrón y Beersheba”.136 La declaración pública de 
Ben-Gurión ante el Knesset suprimió estos fragmentos.137 

La carta de protesta que enviaron los tres jeques es prueba de que la inmunidad temporal que 
le fue concedida a al-Huzayl solo aumentó la resistencia de los desplazados. El ejército res-
pondió mediante la renovación de sus esfuerzos por desplazar partes de la tribu de al-Huzayl 
y mediante la intensificación de la presión sobre aquellos que se habían mudado a Hura, para 
lograr así que abandonaran su resistencia y que araran la tierra. La tarea de reubicar una de 
las subtribus de al-Huzayl le fue encomendada al teniente primero Misha Negbi (nacido Mau-
rice Aghion). Este reportó haberse encontrado con una “vigorosa oposición” de parte de la 
gente ante el prospecto de “mudarse como refugiados a otra área”, pues cada uno de ellos 
tenía “propiedades de tierras” en Wadi al-Fukhari.138 Al final, según escribió, pudo transfe-
rirlos al oriente, a Laqiyya, mandados por Saqr al-Huzayl, uno de los rivales de Salman al-
Huzayl dentro de la tribu. Inmediatamente después de estas líneas del reporte de Negbi, hay 
un párrafo entero que ha sido censurado. Esta vez, los militares hicieron uso de sobornos 
políticos: a cambio de su cooperación, a Saqr al-Huzayl se lo hizo jeque de una tribu separada, 
lo cual venía acompañado de diversos beneficios económicos.139 Negbi también sugirió se-
parar más la tribu de al-Huzayl y mudar otra subtribu a Laqiyya: esto no solo debilitaría al 
jeque Salman y liberaría una “franja significativa de tierra” para ser cultivada por parte de 
asentamientos judíos, sino que crearía fricciones entre los desplazados y la gente que habitaba 
entonces esa área. Por tanto, estos se verían presionados a mudarse aún más al oriente o, “de 
acuerdo con un plan más abarcador”, incluso podrían verse obligados a “cruzar la frontera 
por completo”.140 

136 Carta del capitán Pinchas Amir, del Departamento de Gobierno Militar, a la División de Operaciones [en hebreo], 
10 de enero de 1952, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 54-
7/1954; Carta del mayor Amitai, de la División de Operaciones, al Directorio de Operaciones, titulada “El desplaza-
miento de los beduinos del área de Beersheba: Respuesta a la Indagatoria Parlamentaria n° 52” [en hebreo], 11 de 
enero de 1952, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 30-
68/1955; Carta del teniente coronel Michael Avitzur, jefe de la oficina del jefe del estado mayor, dirigida al secretario 
militar del primer ministro, titulada “El desplazamiento de los beduinos de las tierras cercanas a Beer Sheva” [en 
hebreo], 16 de enero de 1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2913/6. 
Esta también fue la primera versión pública que se apoyó sobre el presunto consenso de los jeques a ser transferidos 
a cambio de algún pago (véase más arriba, pág. 175, notas 50-54). 
137 David Ben-Gurion, Respuesta a la indagatoria parlamentaria de Emile Habibi, en las Minutas de la plenaria del 
Knesset [en hebreo], 6 de febrero de 1952 (disponible en: https://fs.knesset.gov.il//2/plenum/2_ptm_250290.pdf; 
acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). Este documento fue citado antes, págs. 162-163 del presente artículo. 
138 Teniente primero Misha Negbi (Aghion), Reporte sobre el desplazamiento de los beduinos [en hebreo], 21 de 
noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 362-
834/1953. 
139  Negbi (Aghion), Reporte sobre el desplazamiento de los beduinos, AFDI, documento 362-834/1953. Los si-
guientes son reportes complementarios: Aharon Cohen, Nota de una conversación, 10 de enero de 1952, AHH, do-
cumento 95-11.10(1); Kibutz Shoval, Memorando al Centro del Mapam, 28 de enero de 1952, AHH, documento 
90.110(6). 
140 Negbi (Aghion), Reporte sobre el desplazamiento de los beduinos, AFDI, documento 362-834/1953. Negbi tam-
bién sugirió aplicar la misma estrategia a la tribu de Abu ‘Abdun: juntarlos con alguna otra tribu con la esperanza de 
que surgieran tensiones entre ellos y los residentes locales que “animaran” a la gente a abandonar esas tierras en 

https://fs.knesset.gov.il/2/plenum/2_ptm_250290.pdf


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

196

Una vez redujeron así el número de la gente que seguía al jeque al-Huzayl en alrededor de 
unas trescientas personas, el gobierno militar continuó sus esfuerzos por erosionar la tribu. 
En enero de 1952, los miembros del kibutz Shoval reportaron que cerca de cuatrocientos 
beduinos de la tribu de al-Huzayl estaban residiendo cerca de Wadi al-Fukhari después de ser 
forzados por los militares a dejar sus tierras, ubicadas al sur de Wadi al-Shari‘a. Para forzarlos 
a mudarse al oriente, el gobierno militar asignó sus raciones alimenticias a la gente de Saqr 
al-Huzayl que ya se había mudado, causando así una severa escasez de provisiones entre los 
beduinos que se vieron forzados a subsistir por más de dos meses sin provisiones alimenticias 
en absoluto. Un mes después, el kibutz señaló el hecho de que el gobierno militar había re-
novado sus esfuerzos por reubicar a los beduinos, y que estos estaban reportando actos abu-
sivos.141 Parece que todos estos esfuerzos fracasaron.142 

La segunda tarea, que le fue encomendada al capitán Sasson Basrawi (o Bar-Tzvi), oficial a 
cargo de las tribus desplazadas de al-Talalqa, al-‘Uqbi y al-Afinish, consistía en hacerlas 
renunciar a su negativa a arar la tierra que recibieron en el área árida que se les había asignado 
en el oriente. Confiado en que los beduinos no podrían persistir por mucho tiempo en su 
negativa, Basrawi le reportó al gobernador militar, en el marco de la carta de protesta que 
enviaron los tres jeques, que “¡están a punto de arar la tierra!”.143 Para superar el escollo de 
la resistencia de la gente de la tribu de al-‘Uqbi, Basrawi destituyó al jeque Sulayman al-
‘Uqbi y, en su lugar, puso a su hermano Salem como jefe de la tribu,144 pero esta maniobra 
no puso fin a la desobediencia de los beduinos. El 2 de diciembre de 1951, Hanegbi le escribió 
a Basrawi que ya estaba harto de las protestas y las peticiones: “Entrégueme un reporte acerca 
de si las tribus antes mencionadas aran y siembran la tierra que se les ha dado. No quiero 
seguir recibiendo cartas. Y si Ibn Talag [es decir, el jeque ‘Amer al-Talalqa] no quiere arar la 

dirección oriental. Las propuestas se aprobaron y ejecutaron; véase la Carta del teniente coronel Rechava, Ze’evi al 
jefe del Directorio de Operaciones y del Comando Sur [en hebreo], 22 de marzo de 1954, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 26-8/1956. 
141 Aharon Cohen, Resumen de una conversión con Dov Meron en el kibutz Shoval [en hebreo], 14 de enero de 1952, 
Archivo de HaShomer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 95-10.11(1); Kibutz Shoval, Memorando dirigido al 
Centro de Mapam, 28 de enero de 1952, AHH, documento 90.110(6); Carta de Be’eri al Comité Central de Mapam, 
2 de febrero de 1952, Archivo de HaShomer HaTzai (AHH), Yad Yaari, Israel, documento 90.76(1) (este texto debe-
ría decir 400 personas, no 400 familias). En respuesta, Riftin volvió a escribirle al jefe del estado mayor, Yigal Yadin, 
con respecto al destino de la tribu de al-Huzayl; esta vez, Yadin se expresó de forma equívoca, respondiéndole a Riftin 
que dirigiera sus quejas sobre ese asunto a Ben-Gurion, pero reafirmado su voluntad de “volver a revisar” el tema. 
Minuta de la reunión del Comité Central de Mapam [en hebreo], 5 de marzo de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair, 
Yad Yaari, Israel, documento 90-64(2). 
142 El número de los hombres de al-Huzayl disminuyó hasta solo cerca de 300-350, casi a la par del número de per-
sonas bajo el control de Saqr al-Huzayl: Carta de Ze’evi al jefe del Directorio de Operaciones y del Comando Sur, 
AFDI, documento 26-8/1953. Compárese esto con los datos de Reporte de Bar-On de octubre de 1951, AEI, docu-
mento GL-17102/37 y con el Censo de los beduinos del Néguev [en hebreo], 31 de julio de 1953, Archivos de las 
FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 98-490/1956. 
143 Traducción al hebreo de la carta de los jeques de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish al gobernador militar del 18 de 
noviembre de 1951, con una nota marginal escrita por Sasson Basrawi, 22 de noviembre de 1951, Archivos de las 
FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 
144 Carta de Sasson Basrawi al gobernador militar [en hebreo], 22 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. Véase págs. 198-199, notas 153 
y 154, para un recuento más completo de esta estrategia. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

197

tierra, dele la tierra a alguien más”.145 Basrawi le reportó que la tribu de al-‘Uqbi –ahora bajo 
el liderazgo de un nuevo jeque– y la de al-Afinish ya estaban arando la tierra, pero que los 
de la tribu de al-Talalqa seguían “retrasando el arado de la tierra hasta que llegaran las semi-
llas y la lluvia”, es decir, hasta el último momento.146 

Incluso después de ser depuesto de su posición, Sulayman al-‘Uqbi siguió enviando cartas 
de protesta, firmándolas como jeque al-‘Uqbi. No albergaba duda alguna de haber sido de-
puesto “por una razón”: por haberse atrevido “a escribirle al gobernador militar y pedirle la 
devolución de la tribu a su tierra”.147 Su hermano y rival, Salem, probó pronto estar dispuesto 
a colaborar.148 No obstante, este conflicto tenía otra dimensión: la excusa que Basrawi había 
usado para deponer a Sulayman al-‘Uqbi era que este oprimía a su propia gente. De hecho, 
la precaria posición de Sulayman al-‘Uqbi dentro de su tribu no solo fue causada por su 
prolongado conflicto con su hermano Salem y con los seguidores de este. En 1950, el jeque 
Sulayman al-‘Uqbi perdió el control de la tienda de su tribu, donde se vendían los productos 
racionados a un precio regulado, y había tenido problemas para volver a recuperar el control 
de esta desde entonces. Los oficiales del gobierno militar entregaban estos monopolios a 
discreción. Sulayman al-‘Uqbi se quejó ante ellos de que la tienda no estaba bajo su control, 
mientras que las tiendas de las demás tribus eran controladas por sus respectivos jeques. 
También exigió que el tendero le entregara provisiones suplementarias dignas de su esta-
tus.149 

El conflicto alrededor del derecho a vender los bienes racionados a la gente de al-‘Uqbi y a 
recolectar su producción agrícola no se disipó durante los meses dramáticos en que estos 
enfrentaron colectivamente las presiones del gobierno militar para hacerlos dejar su tierra. 
Después de que Sulayman al-‘Uqbi sucumbiera a la presión de las autoridades para que se 
mudara, este conflicto incluso se intensificó. Unos pocos días después del desplazamiento, 
estalló una pelea entre el tendero local y Sulayman al-‘Uqbi, que buscó la ayuda del gobierno 
militar. Así, entre el encuentro con los gobernadores militares en que al-‘Uqbi intentó protes-
tar contra la transferencia de su gente y las cartas de protesta contra el desplazamiento, al-
‘Uqbi envió otra carta a Hanegbi, el 12 de noviembre. Allí, afirmó que cuando cedió a la 

145 Carta de Michael Hanegbi a Sasson Basrawi [en hebreo], 2 de diciembre de 1951, Archivos de las FDI y del Esta-
blecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 
146 Carta de Sasson Basrawi a Michael Hanegbi [en hebreo], 5 de diciembre de 1951, Archivos de las FDI y del Esta-
blecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 
147 Carta de Sulayman al-‘Uqbi al gobernador militar del Néguev [en hebreo], 19 de abril de 1953, Archivos Estatales 
de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-13923/2; Carta de Sulayman al-‘Uqbi al primer minis-
tro David Ben-Gurion [en hebreo], 3 de diciembre de 1952, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, 
Israel, documento K-589/20. 
148 Para finales de noviembre, el nuevo jeque Salem ya había reportado a un “infiltrado serial” que, según él, había 
recibido protección de su hermano, el anterior jeque; Carta de Basrawi a Hanegbi, 5 de diciembre de 1951, AFDI, 
documento 281-834/1953. Sobre la política de fragmentación de tribus y de nombramiento de jeques preparados 
para trabajar para el gobierno, véase Avinoam Meir, As Nomadism Ends: The Israeli Bedouin of the Negev (Boulder: 
Westview Press, 1997), pág. 94. 
149 Carta de Sasson Basrawi al gobernador militar [en hebreo], 26 de junio de 1951 y 17 de julio de 1951, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

198

presión del gobierno militar y dejó su tierra, se les aseguró que se honrarían sus peticiones. 
Para debilitar a sus oponentes dentro de la tribu, al-‘Uqbi exigía ahora el monopolio sobre el 
suministro de alimentos y el despido del tendero actual que lo había enfrentado, porque “el 
jeque de la tribu es un funcionario gubernamental y el gobierno debe protegerlo”.150 También 
pidió que uno de sus oponentes más prominentes fuera expulsado de la tribu, argumentando 
que, si esa persona se quedaba en ella, “crearía una facción que se opondría a las órdenes del 
gobierno”, y llegó a pedir a los oficiales que “deportaran o transfirieran” a otros dos oponen-
tes suyos de los cuales él afirmaba que tomaban parte en acciones de contrabando.151 Basrawi 
admitió que el gobierno militar tenía alguna obligación de mantener las promesas hechas a 
Sulayman al-‘Uqbi, pero no recomendó satisfacer sus peticiones, señalando la debilidad de 
su posición: “ya que el jeque no está firme dentro de su tribu, la tribu se ha rebelado contra 
él”.152 

Al día siguiente, varias docenas de cabezas de familias beduinas de la tribu de al-‘Uqbi le 
enviaron una carta al gobernador militar pidiéndole que no siguiera la exigencia del jeque 
Sulayman de apoderarse del control de la tienda. Estos escribieron que el actual tendero se 
comportaba de manera honesta, mientras que al-‘Uqbi solía tomar para sí una gran parte del 
suministro antes de distribuir el resto. Además, hicieron acusaciones más graves. Los jeques 
funcionaban como intermediarios entre su gente y la compañía de distribución que tenía el 
monopolio sobre la comercialización del producto agrícola de los beduinos; los jeques debían 
comprar la producción de su tribu y vendérsela a la compañía a cambio de una ganancia. Los 
hombres cabeza de familia afirmaron que Sulayman al-‘Uqbi había ido demasiado lejos, y 
que pagaba cuatro liras por cada tonelada de cebada (es decir, poco en comparación con las 
cinco o seis liras que se pagaban en otras tribus) y después las vendía a siete liras a la com-
pañía distribuidora. Para suplir las falencias de su magro ingreso, muchos beduinos trabaja-
ban como albañiles en la construcción de carreteras, como canteros o como trabajadores agrí-
colas. Al-‘Uqbi hacía alarde de su control del acceso a estos puestos de trabajo y cobraba 
dinero a aquellos que buscaban conseguir uno de estos empleos. Los autores de la carta afir-
maron que esta era la razón por la cual algunas familias habían radicado varias peticiones de 
dejar la tribu y unirse a otra.153 Basrawi estaba completamente consciente de estas rencillas 
y ya había sugerido, a mediados de noviembre, que Sulayman al-‘Uqbi fuera reemplazado 

150 Carta de Sulayman al-‘Uqbi al gobernador militar [en árabe], 12 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento281-834/1953. 
151 Además, también reiteró su solicitud de que se le asignaran tierras apropiadas y armas para la defensa propia. 
Véase la Carta de Sulayman al-‘Uqbi al gobernador militar, 12 de noviembre de 1951, AFDI, documento 281-
834/1953. La preocupación de al-‘Uqbi sobre la preservación, bajo el nuevo gobierno, del estatus tradicional de los 
jeques era ya evidente en el discurso que pronunció en la reunión ceremonial que tuvieron con Yadin en 1950. 
152 Carta de Sasson Basrawi a Michael Hanegbi [en hebreo], 11 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 
153 Carta de más de cuarenta cabezas de familia al gobierno militar [en árabe], 13 de noviembre de 1951, Archivos de 
las FDI y del Establecimiento de Seguridad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

199

por su hermano. Sin embargo, no recibió la aprobación de Hanegbi sino hasta que se hizo 
claro que al-‘Uqbi no dejaría de protestar contra el desplazamiento.154 

Sería equivocado sugerir que de no ser por las prácticas explotadoras del jeque Sulayman al-
‘Uqbi contra su propia tribu, este podría haberse resistido con éxito a las presiones del go-
bierno militar. Simplemente, el desbalance de poder entre él y el gobierno militar era muy 
grande. Sin embargo, su encrucijada ejemplifica las contradicciones en que se vieron atrapa-
das las élites beduinas: mientras que le seguía recordando al gobierno militar su apoyo a 
Israel en 1948, buscaba cómo detener las políticas de desplazamiento y desposesión de ese 
gobierno; perdió el favor del gobierno por resistirse a estas, y luego debilitó aún más su po-
sición dentro de la tribu al ceder. Después del desplazamiento, al-‘Uqbi se convirtió en el 
principal portavoz de las tribus desplazadas e intentó mantenerse en su posición al rehusarse 
a arar la tierra, pero precisamente entonces, en el momento en que más necesitaba del apoyo 
de su gente para aguantar las presiones del ejército, tuvo que pedirle ayuda al gobierno militar 
para restablecer su posición dentro de la tribu. Basrawi, futuro gobernador militar del Néguev, 
sabía bastante bien cómo aprovecharse del creciente aislamiento de Sulayman al-‘Uqbi.155 
Cuando intentó volver a al-‘Araqib en 1954, solo unas pocas personas se unieron a él. Fue 
arrestado de inmediato y liberado gracias a la intervención del jeque al-Huzayl con la condi-
ción de que se quedara en Hura y no volviera a intentar volver a al-‘Araqib.156 Pese a esto, 
al-‘Uqbi exigió una y otra vez, en los años que siguieron, que se le permitiera volver a su 
tierra,157 y en 1973, con la ayuda de su hijo, renovó sus intentos de volver a ocuparla. 

154 Notas escritas a mano intercambiadas entre Sasson Basrawi y Michael Hanegbi [en hebreo], 14 de noviembre de 
1951 y 19 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, 
documento 281-834/1953. 
155 ‘Amer al-Talalqa, a quien los oficiales del gobierno militar consideraban un oponente peligroso, no fue destituido 
de su posición, y estos mismos oficiales lo describieron después como alguien “altamente respetado y aceptado por 
su tribu”: véase Gobierno militar del Néguev, Examinación de las tribus beduinas [en hebreo], 30 de julio de 1956, 
Archivos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 477-72/1972. 
156 Según el testimonio de Nuri al-‘Uqbi ante la Corte Distrital de Beersheba, 7 de diciembre de 2009, Caso Civil 
7161/2006, solo se unieron a Sulayman al-‘Uqbi algunos miembros de su familia, y esto no ocurrió sino hasta 1954. 
Ahmad Salem Muhammad al-‘Uqbi mencionó “tres o cuatro personas” acompañantes de Sulayman al-‘Uqbi y asu-
mió que esto pasó antes, alrededor de un año después del desplazamiento. Véase su Declaración juramentada ante la 
Corte Distrital de Beersheba, 13 de diciembre de 1952, Caso Civil 1161/200. 
157 Carta de al-‘Uqbi a Ben-Gurion, 3 de diciembre de 1952, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, 
Israel, documento K-589/20; Carta de al-‘Uqbi al gobernador militar del Néguev, 19 de abril de 1953, Archivos 
Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-13923/2, en donde pide que se lo vuelva a 
designar jeque; Petición de la familia al-‘Uqbi [en  hebreo], 30 de diciembre de 1955, Archivos Estatales de Israel 
(AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento G-2263/12; Carta de varios miembros de la tribu de al-‘Uqbi bajo el 
liderazgo de Sulayman al-‘Uqbi dirigida al primer ministro David Ben-Gurion [en árabe], 10 de agosto de 1960, 
Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17093/2; Cita extraída de la carta 
de Sulayman al-‘Uqbi al ministro de agricultura [en hebreo], en la Minuta de la reunión del Comité de Arrendamiento 
de Tierras, 12 de diciembre de 1965, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento 
GL-13908/21; Carta de Sulayman al-‘Uqbi al consejero de asuntos árabes [en hebreo], 26 de diciembre de 1971, 
Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17093/13; Carta de Sulayman al-
‘Uqbi al primer ministro Yitzhak Rabin [en árabe], 17 de agosto de 1975, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusa-
lén Occidental, Israel, documento GL-7447/7. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

200

Tanto como le resultó posible, el estado implementó sus políticas a través de los jeques, pero 
la campaña de desplazamiento minó simultáneamente su autoridad y su credibilidad. Como 
resultado, las familias beduinas empezaron a abandonar las tribus cuyos jefes no podían so-
portar la presión de las autoridades. El gobierno militar era reacio a aprobar las peticiones 
beduinas de unirse a otras tribus para evitar el desplazamiento, pero, aún así, algunas perso-
nas lo lograron. Algunos buscaban refugio bajo la sombra de un protector más fuerte, como 
los miembros de la familia Abu Mdighem, que dejaron la tribu de al-‘Uqbi y se unieron a la 
de al-Huzayl, mientras que otros simplemente evadieron el control militar en sus intentos por 
volver. Para finales de 1951, Basrawi reportó que Suwaylim Abu Freih, que había sido trans-
ferido a Hura, en el oriente, junto con el resto de la tribu de al-‘Uqbi, se había escabullido y 
se fue al norte, “a su área previa”, a arar sus tierras. El oficial exigió que Abu Freih fuera 
devuelto inmediatamente y se le siguiera un proceso “por violar las órdenes del gobernador 
militar”, pero no he podido encontrar ninguna evidencia de que el gobierno militar haya 
puesto sus manos sobre Abu Freih y lo haya castigado.158 

Consecuencias y lecciones 

De los aproximadamente 5.150 beduinos que el gobierno militar esperaba transferir del no-
roccidente del Naqab al oriente, unos 2.150 fueron transferidos durante la operación de 1951. 
En 1952, un total adicional de mil beduinos de Laqiyya, que inicialmente habían tenido éxito 
en evadir la campaña, también fueron desplazados. En total, más de una cuarta parte de los 
habitantes palestinos del Naqab fueron expulsados de sus tierras entre 1951 y 1952.159 Los 
arquitectos de la campaña aspiraban a tomar el control de 100.000 dunams de tierras fértiles 
y tuvieron éxito en sacar a los beduinos de entre 60.000 y 70.000 dunams.160 Este fue un 
éxito significativo, aunque parcial, especialmente si consideramos el desbalance de poder. 
Una y otra vez, los oficiales del gobierno militar fueron sorprendidos por el apego de los 
beduinos a su tierra, y por su tenacidad: ralentizaron el proceso e intentaron ganar tiempo, 

158 Carta de Sasson Basrawi al gobernador militar [en hebreo], 28 de noviembre de 1951, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 281-834/1953. En al-‘Araqib, puede que Abu 
Freih haya buscado la protección del capitán Avraham Shemesh; véase al-Huzayl, “Hajja Wadha al-Huzayl al-‘Uqbi 
habla”. 
159 Hanegbi puso el número entre los 2000 y los 2200: Carta de Hanegbi a la División de Operaciones, titulada “Re-
sumen de la operación de desplazamiento de los beduinos”, 8 de enero de 1952, Archivos de las FDI y del Estableci-
miento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 54-848/1959. Sobre la base de los datos provistos por 
Bar-On en octubre de 1951 (AFID, documento GL-17102/37) puede alcanzarse un resultado parecido: de la tribu 
de al-‘Uqbi: 402; de la de al-Talalqa: 384: de la de Abu ‘Abdun: 137; de la de al-Afinish: 140; de la de Tarabin al-
Sani‘: 206; de la de Tarabin Abu Bilal: 228; de la de Tarabin Abu ‘Amra: 65; de la de Abu Srihan: 195; de la de Saqr 
al-Huzayl: entre 300 y 350. Total: entre 2057 y 2107. 
160  En su reporte del 14 de noviembre de 1951 (“El desplazamiento de los beduinos”, AFDI, documento 54-
848/1959), Hanegbi habló sobre “un desplazamiento parcial” que le procuró 60.000 dunams; en su “Resumen de la 
operación de desplazamiento de los beduinos”, 8 de enero de 1952, AFDI, documento 54-848/1959, Hanegbi men-
cionó 70.000 dunams. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

201

protestando con terquedad e involucrándose en varias formas de resistencia pasiva. La ciu-
dadanía no les garantizó inmunidad frente a la violencia estatal ni frente a la desposesión, 
pero sí creó un obstáculo significativo a su transferencia. Esta es la razón por la cual el go-
bierno militar intentó provocar un frágil “consenso” en favor de lo que era esencialmente un 
desplazamiento forzado, por un lado, y una combinación de violencia y amenazas con re-
compensas por el otro, mientras, en simultáneo, jugaba con la idea de la opción, mucho más 
radical, de una expulsión directa. 

Al final de la operación, Hanegbi concluyó que los desplazamientos futuros requerirían de 
una base legal más sólida, y estableció una oficina encargada de manejar la transferencia de 
los beduinos al oriente árido, y de evitar que los protectores políticos de estos intervinieran, 
de manera que el gobierno militar pudiera operar sin impedimentos.161 Estas lecciones fueron 
importantes, pues la operación de 1951 no fue el último intento de desplazar a los beduinos 
de esa área. El gobierno militar asumió que en los próximos años podría superar su fracaso a 
la hora de transferir al oriente a la tribu de al-Huzayl y completar así la expulsión de los 
beduinos del noroccidente del Naqab. Estas esperanzas jamás se materializaron. 

Por otro lado, la campaña de desplazamiento de 1951, sucesora de otras campañas previas, 
le permitió al estado expropiar la tierra de aquellos que se habían mudado. A través de la Ley 
de Adquisición de Tierras de 1953, el gobierno convirtió los hechos en el terreno, tal como 
habían resultado de los desplazamientos, en una expropiación formal de tierras. Sin embargo, 
esta conclusión también debe matizarse: el desplazamiento de los beduinos era un paso esen-
cial en el proceso de desposesión, pero no podía completarse sin una implementación estricta 
que, en los años siguientes, le evitara a los desplazados volver a sus tierras (aunque unos 
cuantos lograron hacerlo),162 y tampoco podría completarse sin una colonización efectiva que 
ocupara la tierra permanentemente. En esto, el estado solo tuvo éxito parcialmente: el des-
plazamiento forzado de los beduinos y la expropiación de sus tierras en el papel fueron más 
fáciles de lograr que la erradicación de su apego por sus tierras, la implementación de res-
tricciones al movimiento de los ciudadanos beduinos durante las décadas siguientes y la ra-
dical reformación del paisaje mediante el cultivo y el establecimiento de asentamientos. 
Como quedaría probado con las subsiguientes luchas beduinas por volver a sus tierras, la 
expulsión forzada no era suficiente para desarraigarlos, tal como había esperado el estado. 

Otra consecuencia de la campaña de desplazamientos fue el desastre humanitario que sobre-
vino inmediatamente. Los oficiales del gobierno militar sabían, durante toda la campaña, que 
estaban transfiriendo a los beduinos a un área árida donde habían predominado “condiciones 

161 Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, AFDI, documento 20-405/1954. 
162 A los beduinos desplazados al oriente del Néguev que eran sorprendidos cruzando la carretera Beersheba-Hebrón 
hacia el occidente los detenían las tropas del gobierno militar, quienes los forzaban a pagar multas considerables, 
“como si esta carretera fuera una línea del armisticio una frontera interestatal”: Memorando del jeque Ibrahim Abu 
Rqayq [en árabe], 16 de diciembre de 1955, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, docu-
mento G-22637/12. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

202

de absoluta sequía” durante el año anterior.163 El invierno de 1951 a 1952 no fue seco, pero 
para la primavera de 1952, las gentes de al-‘Uqbi, al-Talalqa y al-Afinish, ubicadas en la 
región oriental, sufrían de “ausencia de agua para tomar y para darle de beber a su ganado”, 
y estallaron conflictos entre los recién desplazados y los habitantes locales.164 En mayo, las 
fuentes de agua se acabaron y tuvieron lugar aún más peleas. Todo lo que el gobierno militar 
pudo ofrecer fue la entrega de algo de agua en un tanque de un metro cúbico que pronto 
resultó ser deficiente. El teniente coronel Basil Herman, el gobernador militar que reemplazó 
a Hanegbi, reportó en julio que la situación “está empeorando, y entre las tribus hay peleas 
sobre el agua, y ya se han radicado muchas peticiones de volver a la región norteña”.165 Al 
llegar a su cenit el verano, las dificultades aumentaron, y también lo hicieron los choques 
entre los beduinos.166 El gobierno militar empezó a temer que las medidas represivas no se-
rían suficientes para confinar a los desplazados al área oriental, y que estos intentarían retor-
nar a sus tierras a toda costa.167 Por tanto, propuso usar fondos destinados originalmente a la 
operación de desplazamiento para aliviar la consecuencias destructivas de esta. Como fuere, 
según ese plan, se esperaba de los beduinos, que perdieron sus fuentes de agua como resul-
tado de su expulsión, que pagaran en el futuro el costo del agua que se les suministraría. 

Así las cosas, el gobierno construyó una tubería acuífera de ocho kilómetros de largo que se 
desprendía del nuevo asentamiento judío de ‘Omer –construido sobre las ruinas de la pobla-
ción beduina de Khribet ‘Umrah– con la esperanza de que el agua sin usar de ese asenta-
miento fuera suficiente para abastecer a los beduinos desplazados. No obstante, el inestable 
asentamiento sufría ya de una falta severa de agua, y los colonos lo abandonaron una y otra 
vez. En efecto, en 1956, cuando, no más bajarse de los barcos en que llegaron, fueron traídos 
directamente algunos judíos norafricanos al asentamiento, estos se rehusaron inicialmente a 

163 Carta de Michael Hanegbi a Shalom Cohen, funcionario del ministerio de trabajo [en hebreo], 28 de enero de 
1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-17098. Hanegbi afirmó en el 
resumen de la operación que estas eran “áreas abandonadas, desocupadas, áridas, condenadas a frecuentes sequías”, 
y que solo una inversión considerable de recursos les permitiría “sostener una existencia justa para una gran pobla-
ción”. Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, AFDI, documento 20-405/1954. 
164 Michael Hanegbi, Reporte de seguridad del gobierno militar del Néguev [en hebreo], 13 de mayo de 1952, Archi-
vos de las FDI y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954. Véase también la 
Carta de Michael Hanegbi al Departamento de Gobierno Militar [en hebreo], 22 de mayo de 1952, Archivos Estatales 
de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-13911/6. 
165 Basil Herman, Reporte mensual del gobernador militar del Néguev [en hebreo], 26 de julio de 1952, Archivos de 
las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954. 
166 Ni siquiera seguía disponible el pequeño tanque de uso militar. Véase Basil Herman, Reportes mensuales del go-
bernador militar del Néguev [en hebreo], 25 de agosto de 1952 y 25 de septiembre de 1952, Archivos de las FDI y 
del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954. 
167 Minuta de la reunión del gobierno militar del Néguev [en hebreo], 16 de junio de 1952, Archivos de las FDI y del 
Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 6-369/1954; Carta de Yitzhak Shani al director 
del Departamento de Asentamiento de la Agencia Judía, 20 de junio de 1952, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén 
Occidental, Israel, documento GL-13911/6. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

203

bajarse de los vehículos en que fueron traídos. Después, también ellos se fueron del lugar en 
cuestión de unos pocos años.168 

Herman hizo un plan detallado para celebrar la apertura de la tubería en una ceremonia pú-
blica. En diciembre de 1952, invitó a los jeques beduinos, a varios oficiales del ejército y de 
la policía, a los observadores de la ONU, y a varios periodistas con sus fotógrafos para la 
ocasión festiva, con la esperanza de “explotar por completo el valor político” del evento, una 
“empresa sin precedentes para los beduinos del Néguev”.169 La prensa israelí reportó con 
entusiasmo la “gran acción” del gobierno, por medio de la cual los beduinos estarían final-
mente “atados a la tierra, y se convertirán en trabajadores agrícolas”.170 Habiendo vivido 
como nómadas “por cientos y miles de años”, finalmente los beduinos “van a dejar atrás su 
errancia” después de que “el gobierno militar les entregara una fuente permanente de agua”. 
La tubería traería consigo “una gran revolución a la antigua forma de vida de los beduinos, 
para los cuales el agua no había sido parte de sus vidas”.171 Según los reportajes, los beduinos, 
que habían aprendido a “no temerle” a las cámaras, ahora esperaron “con bastante cortesía” 
hasta que los fotógrafos terminaran su trabajo, y escucharon pacientemente el discurso del 
gobernador militar, que explicó que la forma de vida nómada de los beduinos se había hecho 
imposible “en un país tan dinámico como Israel”. Por tanto, ahora el gobierno “los asistía 
para que cambiaran a una forma de vida sedentaria”.172 Se celebró un “gran banquete” para 
los invitados, y un reportero incluso señaló que los invitados judíos “demostraron un gran 
conocimiento de las prácticas de los beduinos al comer”.173 El evento concluyó con carreras 
de caballos y camellos, cuyos premios entregó el gobernador militar. 

La tubería no funcionó. La grave sequía de 1953 exacerbó la desgracia de los beduinos des-
plazados, y, aun así, la tubería de agua siguió estando vacía por la mayoría del año. Cuando 
por fin fluía agua por ella, las personas que habían sido transferidas allá tenían que cargarla 
en burros o camellos desde los puntos de salida de la tubería hasta sus campamentos, una 
distancia de entre tres y ocho kilómetros. Eran necesarias varias inversiones adicionales para 

168 “Un grupo de inmigrantes se alborotó en el asentamiento Omer” [en hebreo], en HaTzofe, 15 de julio de 1956 
(disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025); Aharon 
Dolev, “Una segunda versión del asunto Nahala’ot” [en hebreo], en Maariv, 11 de enero de 1957 (disponible en: 
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). 
169 Carta de Basil Herman al ministerio de defensa del gobierno militar [en hebreo], noviembre de 1952, Archivos de 
las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 54-7/1954. 
170 “Se instaló una nueva tubería para una tribu beduina del Néguev” [en hebreo], en Davar, 14 de diciembre de 1952 
(disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). 
171 Yizhar Arnon, “Los beduinos del Néguev en la inauguración de la tubería acuífera” [en hebreo], en Herut, 14 de 
diciembre de 1952 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto 
de 2025). 
172 “New Pipeline Brings Nomadic Life to End for 13,000 Bedouins”, en Jerusalem Post, 12 de diciembre de 1952 
(disponible en: https://www.proquest.com/docview/894503939/; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025). Este 
reportaje incluso afirmó que allí donde “la mayoría del beduino [sic] del norte deL Néguev había armado sus tende-
retes cerca de los suministros adecuados de agua”, las tribus (desplazadas) “hasta ahora habían tenido que traer agua 
por largas distancias y procedente de fuentes insuficientes e inadecuadas”. 
173 Arnon, “Los beduinos del Néguev en la inauguración de la tubería acuífera”. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.proquest.com/docview/894503939/


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

204

asegurar que el flujo de agua continuara, pero las autoridades eran reacias a pagarlas y bus-
caron que los beduinos desplazados corrieran con el costo. En abril de 1955, tras otro año de 
sequía, el ministro de agricultura de Israel, Peretz Naftali, visitó el área y prometió que la 
tubería sería activada, pero los ministerios del gobierno siguieron pasándose entre sí la res-
ponsabilidad, incluso pese a que era claro que no podía resolverse el problema sin una bomba 
que empujara el agua a las poblaciones ubicadas en las zonas más altas. El ministerio de 
agricultura exigió que aquellos que habían sido desplazados financiaran la reparación de la 
tubería, e incluso sugirió hacer que el suministro de agua a los beduinos desplazados depen-
diera de la complacencia de estos con el dictado del estado de que firmaran un acuerdo sobre 
sus tierras.174 Los beduinos aceptaron pagar y la tubería fue reemplazada, pero para el verano 
de 1956 seguía sin funcionar. Esta denegación forzada del agua conllevó nuevas formas de 
dependencia y explotación; así las cosas, los beduinos sin acceso al agua pagaban “precios 
indignantes” a aquellos que tenían acceso al agua por vivir en áreas más bajas.175 Justo antes 
del verano de 1957, casi seis años después del desplazamiento, las autoridades aceptaron que, 
pese a que los beduinos habían pagado su parte, la tubería no había sido reparada de la manera 
apropiada.176 Entonces, siguieron seis años consecutivos de sequías severas en el Naqab, lo 
que causó una enorme crisis humanitaria.177 

Las consecuencias a largo plazo de la campaña de desplazamiento no se limitaron a la expro-
piación de las tierras beduinas ni a la pérdida de sus campos, sus casas y cisternas. El despla-
zamiento también afectó los esfuerzos de los beduinos para desarrollarse en el campo de la 
educación. Durante la década de 1940, hubo un aumento en el número de escuelas beduinas 
en el Naqab. Sin embargo, de las ocho escuelas que sobrevivieron al año de 1948, solo que-
daron cinco después de los desplazamientos. Entre ese momento y 1958, el número no volvió 

174 Carta de David Zecharia, del Departamento de Desarrollo de Villas Árabes, al gobierno militar del Néguev [en 
hebreo], 6 de junio de 1955, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento G-725/7; 
Carta de Yehoshua Verbin, gobernador militar del Néguev, al Departamento de Desarrollo de Villas Árabes [en he-
breo], 9 de junio de 1955, Archivos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-13199/6; Carta 
de Meshulam Rhein a David Zecharia [en hebreo], 6 de noviembre de 1955, Archivos Estatales de Israel (AEI), Je-
rusalén Occidental, Israel, documento GL-3510/10. 
175 Carta de Shmuel Zamir, oficial de desarrollo agrícola, a Avraham Hanuki, del Departamento de Desarrollo Agrí-
cola [en hebreo], 8 de junio de 1956, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento G-
3510/10; Carta del Departamento de Gobierno Militar a Avraham Hanuki [en hebreo], 14 de junio de 1956, Archi-
vos Estatales de Israel, Jerusalén Occidental, Israel, documento G-3510/10, donde se evidencia que el agua siguió 
sin llegar a las válvulas; “Problemas en el aprovisionamiento de agua potable para los beduinos del Néguev” [en he-
breo], en Al HaMishmar, 10 de agosto de 1956 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso 
del traductor: 5 de agosto de 2025). 
176 Carta del oficial del estado mayor encargado de los asuntos civiles del gobierno militar dirigida a Avraham Hanuki 
[en hebreo], 21 de mayo de 1957, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel, documento GL-
13911/6. 
177 Por ejemplo, véase Mordechay Artsieli, “Hambruna en el tercer año de sequía” [en hebreo], en Haaretz, 11 de 
marzo de 1960 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso del traductor: 5 de agosto de 
2025); Miembro del Knesset Tawfik Toubi, “Propuesta para la agenda del Knesset: Crisis de hambre entre los bedui-
nos del Néguev” [en hebreo], en la Minuta de la plenaria del Knesset, 15 de marzo de 1960 (disponible en: 
https://fs.knesset.gov.il//4/Plenum/4_ptm_251670.pdf; acceso del traductor: 5 de agosto de 2025); Examen de 
la situación de los beduinos [en hebreo], abril de 1960, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, 
Israel, documento GL-17093/2. 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles
https://fs.knesset.gov.il/4/Plenum/4_ptm_251670.pdf


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

205

a aumentar. La gente de al-‘Uqbi perdió su escuela, que les servía a ellos y a sus vecinos; la 
tribu de al-Talalqa perdió la escuela que ellos mismos construyeron con su propio dinero; la 
gente de Tarabin al-Sani’ fue desplazada después de recolectar una suma considerable de 
dinero que esperaban invertir en una escuela que jamás pudieron construir. Yosef Tzur, miem-
bro del kibutz Shoval, escribió a finales de 1952 lo siguiente: “A lo largo del Néguev, hay 
escuelas beduinas que fueron construidas durante el Mandato o después de la fundación del 
Estado de Israel que hoy están vacías porque los árabes fueron expulsados del lugar”, mien-
tras que “la mayoría de los niños beduinos no va a la escuela”.178 Esto no evitó que el estado 
intentara recolectar de entre los beduinos un impuesto de educación, ni le impidió a los ob-
servadores israelíes asumir, como si fuera un hecho, que la existencia de las escuelas beduinas 
era el resultado de un proceso de modernización desde arriba, iniciado por el Estado de Is-
rael.179 

La trayectoria del jeque Salman al-Huzayl ilustra la transformación de las redes de cliente-
lismo entre los colonos sionistas y los líderes beduinos después de 1948. Antes de 1948, los 
colonos sionistas de la frontera necesitaban de su protección. No obstante, para 1951, al avan-
zar rápidamente la colonización bajo la égida del estado, las relaciones locales de poder se 
invirtieron y ahora era él el que necesitaba de la protección de aquellos. Antes de 1948, al-
Huzayl probó ser capaz de operar exitosamente dentro del marco imperial del Mandato Bri-
tánico de Palestina. Sin duda, esperaba poder establecerse, bajo el nuevo gobierno israelí, 
como un importante intermediario en las relaciones de poder del área. Sin embargo, el colo-
nialismo de asentamientos de los sionistas difería del imperialismo británico, y pronto se hizo 
obvio que el proceso de desposesión, de forma literal, le recortaba el suelo bajo sus pies. Esta 
es la razón por la cual fracasaron los intentos de ofrecerle a él y a sus protegidos una inmu-
nidad parcial a cambio de que se sacrificara el resto de su gente. En lugar de esto, la gente de 
al-Huzayl evitó ser transferida mediante una imprevisible combinación de resistencia y pro-
tección clientelar: el jeque al-Huzayl logró activar conexiones previas con varios patronos de 
alto rango dentro del aparato del estado, así como con otros patronos locales pertenecientes 
a los kibutz cercanos. Esta inmunidad temporal dio vida al tenaz arraigo de su gente a sus 
tierras. 

A corto plazo, el éxito del jeque al-Huzayl a la hora de oponerse al desplazamiento de 1951 
fortaleció su posición dentro de los beduinos. Sin embargo, al mismo tiempo, este evento 

178 Yosef Tzur, “Los beduinos en el Néguev”, enero de 1953, AHH, documento K-90.4(5); véase también Basil Her-
man, Reporte mensual del gobernador militar del Néguev [en hebreo], 25 de diciembre de 1952, Archivos de las FDI 
y del Establecimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954. Acerca de la escolarización antes de 
1948, véase Aref Abu-Rabia, Bedouin Century: Education and Development among the Negev Tribes in the Twen-
tieth Century (Nueva York: Berghahn, 2001), págs. 73-79. 
179 Basil Herman, Reporte mensual del gobernador militar del Néguev [en hebreo], 26 de agosto de 1952, Archivos 
de las FDI y del Establecimiento de Defensa (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 20-405/1954; Minuta de la 
reunión del gobierno militar [en hebreo], 30 de junio de 1957, Archivos de las FDI y del Establecimiento de Seguri-
dad (AFDI), Kiryat Ono, Israel, documento 83-513/1967; Eliyahu Eilat, “Los beduinos en el Estado de Israel” [en 
hebreo], en LaMerhav, 14 de marzo de 1958 (disponible en: https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles; acceso 
del traductor: 5 de agosto de 2025). 

https://www.nli.org.il/he/newspapers/titles


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

206

hizo claro que los contactos que él había hecho con el movimiento sionista antes de 1948 no 
le garantizarían una inmunidad duradera. Las autoridades israelíes estaban decididas a des-
plazarlo con su gente y a seguir debilitando su posición si se resistía a ese desplazamiento. A 
finales de la década de 1950, el jeque al-Huzayl se había convertido gradualmente en el jeque 
de bolsillo al cual invitar a los eventos oficiales, y para entonces adornaba ocasionalmente 
las páginas de los periódicos israelíes, que jamás mencionaban los repetidos intentos de lo-
grar el desarraigo de él y de su tribu. Sin embargo, otros intentos ulteriores de desplazarlo 
fracasaron también. Al respecto, podemos decir que la detención del intento del gobierno 
militar, en 1951, de expulsar del Naqab noroccidental a todos los beduinos fue enormemente 
significativa para la presencia de los beduinos en el área, incluso pese al hecho de que los 
intentos de deteriorar el estatus del jeque al-Huzayl persistieron, y que llegaran a tener éxito. 

Los miembros de los kibutz también aprendieron una amarga lección. Por un lado, pese a su 
reciente decepción electoral y a la persistente fricción entre ellos como colonos y los bedui-
nos como pueblo indígena, estos se movilizaron para detener la operación de transferencia, 
o, al menos, para reducir su envergadura. Por otro lado, su protesta se basó en su autoimagen 
como protectores y patronos de los beduinos, así como en su ambigua situación. Su posición 
como socios de menor importancia dentro del bloque que detentaba el poder les daba un 
acceso privilegiado a varios recursos, así como a los altos círculos del poder estatal; al mismo 
tiempo, le imponía pesadas constricciones a sus acciones: su protesta se limitó a la invocación 
de los servicios prestados en el pasado por al-Huzayl, así como a la circulación de mensajes 
internos. Sus representantes políticos se abstuvieron de denunciar públicamente la campaña 
de desplazamiento porque esto expondría el involucramiento, en la expulsión de los beduinos, 
de varios oficiales de alto rango que eran miembros del Mapam, lo que daría ocasión a todo 
tipo de preguntas sobre el rol del kibutz mismo en ese proceso. Por tanto, cuando Riftin, 
miembro del Knesset, trajo a colación el asunto del desplazamiento de los beduinos en una 
sesión privada del Comité de Asuntos Exteriores y Seguridad del Knesset, Yadin se abstuvo 
de dar una respuesta directa y, con perspicacia, retó a Riftin a radicar una indagatoria pública 
ante el Ministerio de Defensa: “Me sorprenden mucho” las protestas de los miembros del 
kibutz –añadió Yadin–, “pues no hay uno solo de esos asentamientos que haya podido existir 
sin que al menos una tribu beduina haya sido expulsada del mismo lugar”.180 

Cuando, en enero y febrero de 1952, el gobierno militar reinició sus esfuerzos para desplazar 
a más beduinos al oriente, varios activistas del kibutz Shoval amenazaron con difundir noti-
cias sobre este asunto entre las ramas del partido si no se tomaban medidas. No obstante, solo 

180 Minuta de la reunión del Comité de Asuntos Externos y de Seguridad del Knesset [en hebreo], 3 de diciembre de 
1951, Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel. Yadin sabía que Mapam se abstendría de men-
cionar públicamente este asunto en el Knesset. Rostam Bastuni, miembro palestino del Knesset en representación de 
Mapam, pidió traer el asunto a colación en el Knesset, pero su petición fue rechazada. Véase la Minuta de la reunión 
del Comité Central de Mapam [en hebreo], 9 de septiembre de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad 
Yaari, Israel, documento 90.64(3); Memorando de los kibutz Mishmar HaNegev, Shoval, Safiah (ahora llamado Beit 
Kama) y Dvir dirigido a Riftin y a Ben-Aharon, AFDI, documento 120-79/1954. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

207

fue hasta octubre de 1952 que el Mapam logró convenir la formación de un comité de ins-
pección que convocó a Hanegbi para que explicara sus acciones ante este.181  Al mismo 
tiempo que intentaba hacer que la responsabilidad no recayera sobre sí mismo, Hanegbi con-
firmó que “no descartaba la necesidad de [que hubiera] desplazamientos (deportaciones) por 
mor de la seguridad y del desarrollo”, aunque afirmó que había recomendado no dar este paso 
de inmediato. Al mismo tiempo, Hanegbi confirmó que “la intención del ejército es debilitar 
el estatus de las tribus desplazadas para que así abandonen las fronteras del país”. Hanegbi 
añadió que otros oficiales que eran miembros del Mapam “están forzados también a llevar a 
cabo políticas que van en contra de la línea del partido”.182 El comité perdió el tiempo y 
expidió su reporte sumario solo un año después, al ser urgido a hacerlo por otra apelación de 
urgencia. Sin embargo, incluso en ese momento, el Mapam encontró difícil alcanzar una de-
cisión con respecto a Hanegbi, que, en el entretanto, se había convertido en un empresario 
privado que obtenía, bajo la protección del gobierno militar, rentas excedentarias de los be-
duinos.183 Esta incomodidad no se confinó al partido matriz: la posición contradictoria de los 
colonos sionistas de izquierdas también se pudo ver a flor de piel en la reunión general del 
kibutz Shoval que se celebró justo después de la compleción de las fases principales de la 
operación de desplazamiento. El secretario del comité político del kibutz, de nombre Don 
Merov, preguntó si era cierto el rumor “de que recibimos tierras a expensas de los árabes 
[desplazados]”. Se le dijo, de manera concisa, que, en efecto, habían recibido tierras de cuatro 
tribus beduinas que habían sido sacadas de allí recientemente.184 

Por último, la transferencia de los beduinos socavó su sensación de seguridad y dejó huellas 
profundas en su consciencia social. Al resumir la campaña, Hanegbi anotó que esta había 
instilado en los beduinos un sentimiento de privación y de “inseguridad acerca de su estatus 
dentro del estado”.185 Un año después, la conclusión de Herman, su sucesor, fue la siguiente: 
“Entre los beduinos hay un temor de que el desarrollo de los asentamientos judíos los empu-
jará a salir de sus tierras”. Herman añadió que el “impacto de la última operación de transfe-
rencia de las tribus, llevada a cabo en 1951, aún se siente fuertemente”, e incluso entonces, 
los beduinos se sienten “inseguros de su tenencia de la tierra”, un sentimiento que prevalece 

181 Carta del Secretariado del kibutz Shoval al Concejo Central de Mapam [en hebreo], 28 de enero de 1952, Archivo 
de HaShomer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90.110(6); Aharon Cohen, Nota de una conversación, 10 de 
enero de 1952, AHH, documento 95-11.10(1); Carta de Eliezer Be’eri a Yosef Tzur [en hebreo], 5 de noviembre de 
1952, Archivo de HaShomer HaTzair, Yad Yaari, Israel, documento 90.37(6); Carta de Yirmiyahu Shmueli a Comité 
Central de Mapam [en hebreo], 21 de octubre de 1952, Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel, 
documento 90.110(6). 
182 Reporte de Shlomo Tilman y Shmuel Cohen ante el Comité Central de Mapam, AHH, documento 90.110(6). 
183 Carta de Shlomo Tilman a Meir Talmi [en hebreo], 6 de diciembre de 1953, Archivo de HaShomer HaTzair, Yad 
Yaari, Israel, documento 90.41(1). Sobre la actividad de Hanegbi en su faceta de empresario colonial, véase Algazi, 
“Ganancias coloniales”, págs. 172-183, 186 y 194. 
184 Minuta de la Asamblea General del Kibutz Shoval [en hebreo], 26 de noviembre de 1951, Archivo del Kibutz 
Shoval (AKS), Shoval, Israel. 
185 Hanegbi, “La situación de los beduinos en Israel”, AFDI, documento 20-405/1954. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

208

incluso “entre las tribus que han estado en la misma tierra por generaciones”.186 Los miem-
bros del Knesset que visitaron el área ese año también escucharon decir a los beduinos que, 
después de ser “sacados de sus lugares, estos no sienten que posean las tierras que se les 
dieron”, es decir, las tierras a las cuales fueron transferidos.187 

Durante toda la operación, fueron los portavoces de los tales “nómadas” los que exigieron 
repetidamente que se les permitiera residir en sus tierras de manera permanente, mientras que 
las autoridades israelíes se rehusaron consistentemente a comprometerse a terminar el pro-
ceso de desplazamiento y reasentamiento. Esto está en línea con el principio doble formulado 
por los sionistas ya en 1950: “estabilizar” y “concentrar” forzosamente a los beduinos y, al 
mismo tiempo, “mudarlos” una y otra vez para socavar su convicción de que ellos poseían la 
tierra.188 Esto estaba en el núcleo de la praxis del sionismo colonizador de asentamientos; 
este principio doble permeó los cambiantes planes del estado sobre el asunto de los beduinos 
en las décadas que siguieron: se los desplazó forzosamente, se los expulsó, se indujo su éxodo 
fuera del Naqab y se los concentró en pueblos. 

Así pues, la campaña de desplazamientos de 1951 en el norte del Naqab indica –en contravía 
de la percepción común de que el conflicto persistente entre el Estado de Israel y sus ciuda-
danos palestinos en el Naqab es una confrontación entre un “estado moderno” y unos “nó-
madas” tenaces a los cuales el estado busca sedentarizar– que la sedentarización y la noma-
dización forzadas funcionaron como dos momentos entrelazados por la versión local del co-
lonialismo de asentamientos en el Naqab. Cualquier intento de reducir el proceso a uno solo 
de estos dos momentos pasa por alto su dinámica principal: la concentración forzada de los 
beduinos requería de su desplazamiento repetido, en un proceso de asentamiento y reasenta-
miento. Una oleada de asentamientos requería del desarraigo de los beduinos y de su reasen-
tamiento, mientras que una oleada subsiguiente de colonización podía llevar (como ocurrió 
de manera repetida, en efecto, en las décadas que siguieron después de 1951) al deterioro de 
la estabilidad frágil lograda por los desplazados después de su desplazamiento, y a la reno-
vación de las campañas de desplazamientos. El colonialismo de asentamientos no es una 
estructura terminada y estática, sino un proceso social estructurado, dinámico y contradicto-
rio.  

186 Basil Herman, Reporte anual sobre 1952 [en hebreo], 19 de febrero de 1953, Archivos de las FDI y del Estable-
cimiento de Defensa, Kiryat Ono, Israel, documento 19-522/1957. 
187 Minuta del Comité de Asuntos Internos del Knesset [en hebreo], 30 de junio de 1953, Archivos Estatales de Is-
rael, Jerusalén Occidental, Israel, documento K-63/9. 
188 Coronel Tzvi Tzur, “El problema de los beduinos en el Néguev”, AFDI, documento 846-721/1972; véase antes, 
pág. 169, nota 27. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

209

Referencias 

Archivos 

Archivos Estatales de Israel (AEI), Jerusalén Occidental, Israel. 

Archivos de las Fuerzas de Defensa de Israel [FDI] y del Establecimiento de Defensa (AFDI), 
Kiryat Ono, Israel. 

Archivo de HaShomer HaTzair (AHH), Yad Yaari, Israel. 

Archivo del Kibutz Shoval (AKS), Shoval, Israel. 

Archivos Sionistas Centrales (ASC), Jerusalén Occidental, Israel. 

Publicaciones: 

Gadi ALGAZI, “Ganancias coloniales bajo la sombra del gobierno militar” [en hebreo], en 
Lev Grinberg & Daniel De Malach (eds.), Colonization and Resistance in Israel/Palestine: 
Selected Issues and Historical Events in a Long-Term Perspective (Jerusalén: Van Leer Ins-
titute Press, 2023), págs. 164-207. 

‘Arif AL-‘ARIF, Historia de Bi’r al-Sab’ y sus tribus [en árabe] (Jerusalén: editor desconocido, 
1934). 

Salih AL-ASAD, “Cambios en el valor y el uso de la tierra entre los beduinos urbanizados del 
Néguev: El caso de Laqiyya” [en hebreo] (Tesis de maestría, Universidad Ben-Gurion del 
Néguev, Beersheba, Israel, 2006). 

David BEN-GURION, Diarios de guerra 1947-1949 (Tel Aviv: Casa Editorial del Ministerio 
de Defensa, 1982). 

Hillel COHEN, Good Arabs: The Israeli Security Agencies and the Israeli Arabs, 1948-1967 
(Berkeley: University of California Press, 2010). 

Ibrahim ABU JABER, Al-Araqib: La historia, la tierra, el hombre [en árabe] (Nablus: Univer-
sidad Nacional de An-Najah, 2018). 

Alexandre KEDAR, Ahmad Amara & Oren Yiftachel, Emptied Lands: A Legal Geography of 
Bedouin Rights in the Negev (Stanford: Stanford University Press, 2018). 

Emilie LE FEBVRE, “A Shaykh’s Portrait: Images and Tribal History amongst Bedouin in the 
Negev”, en Anthropology & Photography, n° 2 (2016), págs. 1-22. 

Emanuel MARX, Bedouin of the Negev (Manchester: Manchester University Press, 1967). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

210

Emanuel MARX & Avinoam Meir, “Lands, Towns and Planning: The Negev Bedouin and the 
State of Israel”, en Geography Research Forum, n° 25 (2005), págs. 45-47. 

Avinoam MEIR, As Nomadism Ends: The Israeli Bedouin of the Negev (Boulder: Westview 
Press, 1997). 

Benny MORRIS, The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited (Nueva York: Cam-
bridge University Press, 2004). 

Mansour NASASRA, The Naqab Bedouins: A Century of Political Resistance (Nueva York: 
Columbia University Press, 2017). 

Chanina PORAT, “Asentamientos, política de desarrollo y los beduinos del Néguev, 1948-
1953 [en hebreo], en Iyunim Bitkumat Israel, n° 7 (1997), págs. 425-426. 

Chanina PORAT, Del silvestrismo a los campos verdes: el desarrollo y asentamiento del 
Néguev 1949-1956 [en hebreo] (Beersheba: Universidad Ben-Gurión del Néguev, 2002). 

Aref ABU RABIA, Bedouin Century: Education and Development among the Negev Tribes in 
the Twentieth Century (Nueva York: Berghahn, 2001). 

Sophie RICHTER-DEVROE, “Biography, Life History and Orality: A Naqab Bedouin Woman’s 
Narrative of Displacement, Expulsion and Escape in Historic Southern Palestine, 1930-1970”, 
en Hawwa, vol. 14, n° 3 (2016), pág. 320. 

Eid AL-TURI, “La historia de la tribu al-Malahi según David Alon”, en Rafi Malka (ed.), El 
reino de los animales: Leyendas y cuentos folclóricos beduinos sobre los animales [en hebreo] 
(Lahav y Jerusalén: Joe Alon Center y Ariel Press, 1996). 

Ze’ev TZUR, El kibutz ha-Meuchad en el asentamiento de Eretz Israel [en hebreo] (Ramat 
Gan: Yad Tabenkin, 1979-1986). 

Muhammad ‘Alyan AL-‘USAYBI, “Testimonio y entrevista con el jeque Sayyah Abu 
Mdighem a-Turi” [en árabe y hebreo], en Omar Aghbariya (ed.), Remembering al-‘Araqib 
(Tel Aviv: Zochrot, 2009). 

Eyal WEIZMAN & Fazal Sheikh, The Conflict Shoreline: Colonization as Climate Change in 
the Negev Desert (Göttingen: Steidl, 2015). 

Havatzelet YAHEL & Ruth Kark, “Israel Negev Bedouin during the 1948 War: Departure and 
Return”, en Israel Affairs, vol. 21, n° 1 (2015), págs. 64-83. 

Zeev ZIVAN, Relaciones fronterizas judeo-beduinas en el Néguev, 1940s-1950s [en hebreo] 
(Beersheva: Centro del Néguev para el Desarrollo Regional, 2017). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 161-211 

211

Notas del traductor

i Aquí, la elección del nombre es significativa. Mientras que Naqab es la transliteración al alfabeto latino del 
nombre árabe de la región desértica ubicada al sur del actual Estado de Israel, es decir, al sur de la cuenca 
occidental del río Jordán, Néguev es la hispanización de la transliteración latina del nombre hebreo de esta 
misma región. A título propio, el autor usa Naqab a lo largo de todo el artículo, mientras que solo usa Negev (y 
el traductor solo traduce Néguev) cuando cita fuentes israelíes o se refiere a ellas, ora trátese del gobierno 
colonial, ora trátese de los colonos izquierdistas de la región. 

ii La expresión procede de la conceptualización anglófona de settler-colonialism, pero el castellano es mucho 
menos permisivo con los guiones y el concepto ha hecho mucha menos carrera en lengua hispana. Colonialismo 
de asentamiento es aquel colonialismo que, en lugar de gobernar directamente sobre la población indígena y de 
organizar su explotación económica, convierte en prioridad el empuje, marginalización o expulsión de la po-
blación indígena con fines de reemplazo, sea súbito, sea gradual. En estos casos, el colonizador organiza la 
fundación de nuevos asentamientos. A diferencia de la mayoría de las fundaciones coloniales observables en 
Hispanoamérica, que dependían de la población indígena que habitaba en la zona (pues esta era encomendada 
y debía ser evangelizada), el colonialismo de asentamiento depende primordialmente de la limpieza étnica por 
expulsión o exterminio, de manera que no haya más población indígena, o esta se reduzca drásticamente, allí 
donde ha sido fundado el nuevo asentamiento. Para el lector interesado, recomiendo con ahínco las investiga-
ciones publicadas por la revista Settler Colonial Studies. 

iii Tras la guerra de 1948, el gobierno israelí expidió la Ley de Propiedades de los Ausentes. En ella, sobre el 
entendido de que las personas que habían abandonado sus propiedades durante la guerra habían perdido el 
derecho legal a ellas, el gobierno israelí autorizó la expropiación de más de la mitad de las tierras del actual 
Israel, que fueron puestas bajo control del Custodio de la Propiedad de los Ausentes del Estado de Israel, una 
nueva institución fundada para el efecto de distribuir las tierras de los propietarios palestinos que habían tenido 
que dejarlas durante la guerra. Está de más aclarar que la expropiación de esas tierras era un objetivo de la 
política israelí desde el momento mismo en que las tropas sionistas se organizaron en previsión del fin del 
Mandato Británico de Palestina, y que la afirmación ocasional de que los desplazados de la Nakba salieron de 
sus tierras para ayudar a los ejércitos de los estados árabes tiene poca base empírica y poca lógica, si se consi-
deran las cargas que una guerra tan sangrienta impuso sobre las poblaciones civiles rurales. Para un análisis 
clásico de este proceso, véase Ilan Pappé, La limpieza étnica de Palestina (Barcelona: Editorial Crítica, 2008). 

iv Pese al uso, muy documentado, de “lira” por parte de las fuentes hebreas, el circulante vigente en la zona en 
octubre de 1951 (fecha del archivo citado) seguían siendo las monedas acuñadas y los billetes emitidos por la 
administración colonial británica con el nombre de Libra palestina y la abreviación ₤P. Esta divisa sería abolida 
y sacada de circulación por el recién creado gobierno israelí en junio de 1952, ocho meses más tarde. 

v El dunam es una unidad de área usada en lenguas turca y árabe, procedente de la legislación otomana. Su valor 
histórico, aunque muy variable, se basaba en la definición legal: “cuarenta pasos normales de largo y de ancho”, 
a su vez un cálculo de la cantidad de tierra que podía ararse en un día. El dunam métrico, una medida moderna, 
se define como una decárea, es decir, como la décima parte de una hectárea, y fue adoptado durante el Mandato 
Británico de Palestina. 



Reseñas 

Viren Murthy 

Dilnoza Duturaeva 



212

Viren Murthy, Pan-Asianism and the legacy of Chinese Revolution (Chi-
cago: University of Chicago Press, 2024). 

En un contexto mundial en el que el sistema económico viene acumulando más tensiones y 
crisis de las que se le hubieran augurado al final de la Guerra Fría, y en el que el equilibrio 
de poderes a nivel mundial se hace más débil entre guerras no resueltas y radicalismos na-
cionales, Viren Murthy nos presenta un libro en el que discute con el pensamiento panasiático 
del siglo XX para evaluar qué elementos de este se encuentran en la visión de futuro que 
parece surgir como contrapropuesta al capitalismo occidental que ha dominado la escena 
mundial desde la posguerra. Asia es un continente profundamente diverso, y por ello la uni-
dad de este no pasa por la identificación entre sus pueblos y naciones, sino por la propuesta 
de transformación del mundo que viene tanto de sus cambios internos como de la resistencia 
al avance imperial de Occidente. El libro aborda un gran número de discusiones filosóficas 
que tuvieron lugar desde principios del siglo XX hasta la posguerra, y en ellas identifica los 
contenidos del movimiento panasiático que se postularon como la base de una transformación 
del mundo. Más importante aún, el autor discute la vigencia de la narrativa asiática como 
alternativa al capitalismo, y busca elementos para dar continuidad al diálogo entre el pana-
sianismo, el marxismo y el Tercer Mundo. De esta forma, el libro nos brinda una reinterpre-
tación del panasianismo como línea de pensamiento en clave de nuestro presente.  

Se abordan diferentes momentos de la historia de Asia, y se analizan los fenómenos que de 
allí surgieron. El avance colonial de Japón durante el segundo imperio lleva a una discusión 
sobre la redefinición de la modernidad y la responsabilidad después de la guerra; la Revolu-
ción China, cuyo potencial transformador el autor quiere reivindicar, es motivo para hablar 
de nacionalismo y de izquierda política, preguntándose por su pertinencia actual. También se 
abren otras tensiones relevantes para analizar el rol de Asia en los cambios en el sistema 
mundo, como el triunfo de la subjetividad y su relación con la libertad, la narrativa de la 
civilización y el vínculo que normalmente se le confiere al desarrollo del capitalismo, el con-
traste entre las libertades individuales absolutas y la libertad que surge de la vida ética y 
colectiva, y la posibilidad y finalidad de pensar el mundo todavía como una utopía. El libro 
está organizado en seis capítulos que giran en torno a pensadores particulares y rescatan sus 
debates con otras figuras del pensamiento asiáticas u occidentales. Veremos a continuación 
los principales desarrollos y aportes de estas partes. 

La primera parte se remonta a los orígenes históricos del panasianismo, cuando China y Ja-
pón se integraron al sistema mundial capitalista, y, como respuesta a esto, la imagen de Asia 
ante Occidente se dibujó negativamente, un lastre que hay que dejar atrás para que esta inte-
gración sea exitosa. Aquí, el autor usa el desacuerdo entre los pensadores Fukuzawa Yukichi 
y Okakura Tenshin (1863-1913) para rastrear los inicios del movimiento. Por un lado, Fuku-
zawa propuso la narrativa de que Japón debía “dejar Asia” para caminar hacia el progreso 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 212-214

213

que occidente encarnaba. Esta construcción de una imagen occidental contrapuesta a la na-
turaleza asiática que era necesario seguir para lograr una transformación positiva fue alimen-
tada por pensadores como Hegel, quien resaltó la imposibilidad de separar la subjetividad de 
la sustancia objetiva, es decir, de una vida social regida por la religión que no está separada 
de la política. Esta falta de desarrollo subjetivo haría que lo oriental permaneciera atada a la 
sustancia de la vida en comunidad, lo cual haría que no transitara la senda del progreso. Por 
otro lado, Okakura se opone a esta imagen negativa de Asia, y busca elementos de unidad en 
el continente que le llevan a sostener la riqueza cultural y artística, en especial el surgimiento 
de las religiones, como bases de una búsqueda del sentido de la vida. Okakura es también 
crítico de la relación entre la civilización occidental y la libertad, pues reconoce que la pri-
mera se ha erigido sobre el avance imperial marítimo y terrestre de Europa sobre los pueblos 
de Asia. De esta manera, enaltece la riqueza cultural y la unidad por un lado, pero también 
plantea al continente como víctima de una modernidad occidental que la ve de forma despec-
tiva y amenaza con arrasarla.  

El intelectual japonés Ōkawa Shūmei es seguidor de esta perspectiva contra la modernidad 
capitalista, y criticó fuertemente el imperialismo que surge de este. Sin embargo, al llevar a 
la práctica sus ideas, estas fueron absorbidas por el nacionalismo japonés de posguerra que 
terminó perpetuando la modernidad capitalista centralizada. Su propuesta inicial defendía la 
configuración de una alternativa del sistema político moderno basado en la solidaridad entre 
naciones asiáticas y sus diversos sistemas éticos. Además, era un acérrimo crítico del impe-
rialismo occidental, pero su proyecto de superarlo terminó brindando elementos para el sur-
gimiento de un nuevo orden global capitalista. No obstante, pese a estas contradicciones, el 
movimiento panasiático durante la posguerra, de la mano de pensadores como Takeuchi Yos-
himi, resurge repensando el rol de Asia y las naciones cambiantes, como China y Japón, 
dentro del nuevo panorama internacional. Murthy rescata aquí las bases de solidaridad global 
y la necesidad de crear comunidades más allá de las fronteras geográficas asiáticas, con lo 
que se abre el debate sobre los puntos en común del panasianismo con el tercer mundo, y los 
caminos para fortalecer nacionalismos menos agresivos que llamen a la unión. En este punto 
es necesario reconciliar actuaciones durante la Segunda Guerra Mundial como la expansión 
imperial japonesa, con este discurso de solidaridad, por lo que se subraya la necesidad de 
preservar la memoria de la guerra como elemento necesario para la reconciliación, en espe-
cial entre China y Japón.    

China también constituye un foco central del análisis, vista desde sus pensadores propios y 
desde otros panasianistas que han discutido el papel que tuvo después de la Revolución China. 
Desde temprano en el siglo XX, se encuentran posturas de filósofos chinos de corte naciona-
lista, como Kang Youwei, Zhang Taiyan y Li Dazhao, que encuentran en el repliegue y la 
unidad nacionales una salvación frente al avance occidental. Estas posturas se negaron a 
identificar en China una etapa atrasada dentro de la narrativa lineal del progreso, y a trazar 
las etapas de este como el único e inevitable camino de todas las naciones. El autor añade 
que esto plantea a las llamadas naciones en desarrollo una postura pasiva en la que solo 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 212-214

214

pueden esperar transitar un camino ya trasado, y no pueden ser dueñas de su propio destino 
ni decidir la dirección hacia la que se dirigen. A este pensamiento se suma Takeuchi Yoshimi 
un poco más adelante, reivindicando la capacidad de agencia que históricamente ha tenido 
China, y rechazando su imagen atrasada y estancada. La china contemporánea también 
emerge a propósito de intelectuales como Wang Hui (1959-), quien sostiene que el legado 
panasianista sobrevivió el siglo XX y actualmente aporta elementos relevantes para construir 
alternativas al sistema mundial capitalista. 

Aunque se plantea al principio que los debates y los aportes de este a los procesos históricos 
se hacen desde la intelectualidad, pero también desde lo popular, las narrativas están cons-
truidas casi en su totalidad a partir del pensamiento de filósofos e intelectuales de otras ramas 
que han pensado el mundo en una clave bipolar entre oriente y occidente. Constituye un 
esfuerzo muy completo por rescatar las cosmovisiones que animan las directrices que rigen 
los diferentes países asiáticos, así como por plantear una agenda de relaciones internacionales. 
El autor está de acuerdo con que el panasianismo sigue vivo, y no solo en los discursos que 
centran el análisis en el crecimiento económico asiático, sino también en las raíces profundas 
de una lucha política y social. Finalmente, Murthy subraya que el verdadero potencial del 
panasianismo en la actualidad es el de tener los elementos necesarios para imaginar futuros 
posibles por una senda posimperial y poscapitalista.  

LUISA ROJAS MONROY



215

Dilnoza Duturaeva, Qarakhanid Roads to China: A History of Sino-Tur-
kic Relations (Leiden y Boston: Brill, 2022). 

Hay una afirmación muy conocida sobre el Imperio Mongol. Al unir toda Asia dentro de una 
misma estructura política, avivó a tal punto el comercio entre occidente y oriente que dio fin 
de golpe a la “crisis de la ruta de la seda”, de varios siglos de duración, y sentó las bases de 
nuestro mundo interconectado, cuya trayectoria histórica de interconexión nos viene de en-
tonces. La afirmación está en circulación desde los debates entre Abu-Lughod y Wallerstein, 
en que estaba en entredicho la definición del concepto de sistema-mundo, así como la crono-
logía del sistema-mundo en el que vivimos. 

Por fuera de esos términos, he querido reseñar para nuestros lectores un libro que debería 
servirnos para evaluar una vez más esa afirmación sobre el Imperio. No cabe duda del gran 
poder integrador que tuvo la expansión gengiskánida, y de lo importante que es como hecho 
histórico para el proceso de larga duración de la extensión de la modernidad por el mundo. 
Esto es así parcialmente debido a que la expansión mongola fue aparejada a una expansión 
de las rutas de comercio de los siglos XIII y XIV. Sin embargo, para afirmar que existió dicha 
expansión, no se requiere de una crisis de la ruta de la seda en las décadas inmediatamente 
anteriores a las conquistas de Chinggis Qa’an. Con los recientes descubrimientos arqueoló-
gicos, además, no parece que sea posible seguir sosteniendo ese punto de vista. 

El libro de Dilnoza Duturaeva es una exploración histórica sobre esa especie de prehistoria 
de la interconexión mongola. Mediante la revisión de la evidencia arqueológica y de fuentes 
tanto islámicas –incluidas las escasas fuentes qarajaníes que nos han sido legadas–1 como 
chinas, la autora explora la organización de las rutas comerciales que atravesaban Asia Cen-
tral para conectar a China con el occidente del continente eurasiático, una de las alternativas 
de conexión, siendo la otra aquella que se remontaba al navegar por las costas del Océano 
Índico, rodeando Asia.2 En esta reconstrucción, dos salvedades son importantes: en primer 

1 En este punto, quisiera escapar un poco a mis funciones como reseñador y recomendar un libro al lector, sobre todo 
aquel poco informado sobre la tradición túrquica preotomana: Robert Dankoff, From Mahmud Kaşgari to Evliya 
Çelebi: Studies in Middle Turkic and Ottoman Literatures (Estambul: The Isis Press, 2008), que contiene una buena 
variedad de estudios sobre la literatura qarajaní. Naturalmente, el lector es libre de acceder por su cuenta a las prin-
cipales fuentes qarajaníes: el Dīwān Lughāt at-Turk, de Maḥmūd al-Kāshgari, y el Qutadghu Bilig, de Yūsuf Khass 
Hajib Balasaghuni, profusamente estudiados en el libro de Robert Dankoff. Sé solo de las traducciones de estos libros 
al inglés a cargo del ya citado Robert Dankoff: Mahmud al-Kashgari, Compendium of the Turkic Dialects (Duxbury: 
Office of the University Publisher of Harvard University, 1982-1985), 3 vols., y Yusuf Khass Hajib Balasaghuni, 
Wisdom of Royal Glory: A Turko-Islamic Mirror for Princes (Illinois: University of Chicago Press, 1983). 
2 Ver Angela Schottenhammer, “La misión de Yang Liangyao ante el califa de Bagdad, año 785: ¿Evidencia de una 
temprana alianza sino-árabe?” en este mismo número de Asiática: Miscelánea de orientes (vol. 2, n° 2 [2025], págs. 
8-86) para una reconstrucción de la ruta de navegación a lo largo del Océano Índico durante el siglo VIII, desde el
actual Omán hasta China. La ruta parece haberse mantenido varios siglos más, aunque sería relativamente abando-
nada durante la era Ming. Además, es incluso posible que esa ruta se extendiera a lo largo de la costa oriental africana. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

216

lugar, la literatura qarajaní a nuestro alcance es escasa (ver nota al pie de página 1 de esta 
reseña); en segundo lugar, las fuentes chinas han sido dejadas de lado por los turcólogos, que 
con mucha frecuencia asumen que el examen histórico de los pueblos túrquicos medievales 
depende solo del conocimiento de las lenguas túrquicas, persa y árabe. Esto significa, nos 
dice Duturaeva, que la historia qarajaní se ha reconstruido exclusivamente a partir de fuentes 
islámicas por puro desconocimiento, pues entre los historiadores de los pueblos túrquicos 
hay poca consciencia de la extensión del conocimiento histórico, geográfico y etnográfico de 
los chinos sobre los demás pueblos de Asia tanto en la Antigüedad tardía como en el me-
dioevo.3 Estas fuentes han de sacarse del olvido, insiste Duturaeva, porque contienen infor-
mación que les es exclusiva o porque confirman, o ayudan a interpretar, las fuentes qarajaníes. 
Con base en las fuentes chinas, por ejemplo, puede hacerse una lista parcial fechada de cara-
vanas qarajaníes que viajaron hacia China con motivos diplomáticos y comerciales. Estas 
mismas fuentes suelen hacer mención de algunos de los artículos traídos a China por los 
qarajaníes, lo que permite ahora certificar la llegada al Extremo Oriente de mercancías desde 
tierras bálticas y escandinavas, no solo levantinas y mesopotámicas.  

El libro tiene una introducción en que se relatan esos problemas de fuentes y se da una cro-
nología algo detallada de la entidad política de los qarajaníes. A esta introducción siguen seis 
capítulos: primero, “El mundo qarajaní”; segundo, “Entre el mundo islámico y la China Liao”; 
tercero, “Enviados y comerciantes en la China de la dinastía Song del norte”; cuarto, “Antes 
de China: Dunhuang, Turfan y Tíbet”; quinto, “China y los aliados de los qarajaníes”; sexto, 
“Más allá de las rutas qarajaníes de la seda”. Después de esta rica lectura, el lector encontrará 
unas conclusiones muy bien pensadas y cuatro anexos, dos de ellos fragmentos de fuentes 
chinas, un tercer anexo para que pueda revisar todas las misiones qarajaníes ante la China 

No hace falta aclarar que el Imperio Mongol jamás tuvo dominio de muchas salidas al Océano Índico, habiéndose 
mantenido fuera de India, Indochina y la península Arábiga. 
3 Sobre este punto, quiero señalar al lector la completa coincidencia de este juicio sobre el estado del estudio de los 
pueblos túrquicos con la reflexión final que podrá hallar en Stephen G. Haw, “Reevaluación del rol de la lengua persa 
en la China de la dinastía Yuan”, en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-
69. Cito aquí en extenso el párrafo final de ese artículo: “Por mucho tiempo, el estudio de los mongoles, de sus con-
quistas y de su imperio ha estado dominado por estudiosos del persa. Se ha pretendido que las fuentes persas, parti-
cularmente el Jāmi’ al-Tavārīkh de Rashīd al-Dīn, son las más importantes para este estudio. Naturalmente, las obras 
de Juvainī, de Rashīd al-Dīn, de Wassāf, y de otro par de historiadores persas son obras extremadamente importantes. 
Sin embargo, las fuentes fundamentales son, sin duda, fuentes chinas. Esto no debería sorprender a nadie. Después 
de todo, los mongoles vivieron como vecinos cercanos de los chinos desde fecha muy temprana. […] Además, los 
chinos llevaban registros históricos excelentes, y lo habían estado haciendo de manera continua durante siglos antes 
del ascenso de los mongoles. Mucho antes de que alguien en Persia siquiera escuchara hablar de los mongoles, los 
chinos ya estaban escribiendo sobre ellos”. Esa última anotación, que los chinos ya escribían sobre los mongoles 
antes de que nadie en Persia oyera hablar de ello, vale también para los pueblos túrquicos, salidos también de las 
mismas estepas subsiberianas y del Asia Central.
La apreciación entre varios estudiosos de las fuentes chinas parece ser que varios fenómenos panasiáticos, como las
expansiones túrquica y mongola, deben ser revaluados en su totalidad, pues las fuentes chinas han sido excluidas de
la formación de nuestra imagen sobre esos fenómenos. Parece ser que estamos hablando, pues, de hechos históricos 
muy relevantes que van desde las migraciones hunas (en china, de los xiongnu) hasta la caída del Imperio Mongol,
con todo lo que tuvo de trascendental para la formación de las redes globales que darían pie a la extensión de la 
modernidad.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

217

Song que hayan sido registradas en las fuentes chinas (la salvedad de que muchas misiones 
pudieron no ser registradas la hallará el lector a lo largo de todo el libro) y un cuarto anexo 
titulado “Glosario de signos chinos”. 

Hablemos del primer capítulo. Vecinos de China desde hacía siglos como parte de los pueblos 
túrquicos, los qarajaníes vivieron un siglo X que representaría un punto de inflexión en su 
historia: al tiempo que su conquista de los reinos túrquicos de Jotán y Kucha (ambos territo-
rios están ubicados hoy dentro de la provincia de Xinjiang, actual República Popular China) 
los acercaba más a China, su conexión con los persas y los selyúcidas propiciaría un vertigi-
noso proceso de conversión al islam con dos consecuencia principales: la islamización del 
estado y el establecimiento de vínculos identitarios parciales con otras entidades políticas 
islámicas. La obvia adopción de la cultura y la ley islámica vino acompañada de un aumento 
del volumen del intercambio comercial y de la obtención de cierto prestigio ante los intelec-
tuales árabes y persas: los qarajaníes son, a partir del siglo X, parte de la ummah. Este pres-
tigio ante los musulmanes más establecidos, además de su recién ganada cercanía inmediata 
a los dominios de China, los haría más atractivos: “Estos hechos contribuyeron a la nueva 
imagen positiva de los turcos en el mundo islámico y se reflejaron en la representación de 
estos en China. Rápidamente, la historiografía china empezó a asociar estrechamente a los 
turcos con la cultura islámica” (pág. 36). Bajo esta nueva luz favorable –antes de su conver-
sión al islam, una asociación frecuente en los escritos chinos es la de los turcos con la rebelión 
de An Lushan, un jefe militar turco cuya rebelión tiene el lastre de ser considerada por los 
historiadores chinos, desde entonces y hasta hoy, como una de las causas fundamentales de 
la decadencia de la dinastía Tang, y del colapso político y la fragmentación territorial que 
siguieron a su caída–, los qarajaníes se hallarían en posesión de las ramas norteña y sureña 
de la ruta de la seda, y todo con una cultura trashumante que facilitaba su dedicación a los 
largos viajes que requería el comercio de entonces.  

Seguimos, en el segundo capítulo, con las relaciones entre China y el mundo islámico, con 
énfasis en los territorios Liao. Nos encontramos allí con un recuento detallado de las mercan-
cías que los qarajaníes se encargaban de hacer entrar al mercado chino. En general, pocas de 
esas mercancías se producían en los territorios qarajaníes. Además, de ciertas mercancías 
usadas para el abastecimiento del estado chino, como la importación de los excelentes caba-
llos de Asia Central para su uso militar, los chinos solían importar artículos de lujo para la 
corte, como almizcles o ámbar, u otros ítems reservados para el uso de personas ricas o de 
alto estatus, y pagaban con mercancías valiosas para los musulmanes que, con frecuencia, 
eran después intercambiadas por los qarajaníes con gentes de otros países. Estos listados 
pueden hallarse en fuentes contemporáneas, tanto túrquicas como chinas, o pueden recons-
truirse a partir de ellas. Dichas enumeraciones incluyen cosas muy variadas; reproduzco in 
toto una de esas listas, elaborada con ocasión del intercambio de regalos entre el sultán gaz-
naví y el khan qarajaní durante su encuentro en Samarcanda (actual Uzbekistán), para así dar 
una idea al lector: 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

218

Regalos del sultán Mahmud de Gazni a Yusuf Khadir Khan de los qarajaníes: 

• Cántaros de oro y plata
• Piedras preciosas
• Rarezas provenientes de Bagdad
• Telas finas
• Armas invaluables
• Caballos costosos con bridas de oro y espuelas incrustadas de joyas
• Diez elefantas con bridas de oro y espuelas incrustadas de joyas
• Camellos de Barda‘a con ornamentos de oro
• Lechos para los camellos, adornados con agujetas, cinturones y campanas de oro y

plata
• Lechos con brocados bordados y patrones tejidos
• Alfombras preciosas provenientes de Armenia; tapetes multicolor y uwaysi
• Piezas de telas bordadas
• Tela rosada proveniente de Tabaristán, con decoraciones
• Espadas de India
• Aloes qamari
• Sándalo maqasiri
• Ámbar gris
• Burras
• Pieles de las panteras de Barbary
• Perros de caza
• Halcones y águilas entrenadas para la cacería de grullas
• Gacelas y otros animales de juego.

Regalos de Yusuf Qadir Khan de los qarajaníes al sultán Mahmud de Gazni: 

• Caballos finos con ornamentación de oro
• Esclavos túrquicos (ghulāmān-i Turk) con cinturones y carcajes de oro
• Halcones y gavilanes
• Pieles de marta, ardilla, zorro y armiño
• Odres hechos de cueros
• Cuernos de khutū
• Telas raras y bordados de China
• Dārkhāshāk [tés y demás hierbas medicinales] chinos y otras cosas parecidas.4

Esos son los regalos del sultán al khan y viceversa. Quedan por fuera de este listado todos 
los intercambios entre los miembros de menor rango de una y otra comitiva. Así como 

4 Estos listados pueden encontrarse en las págs. 43 y 44 del libro reseñado. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

219

algunas mercancías chinas acabarían alcanzando Gazni (actual Afganistán) por vía qarajaní, 
de la misma manera acabarían ciertas mercancías así obtenidas de los gaznavíes, o de otras 
comitivas y mercaderes provenientes del mundo islámico, en manos de los chinos gracias a 
las gestiones de los intermediarios qarajaníes, otorgando a los qarajaníes la posición de que 
ya habían disfrutado los sasánidas y los sogdianos antes que ellos: la de intermediario privi-
legiado entre China y los demás países ubicados a lo largo de la ruta de la seda. 

Nos adentramos ya en el tercer capítulo. Cito a Duturaeva: “Lo que emerge de la lista de las 
mercancías qarajaníes [este tercer capítulo también abunda en dichas listas] transportadas a 
la China Song del norte es que el comercio qarajaní no era especializado, y que los qarajaníes 
comerciaban con China todo aquello que tuviera valor. Transportaban mercancías de Tur-
questán, Irán, India, Arabia y Europa para obtener a cambio telas, medicinas, metales precio-
sos y porcelana provenientes de China” (pág. 96). Este inmenso volumen de mercancías, 
traídas a China por caravanas mercantiles y por comitivas oficiales qarajaníes, obliga a le-
vantar una pregunta: ¿quiénes iban a China a intercambiar estos productos? El análisis de las 
personas, entre emisarios y mercaderes, trae varias sorpresas: primero, contra lo que se su-
pone con frecuencia de las sociedades musulmanas –particularmente en el caso de los pue-
blos túrquicos sobre la base de su supuesta incivilización, que les viene de su nomadismo 
originario–, de estos grupos participaban con independencia muchas mujeres nobles túrqui-
cas en posiciones de alto rango, e incluso participaban de ceremonias cortesanas allí donde 
hacían parte de una comitiva nobiliaria que iría a rendir tributo al emperador de China; se-
gundo, estas comitivas oficiales eran ocasión de intercambio comercial, casi tanto, o aún más, 
que las caravanas mercantiles que iban y venían entre los territorios chinos y los qarajaníes, 
por el simple hecho de que los miembros de las comitivas oficiales ganaban acceso no solo 
al mercado chino, sino también a las personas mejor posicionadas en China, haciéndose así, 
mediante el intercambio de regalos, con productos más difíciles de encontrar en las simples 
operaciones mercantiles de compraventa. Es decir, la distinción entre mercaderes y nobles 
qarajaníes que puede establecerse en principio debe ser matizada al menos para el caso del 
intercambio con China. 

Pero ¿por qué vías tenía lugar todo este comercio?, ¿por dónde viajaban todos estos viajeros? 
Dependiendo de la seguridad con que dominaran las rutas de acceso a China, e incluso del 
hecho de si las dominaban en absoluto, los qarajaníes llegaban a China por muchos lados. 
Pese a estar frecuentemente en guerra con los tangut y los kitán, vecinos orientales de China, 
los qarajaníes accedían a ese mercado mediante el uso de los corredores de Hexi y Gansu. 
Sin embargo, esa misma beligerancia que les había permitido el acceso a ambas rutas funcio-
naba también en contra: la pérdida del dominio de las tierras fronterizas, tanto cuando las 
perdían ellos como cuando las perdían los chinos, dificultaba de inmediato el acceso. Por esa 
razón, el mantenimiento de buenas relaciones diplomáticas con otros estados en las fronteras 
de China era esencial, pues si las rutas de Hexi y Gansu se perdían, era necesario encontrar 
caminos alternativos a China. Por tanto, los qarajaníes cultivaron redes amistosas con varios 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

220

pueblos uigures (por ejemplo, los uigures de Xizhou y de Ganzhou)5 y con el reino tibetano 
de Tsongkha, proveyéndose así de rutas alternativas, un logro que dejó sus marcas en el co-
nocimiento geográfico islámico, pues permitió a varios musulmanes describir territorios del 
Tíbet y de las actuales Xinjiang y Mongolia a los que no habrían tenido acceso de otra forma. 

Esta posición no les daba un carácter monopólico en el establecimiento de relaciones con 
China, pero sí los convirtió en un intermediario crucial. El cruce del Himalaya es muy difícil, 
y el viaje por el Océano Índico requiere de buena navegación y salida al mar. Por tanto, 
muchos enviados viajaban por tierra a China y, para poder hacerlo, debían estar en buenos 
términos con los qarajaníes, lo cual dio a los qarajaníes cierta influencia comercial y diplo-
mática sobre otros pueblos más al occidente de Asia. De esto es buen ejemplo la mención en 
fuentes Song de misiones venidas de lejos y acompañadas por emisarios e intérpretes qara-
janíes. Sin embargo, las fuentes chinas dicen que estas misiones venían de Dashi y Miaoli. 
Es común encontrar el nombre Dashi con múltiples significados. El uso de Miaoli, menos 
frecuente, también debe ser aclarado. Después de una revisión de las fuentes contemporáneas 
de los siglos XI y XII, e incluso de comienzos del siglo XIII, Duturaeva llega a la conclusión 
de que Dashi se refería al sultanato selyúcida que acababa de hacerse con el poder sobre el 
califato abasí, y que Miaoli se refiere a los territorios gaznavíes, a quienes, en esta misma 
reseña, ya vimos sostener relaciones amistosas con los qarajaníes. Estas eran dos de las enti-
dades políticas más importantes de su tiempo, antes de la caída del Imperio Gaznaví ante el 
Imperio Selyúcida y la posterior fragmentación de los selyúcidas en múltiples reinos. Con 
esto, podemos justificar empíricamente la afirmación de que los qarajaníes estaban ubicados 
en una posición central dentro del sistema internacional de los siglos XI y XII. 

¿De qué dimensiones era este intercambio? Además del profuso intercambio diplomático y 
epistemológico de que tenemos conocimiento, en que los enviados qarajaníes establecían 
tratos con los emperadores Liao y Song y comparecían ante sus funcionarios, entregando 
información geográfica y etnográfica sobre los qarajaníes y los pueblos ubicados a su alre-
dedor sin contacto directo con China, sabemos también que la relación entre los qarajaníes y 
los chinos tenía un componente eminentemente comercial. Este es difícil de cuantificar. No 
contamos con series de precios y volúmenes intercambiados. Sin embargo, sí hay depósitos 
arqueológicos de productos llegados a China gracias a los qarajaníes (como tumbas con cien-
tos de recipientes de vidrio). Asimismo, sabemos de monedas chinas encontradas a todo lo 
largo de los territorios qarajaníes. Con una frecuencia muy baja, nos encontramos con fuentes 
cuantitativas, y estas resultan ser de una magnitud impresionante, que sugiere la existencia 
de una infraestructura comercial de gran envergadura y de mercados preparados para la pro-
cura y adquisición de grandes cantidades de ciertas mercancías: en específico, hay tres 
transacciones cuyos testimonios se han conservado y que permiten imaginar la intensidad del 

5 En esa época, los chinos conocían como uigures a aquellos pueblos túrquicos ubicados más cerca de su frontera, 
para entonces no completamente islamizados. Varios de esos grupos usaban una versión medieval del sistema de 
escritura que hoy llamamos uigur. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

221

comercio entre las dos partes: en el año 1080, las fuentes chinas registran la llegada de alre-
dedor de 64.000 kilos (100.000 jin) de olíbano en una caravana qarajaní de alrededor de 500 
camellos; en el año 1085, el gobierno Song compró doce mil caballos a una caravana qarajaní, 
suponiendo que se pagó un precio de 100 guan por cabeza (que era el precio estándar a finales 
del siglo XI), para un total de 1.200.000 guan; sabemos que, en el siglo XII, los ingresos por 
la venta de té, que se vendía a menos de 100 wen por cada jin (640 gramos) y a 1 wen por 
taza (que requiere entre 1 y 2 gramos de té), eran tales que el estado se abastecía de caballos 
mediante los ingresos obtenidos por la venta de licencias a los comerciantes de té, a 50 guan 
por el derecho a comerciar con 1500 jin de té y a 10 guan por 300 jin de té, y que creó para 
ello una Agencia del Té y los Caballos.6 Sabemos también, por último, que el gobierno Song 
tuvo que introducir el uso de papel moneda como manera de evitar la salida de metálico hacia 
el exterior, pues los pagos hechos a comerciantes extranjeros por sus productos eran tan vo-
luminosos que la producción siderúrgica china corría el riesgo de acabar, por completo, fuera 
del país. 

Volvemos a la afirmación inicial de esta reseña. La principal consecuencia empírica de este 
libro es que “nada nos permite hablar de una ‘crisis de la ruta de la seda continental’… du-
rante los siglos X-XII. La resurrección de las rutas de la seda después del colapso de la di-
nastía Tang, tan atribuida a los mongoles, puede empezar a historizarse a partir del periodo 
qarajaní” (pág. 210). Este hecho debería tener consecuencias empíricas sobre nuestra imagen 
del advenimiento de la modernidad y la globalización, tan en juego en la discusión, arriba 
mencionada, entre Abu-Lughod y Wallerstein: si la integración del Viejo Mundo tras la Pax 
Mongolica no representa un aumento súbito del comercio, sino que trajo consigo un aumento 
más modesto de un comercio que ya echaba raíces en una historia previa de varios siglos, 
¿no es el volumen comercial en el intercambio entre China y los qarajaníes, y la profusión de 
interconexiones necesarias para mantenerlo, parte de un proceso de constitución de la inte-
gración global (quiérase llamar esta sistema-mundo o no)? ¿Qué consecuencias derivaremos 
de un análisis parecido del volumen de intercambio entre China y Tíbet, que, por otras vías, 
jugaba en los siglos X-XII algo de esta misma función de intermediario que tenían los qara-
janíes? Ni hablar de otro análisis así en lo relativo a la ruta marítima, a veces interrumpida 
pero jamás dejada de lado, que llevaba de China a Omán. Si se me perdona cualquier desliz 

6 Este fragmento requiere de una breve explicación monetaria. Wen es una moneda tradicional con un hueco en el 
medio, usualmente cuadrado. Durante la dinastía Song, estas monedas se hacían, sobre todo, de plomo, cobre o hie-
rro. Gracias al orificio que tenían estas monedas en el centro, el dinero podía reunirse en cuerdas, casi como un collar 
de cuentas, en una unidad conocida como chuan o guan. Durante la era Song, esta unidad fue regularizada en 700 
wen por cuerda. Es decir, con los valores aquí comentados, hay que vender al menos cuatro kilos y medio de té para 
obtener un guan; o, lo que es lo mismo, hay que vender 45 kilogramos de té, el equivalente a 70 jin, para pagar la 
licencia mínima. Es decir, aproximadamente, por medio de la venta de licencias comerciales para el té, el estado Song 
se apoderaba de un excedente de alrededor del 23%: el comerciante debía poder comprar té por múltiplos de 300 jin 
para obtener así los réditos óptimos, para lo cual se requerían algo más de 40 guan, y debía además pagar los 10 guan 
con que quedaba autorizado a hacer semejante compra con fines comerciales. 
El requisito de obtener un permiso para comerciar con té podía ser levantado en ocasiones si los exportadores de té 
podían entregar caballos a cambio. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 215-222

222

hacia la teleología, tal vez podamos llevar más lejos esta pregunta. Esta integración del 
mundo, atestiguada aquí en el aspecto comercial, pero visible también en la extensión del 
islam y algunas vertientes del cristianismo a lo largo de China y los pueblos túrquicos, ¿qué 
consecuencias tiene para nuestra hipótesis sobre la formación del mundo moderno, que para 
el siglo XVI tenía sus bases ya en la China Qing, la India babúrida, el Imperio Otomano y 
los imperios ibéricos, bastante interconectados entre sí? 

JULIO MONTERROZA 


	Texto del mapa 2.pdf
	A.MdO, 2025, 2-2.pdf
	Portada 2, 2
	Contraportada
	Página editorial
	Índice
	Cuerpo. Versión 3. Apta para uso
	Artículos (banner)
	Cuerpo. Versión 3. Apta para uso
	Reseñas (banner)
	Cuerpo. Versión 3. Apta para uso




