ISSN: 3028 615X (en linea)

Miscelanea
de orientes

Primer semestre. 2025
Vol.2.n |
Bogota. ('olombia

av
-
g
S
~0
o
S
-




® } P
Asiatica
Miscelanea de
OT1CNLCS

Bogota. Colombia




Asiatica: Miscelanea de orientes es una
revista académica digital, semestral y sin
animo de lucro, cuya razén de ser es la
puesta en marcha de una discusion en len-
gua hispana, particularmente en Latinoa-
mérica, de asuntos de la historia asiatica.
Asiatica: Miscelanea de orientes cree su
deber la traduccién de textos nunca publica-
dos en castellano sobre asuntos de la histo-
ria asidtica, y la publicacién de textos de re-
flexion y discusién sobre la historia asidtica
y sobre la relacién entre esta y la historia la-
tinoamericana. \siatica: Miscelanea de
orientes no usa “herramientas” MT,
MTPE, LLM o Al en ninguna fase de sus
traducciones para asf garantizar a sus lecto-
res la mejor calidad posible. \siatica: Mis
celanea de orientes no recibe ningtn tipo
de pago por parte de los autores de los ar-
ticulos que publica, y basa su proceso de se-
leccion de articulos exclusivamente en la
evaluacién de los méritos de cada articulo
por parte de su equipo de historiadores.

© Asidtica: Miscelanea de orientes

Julio, 2025

Contacto: asiatica.mdo@gmail.com
Direccion: Calle 6A # 6-47,1-204, Bogota DC

Editor en jefe

Julio Mario Monterroza Morelo

Coordinador editorial

Daniel Styven Lépez Nivia

Coordinadora académica

Luisa Fernanda Rojas Monroy

Jefe de traducciones

Julio Mario Monterroza Morelo

Traductora francés-espafiol

Lina Marfa Garzén Ocafia

Asistentes editoriales
Lina Marfa Garzén Ocafia

Diego Alejandro Torres Torres

Comité académico

Jessica Paola Barrios Navarro
Pedro Elfas Conrado Salas
Victor Santiago Mayorga Reina
Paula Lorena Mogollén Buitrago
Diego Alejandro Pedraza Sierra
Javier Quintero Ramirez

Luisa Fernanda Rojas Monroy
Luis Felipe Sanchez Pedraza

Melannie Julieth Vega Sénchez

Agradecimientos

ANU Australian Centre on China in the World

University of Ljubljana Press

Multidisciplinary Digital Publishing Institute (MDPI)

Deutsches Archdologisches Institut
Japan Past & Present

Stephen G. Haw

Cédric Bodet

Erik Skare

Luisa Fernanda Rojas Monroy

Lina Marfa Garzén Ocafia


mailto:asiatica.mdo@gmail.com

fndice

JULIO MONTERROZA,
La vastedad del mundo (Editorial) —[1]

Articulos

STEPHEN G. HAW,

Reevaluacion del rol de la lengua persa en la China de la dinastia Yuan — 4]

CEDRIC BODET,
Elesquema dualista del Neolitico:

Hipdtesis a propdsito de Gobekli Tepe —[70]

FRIK SKARE,
Ll control del estado en la teoria politica de
Hamas vy de la Yihad Islamica Palestina — 117 ]

Reseiias

EMMA L FLATT,
The Courts of the Deccan Sultanates: Living WWell in the Persian
Cosmopolis (Cambridge: Cambridge University Press, 2019) — [141]



La vastedad del mundo

Editorial

JULIO MONTERROZA

uestro presente niimero, compuesto por muy pocos items, presenta temas tan se-
parados entre si que casi hay que excusarse por ello, incluso pese a la naturaleza
miscelanea de nuestra publicacion, que hemos querido hacer obvia al lector en el
subtitulo de la revista. Primero, el lector encontrard un articulo que es a un tiempo
un andlisis juicioso y un alarde de erudicién minuciosa: “Reevaluacion del rol de la lengua

persa en la China de la dinastia Yuan”, de Stephen G. Haw. En ese articulo, Haw somete a
interrogatorio la hipdtesis reinante entre los historiadores del Imperio Mongol a partir del
mismo Igor de Rachewiltz: que la lengua persa fue adoptada por la élite mongola como /in-
gua franca de sus cortes. Presentando todo tipo de fuentes entre los siglos X y XIV, el autor
pone en cuestion este supuesto rol de la lengua persa en la construccion imperial de los mon-
goles, poniendo sobre la mesa tres hechos: primero, que el mongol era la lengua de los con-
quistadores y que era la lengua usada para la redaccion de los originales de las leyes; segundo,
que el chino, la lengua de esas invaluables fuentes que son el Yuan Shi (la historia de la
dinastia Yuan, es decir, la dinastia mongola fundada por Qubilai Qa’an, encargada al histo-
riador Song Lian por la dinastia Ming, es decir, la dinastia fundada por Zhu Yuanzhang al
deponer a Toghan-Temiir Qa’an, el Gltimo emperador Yuan, y convertirse en el emperador
Hongwu) y el Yuan Mishi (o Historia secreta de los mongoles, una fuente de decenas de
volumenes creada para que los Yuan, y solo los Yuan, conocieran su propia historia; esta fue
traducida al inglés por Igor de Rachewiltz), es la lengua en la cual estan escritas casi todas
las fuentes relativas a la dinastia Yuan en China; y tercero, que el tirquico, o turco medieval,
era una lengua muy extendida a lo largo de toda Asia debido a las expansiones de los uigures,



(&)

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. | 3.

los qarajitayos, los qarajanies y los selyucidas entre los siglos IX y XII a todo lo largo de
Asia Central, Persia y el Levante. Asi las cosas, Haw exige a sus colegas una reubicacion de
la lengua persa en la imaginacion historica sobre el Imperio Mongol en China y, en conse-
cuencia, presenta también una “reevaluacion del rol” de las lenguas mongola y, sobre todo,
turquica y china. Por su parte, en una hipotetizaciéon mas bien audaz, Cédric Bodet (“El es-
quema dualista del Neolitico: hipotesis a propdsito de Gobekli Tepe™) examina la simbologia
encontrada en el recientemente descubierto asentamiento de Gobekli Tepe, contrastando la
estructura social que puede discernirse a través de este y otros asentamientos cercanos con la
de aquellas sociedades etnograficas comparables para producir asi un intento de interpreta-
cion de la ideologia neolitica basado en el dualismo que puede observarse en la figuras talla-
das y en las estelas monumentales presentes en varios de estos yacimientos arqueoldgicos,
pero particularmente en el sitio de Gobekli Tepe. Este analisis, para seguir a Bodet, revela
una ideologia paleolitica en crisis debido al crecimiento demografico provocado por la acti-
vidad proto-agraria del Neolitico, que conlleva la creacion de asentamientos paulatinamente
mas grandes que luego se eclosionan, para llevar a la disgregacion de estas grandes concen-
traciones y a la aparicion de nuevos asentamientos cada vez mas pequefios con una ideologia
mas acorde a las nuevas condiciones de produccion y reproduccion de la sociedad. Por altimo,
un articulo muy actual, el de Erik Skare sobre “El control del estado en la teoria politica de
Hamas y de la Yihad Islamica Palestina”, que se encarga de este asunto crucial en el sistema
ideoldgico de los islamistas palestinos, hoy parte de una amarga guerra contra el Estado de
Israel. Este sistema ideoldgico se revela, en la investigacion de Skare, como la imaginacién
de una sociedad democratica iliberal basada en los valores islamicos y en la cual el estado
esté sometido al control directo de la sociedad civil por varios medios. En este articulo, como
sefnala Skare, se hace obvio que el pensamiento islamista no es uniforme, sino que presenta
su propia diversidad interna. Esta diversidad del pensamiento politico islamista, que con tanta
frecuencia se excluye de los andlisis occidentales del fendmeno del islamismo contempora-
neo, es un hecho empirico que debe tener un lugar en nuestra imagen del conflicto entre la
resistencia palestina y los colonizadores israelies y, en ultimas, en nuestra imagen de la actual
guerra, que ha acabado por completo con la ciudad de Gaza y enfrenta a estos mismos bandos
en los papeles de defensores e invasores. Desde este punto de vista, el articulo de Skare cubre
una laguna de conocimiento de la cual adolece también la imagen que, desde fuera de Occi-
dente, pero bajo su guia intelectual, tiene América Latina sobre Palestina y su resistencia a la
colonizacion.

A estos articulos los acompaia una resefa sobre el libro de Emma J. Flatt, The Courts of the
Deccan Sultanates: Living Well in the Persian Cosmopolis (Las cortes de los sultanatos del
Decan: Vivir bien en la cosmodpolis persa), una descripcion de la estructura y las practicas de
los cortesanos decanies en el sur del subcontinente Indio durante los siglos XVI y XVII. El
libro, duefio de una fuerte carga tedrica, representa un intento por descentrar la historia poli-
tica de los sultanatos de India, usualmente enfocada en el analisis de la “institucion monar-
quica”; de incluir a los sultanatos del Decan en el mundo macro de la cosmdpolis persa, que



Oy}

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. | 3.

incluia las cortes de Asia Central, Persia y el Imperio Mogol; y de establecer una relacion,
bajo la guia de Norbert Elias y Michel Foucault, entre la estructura social de las cortes deca-
nies y la forma especifica que esta estructura le da a los habitos y al cuerpo de sus individuos.

Como puede ver el lector, los grupos humanos de los que tratamos aqui son muy variados.
El de Gobekli Tepe, por ejemplo, no podemos siquiera nombrarlo, pues la lengua que habla-
ban jamas fue escrita, y sus limites se deshicieron antes de que nadie pudiera documentar sus
creencias, leyes, historias y demas. Poner al lado de ellos, por ejemplo, al grupo compuesto
por aquellos palestinos que han tenido a bien unirse a los grupos de la resistencia islamica
animados por la idea de una liberacion respecto de la ocupacion israeli, es, cuando menos,
inusual. Como fuere, ese es el variado mundo que hemos querido traer a nuestros lectores.
En la aparente aleatoriedad de este nimero, queremos afirmar el hecho de que el mundo que
habitamos es vastisimo, y que nuestra imaginacion historica deberia alcanzar otro tanto en su
envergadura. Creemos, pese a lo variopinto de este numero y a lo especifico de sus temas,
que los estudiantes y maestros de todas las disciplinas de las ciencias sociales seguiran en-
contrando en nuestra publicacion ejemplos tutiles de los conceptos y temas que los ocupan, y
que los historiadores, a los que va dirigido nuestro esfuerzo, sabran apreciar la valia del es-
fuerzo intelectual que atin hoy, en medio de la desfinanciacion de las ciencias sociales, tiene
el empefio de dedicarse a los a veces ingratos asuntos de las sociedades humanas.

Unas palabras a manera de éxcipit para este editorial e incipit para este nuevo niimero: nos
ha sorprendido poder llegar a este tercer nimero sin patrocinadores, sin publicidad, sin co-
brarle absolutamente nada a los autores cuyo trabajo traducimos con tanto amor y sin por ello
cejar en el empefio por publicar traducciones de calidad de articulos seleccionados unica-
mente sobre sus méritos historicos. Por esas razones, confiamos en que los lectores sepan
perdonar la inexperiencia de nuestro equipo, que, compuesto por cientificos sociales colom-
bianos, no tiene mayor formacion en el caracter de las fuentes asiaticas de las tantas épocas
por las que ha pasado ese continente, que van, en este presente numero, de animales tallados
risticamente hard ya diez milenios en piedras que tuvieron que ser desenterradas con palas 'y
brochas a documentos pdf publicados en linea por un grupo cuya presencia en internet ha
sido suprimida casi absolutamente en virtud del genocidio de los gazaties. Nosotros, a cambio,
ofrecemos a nuestros lectores publicar mas nimeros en los que ganaremos mas experiencia
y entregaremos una mejor contribucion al pensamiento historico en lengua hispana.

Bogota D.C., 11 de julio de 2025



Articulos

Stephen G. Haw
Cedric Bodet
Erik Skare



ol

Reevaluacioén del rol de la lengua
persa en la China de la dinastia Yuan

Publicacién original

Last Asian History, n° 39 (diciembre, 2014), pags. 5-32

STEPHEN G. HAW

Nota del autor para esta versién en castellano (2025)!

os titulos Qan y Qa’an (Qayan; en tarquico, yayan) tienen un origen incierto. Son
términos cuyo uso es antiguo tanto en las lenguas tirquicas como en las lenguas
mongdlicas. Antes de 1229, momento en el que Ogddei se convirtio en el gober-
nante supremo de los mongoles, el titulo de Qa’an no fue usado por los gobernan-
tes gengiskanidas de los mongoles. Ha surgido cierta confusion debido al hecho de que
Chinggis Qan fue nombrado de forma pdstuma como “Chinggis Qa’an”, aunque no siempre
de manera consistente: durante su vida, su titulo fue siempre “Chinggis Qan”. Su hijo y su-
cesor, Ogddei, recibio el titulo de “Qa’an”, que fue usado, desde ese momento, por el gran
Qan (es decir, el Qa’an), que gobernaba China y Mongolia. Al menos nominalmente, el Qa’an
era el gobernante supremo de la totalidad del Imperio Mongol. En este articulo, la norma ha
sido que yo use “gran Qan” en lugar de Qa’an para hacer énfasis sobre el hecho de que el

Traduccién al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisién de la traduccién: Paula Lorena Mogollén
Buitrago. Traduccién de los fragmentos en francés: Lina Marfa Garzén Ocaia.

! Esta nota fue redactada por el autor el 5 de mayo de 2025 como resultado de inquietudes ?ue surgieron en la co-
rrespondencia que sostuvimos durante la preparacion de esta versién en castellano. [Nota del traductor].



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Qa’an era superior a cualquier Qan. Durante el reinado de Mongke Qa’an (década de 1250),
el Imperio Mongol se fragment6 en cuatro secciones, ubicadas aproximadamente en China
(junto a Mongolia y Corea), Asia Central, Iradn y la estepa occidental eurasiatica. Los gober-
nantes de estas tres divisiones occidentales del imperio usaban el titulo de “Qan”, inferior.
Solo el gobernante supremo, o gran Qan, que gobernaba directamente sobre el Asia oriental,
usaba el titulo de “Qa’an”. En el pasado, se usaba comunmente la transliteracién “Khan”,
pero, mas recientemente, “Qan’ se ha convertido en la transcripcion mas preferible de este
titulo.

[Para una discusion bien informada de una autoridad en el tema acerca de los titulos “Qan”
y “Qa’an”, véase 1. de Rachewiltz, “Qan, Qa’an and the Seal of Giiyiig”, en East Asian His-
tory, n° 43 (2019), pags. 95-100, reimpresion tomada de Klaus Saqaster & Michael Weiers
(eds.), Documenta Barbarorum: Festschrift fiir Walther Heissig zum 70 Geburtstag (Wies-
baden: Harrassowitz Verlag, 1983), pags. 272-281].

Desde el momento en que fue publicado este articulo, he venido a conocer evidencia de que
Marco Polo no entendia la lengua persa. En breve, la evidencia aducida se relaciona mas que
todo con los términos “Facfur”, “Pulisanghin” y “Quesitan”. Se ha dicho de los primeros dos
que estos muestran que Marco Polo debi6 haber hablado persa, pero en realidad estos mues-
tran lo opuesto. Es claro que Marco Polo no entendia sus verdaderos significados. Marco
Polo usaba “Facfur” como si fuera el nombre personal del ultimo emperador de la dinastia
Song, pese al hecho de que esta palabra es un epiteto o un titulo, que se deriva de una palabra
irania (pero no especificamente persa), baypuhr, que significa “hijo de dios”. Se usaba como
un calco de tianzi, una palabra china que significa “hijo del cielo”. Este término se aplicaba
comunmente al emperador de China, pero es un epiteto, no un nombre. Se encuentra, en la
forma Sypwr, en fecha muy temprana (313 d.C.) en una de las Cartas Sogdianas Antiguas
encontradas cerca de Dunhuang, en el noroccidente de China. “Pulisanghin” es una palabra
de origen persa, pero Marco Polo no entendia su significado, pues creia que era el nombre de
un rio. En realidad, esta palabra se refiere a un puente, con los significados de “puente de
piedra” y de “puente que cruza el [rio] Sanggan”. En su traduccion anotada del libro de Marco
Polo, Henry Yule especuld, por algun motivo, que “quesitan” era una palabra persa. La ver-
dad es que esta es una palabra puramente mongola. En persa, esta palabra existe solo como
un préstamo lingiiistico. Lo mas probable es que cualquier palabra persa que Marco Polo
conociera le hubiera llegado por intermedio de alguna lengua tirquica, probablemente el ui-
gur.

[Para una mayor discusion de este asunto, véase mi articulo: “Marco Polo: From Hangshou
to Quanzhou”, en Asiatische Studien/Etudes Asiatiques, vol. 74, n° 2 (2020), pags. 485-512
(la evidencia sobre la relacion entre Marco Polo y la lengua persa se discute en las paginas
486-493)].



6

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Otras publicaciones del autor relevantes para el Imperio Mongol y Marco Polo

Libro:

Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan (Londres: Routledge,
2006).

Articulos:

“Anachronismus and other Misunderstandings in Studies of Marco Polo”, en Zeitsch-
rift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, vol. 174, n° 2 (2024), pags. 497-
523.

“Marco Polo and the keSig, with a further note on the toponym ‘Singui’”, en H. U.
Vogel & U. Theobald (eds.), Marco Polo Research: Past, Present, Future (Tubinga:
Tilbingen Library Publishing, 2024), pags. 451-476.

“Yuan Administrative Units in Marco Polo’s Description of the World”, en Zeitschrift
der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, vol. 173, n° 2 (2023), pags. 467-494.
“Marco Polo’s Departure from China”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenldindis-
chen Gesellschaft, vol. 173, n° 1 (2023), pags. 145-171.

“The Orthography of Marco Polo’s Toponyms”, en Zeitschrift der Deutschen Mor-
genldndischen Gesellschaft, vol. 171, n° 2 (2021), pags. 479-502.

“Marco Polo: from Hangzhou to Quanzhou”, en Asiatische Studien/Etudes Asiatiques,
vol. 74, n° 3 (2020), pags. 485-512.

“Some Problematic Animals in Marco Polo’s Description of the World”, en Imago
Temporis. Medium Aevum, n° 14 (2020), pags. 277-285.

“Marco Polo in ‘Mangi’: Kuizhou, Fuling, Houguan, and the Pontoon Bridge at Fuz-
hou”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, vol. 170, n° 2
(2020), pags. 445-466.

“The Overview of the Unified Territories of the Great Yuan and Marco Polo’s Account
of the Empire of Qubilai Qa’an”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft, vol. 170, n° 1 (2020), pags. 215-236.

“Tung Oil and tong #fi Trees”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gese-
llschaft, vol. 167, n° 1 (2017), pags. 215-236.

“The History of a Loyal Heart (Xin shi 1,5): A Late-Ming Forgery”, en Journal of
the Royal Asiatic Society, vol. 25, n° 2 (2015), pags. 317-325.

“The Semu Ren 2 H A in the Yuan Empire”, en Ming Qing Yanjiu,n° 18 (2014), pags.
39-63.

“Bayan of the Barin’s Persian Wife, and other Perplexities”, en Journal of Asian His-
tory, vol. 48, n° 2 (2014), pags. 263-279.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

e “The Mongol Conquest of Tibet”, en Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 24, n°
1 (2014), pags. 37-49.

e “The Deaths of Two Kaghans: a Comparison of Events in 1242 and 12607, en Bulletin
of the School of Oriental and African Studies, vol. 76, n° 3 (2013), pags. 361-371.

e “The Mongol Empire — The First ‘Gunpowder Empire’?”, en Journal of the Royal
Asiatic Society, vol. 23, n° 3 (2013), pags. 441-469.

e “Cathayan Arrows and Meteors: The Origins of Chinese Rocketry”, en Journal of
Chinese Military History, n° 2 (2013), pags. 28-42.

Traduccién al castellano del contenido del articulo original (2014)

on frecuencia, se ha afirmado que, en el Imperio Yuan, el persa era una importante

lingua franca. Un reciente articulo del profesor David Morgan ha ofrecido una

discusion algo extensa sobre esta premisa, exponiendo lo que parece ser un arse-

nal de evidencia impresionante a favor de esa afirmacion.? Sin embargo, llevo
algun tiempo albergando dudas acerca de la validez de parte de esta evidencia. Si bien no
tengo dudas de que hubiera una cantidad significativa de hablantes de la lengua persa en el
Imperio Yuan —de entre los cuales un buen nimero tenia cargos importantes—, creo que la
lengua persa nunca fue una verdadera /ingua franca en China y Mongolia. Su uso se limitd
probablemente a una seccion de la comunidad musulmana, y a algunos circulos comerciales
y oficiales especificos. La importancia precisa de que disfruté debi¢ haber variado con el
tiempo, pero, en general, otras lenguas ademas del persa se usaban mas comunmente y tenian
un mayor estatus. El mongol, lengua de los gobernantes, tenia sin duda el estatus mas alto.
Casi con toda certeza, el tirquico era de uso mas comun que el persa no solo en el Imperio
Yuan, sino en la mayor parte del Yeke Mongghol Ulus. Hay que tener en cuenta que la mayoria
de las variantes del tarquico —tratese del uigur, del qipchaq, del qangli, entre otras mas— eran
inteligibles entre si.* Por tanto, desde las tierras uigures en la cuenca del Tarim hasta el Mar
Negro, tenia predominancia lo que era, en efecto, una misma lengua.*

2D. 0. Morgan, “Persian as a Lingua Franca in the Mongol Empire”, en B. Spooner & H. L. Hanaway (eds.), Literacy
in the Persianate World: Writing and the Social Order (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), pags.
160-170.

3 P. B. Golden, An Introduction to the History of the Turkic Peoples (Wiesbaden: Harrassowitz, 1992), pag. 195.

4 La lingua franca original era una lengua usada en la parte oriental y surefia de la regién del Mediterraneo princi-
palmente como un medio de comunicacién oral desde la época de las Cruzadas hasta comienzos del siglo XX. Con
base, sobre todo, en el dialecto genovés del italiano, inclufa también vocabulario tomado de otras lenguas romances,
del drabe, el griego y el turco; véase Unién Europea, Direccidn General de Traduccién, Lingua Franca: Chimera or
Reality? (Luxemburgo: Publications Office of the European Union, 2011), pags. 19-20. En este articulo, uso el tér-
mino de lingua franca en el sentido de lengua usada ampliamente tanto por hablantes nativos como no nativos a
manera de lengua comtn para la comunicacién oral, sobre todo.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

En primer lugar, deberé examinar la evidencia que se aduce a favor de la importancia de la
lengua persa. El profesor Morgan empieza su articulo con la afirmacion frecuente de que
Marco Polo debi6 saber algo de persa, que “era hablado y escrito bastante ampliamente en
China (asi como en otros lugares del Imperio Mongol), en los circulos en que se movia Marco
Polo”.> No obstante, Morgan es un estudioso del persa, y no tiene conocimiento del chino.
Debido a que no tiene acceso directo a las fuentes chinas en su lengua original,® debe presu-
mirse que, sobre este punto, Morgan esta siguiendo la opinién de otros. Ciertamente tiene
buena compaifiia. La idea de que Marco Polo solo dominaba con fluidez el persa, y de que no
sabia nada de chino, puede rastrearse al menos a la década de 1870. En su edicion bastante
anotada del libro de Marco Polo, publicada por primera vez en 1871, el coronel sir Henry
Yule afirma que hay “indicios positivos de la ignorancia del chino de Marco”,” y que “sus
relaciones y conversaciones... en la corte del Kaan... tuvieron lugar, probablemente, en la
lengua persa”.® Sin embargo, uno se pregunta cémo pudo Yule haber llegado a semejante
conclusioén. Sabemos con certeza que ¢l mismo desconocia la lengua china, y aparentemente
sabia poco sobre China, a juzgar por su marcada dependencia respecto de los recuentos oc-
cidentales dieciochescos y decimondnicos sobre ese pais.’ Francis Cleaves, ese gran estu-
dioso de los mongoles y los chinos, comento: “creo que Yule fue algo rudo en su evaluacion
del conocimiento que tenia Marco Polo del chino...”.!° Debe tomarse nota también de que
Pauthier, que si sabia chino, consideraba que Marco podia muy bien haber aprendido varias
lenguas en la corte Yuan, incluyendo tanto el persa como el chino, y que también aprendio,
probablemente, los sistemas de escritura chino, uigur, ‘Phags-pa y perso-arabigo.'! Clara-
mente, todo esto es altamente especulativo.

Nada mas y nada menos que por la autoridad de Paul Pelliot, la teoria de que Marco Polo se
sirvio principalmente, si no enteramente, de su conocimiento del persa mientras estaba en el

5 Morgan, “Persian as Lingua Franca”, pag. 161.

6 Solo una muy pequefia fraccion de las fuentes chinas para el periodo mongol o Yuan han sido traducidas alguna vez
alengua alguna.

7H. Yule, The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels of the East (Londres:
John Murray, 1871), vol. 1, pag. cxxxv; o en su tercera edicion, revisada por H. Cordier: H. Yule, The Book of Ser
Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels of the East (Londres: John Murray, 1903), vol. 1,
pag. 110.

8 H. Yule, Marco Polo, vol. 1, pag. 401n; en la revision de Cordier: H. Yule, Marco Polo, vol. 1, pag. 448n.

9 Debe tomarse nota de que, en esa época, de China se sabia, en general, muy poco en Europa, y también poco se la
estudiaba. Por ejemplo, no fue sino hasta la década de 1870 que se establecié en la Universidad de Oxford una plaza
para la ensefianza del chino. Desde 1847 habia una en el King’s College de Londres; véase L. Ride, “Biographical
Note”, en J. Legge, The Chinese Classics; vol. 1: Confucian Analects, The Great Learning, The Doctrine of the Mean
(Hong Kong: Hong Kong University Press, 1960), pag. 18. Francia abrid el camino de los estudios académicos sobre
China, con una plaza para la ensefianza del chino en el College de France desde 1814; véase A.-L. Dyck, “La Chine
hors de la philosophie: essai de généalogie a partir des traditions sinologique et philosophique francgaises au XIXe
siecle”, en Extréme-Orient, Extréme-Occident, n° 27 (2005), pag. 28. A mediados del siglo XIX, los estudios chinos
en Europa segufan en un estadio inicial.

10 F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan of the Barin in the Yiian Shih”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n°
19 (1956), pag. 187n.

11 G. Pauthier, Le Livre de Marco Polo, citoyen de Venise, conseiller privé et commissaire impérial de Khoubilai-
Khaan (Parfs: Firmin Didot, 1865), vol. 1, pag. 23n.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Imperio Yuan gan6 mucho peso. Paul Pelliot se refirid con aprobacion a la opinién de Yule,
y afirmo lo siguiente: “Marco Polo, maint exemple le prouve, était entouré de Persans ... : le
persan est méme sans doute la seule langue orientale qu’il ait jamais maniée couramment”.'?
Henri Cordier adopt6 esta opinion, citando a Pelliot en sus Notas y adendas a la edicion de
Yule del libro de Marco Polo.!® Esta opinion también se repite en las Notas sobre Marco Polo
de Pelliot, donde este dice, en varias ocasiones, que Marco Polo “tenia en mente, como es
usual en él, un término persa”,'* o cosas similares. Naturalmente, la opinion de Pelliot ha
disfrutado de un gran peso. Frances Wood se sumo al estribillo, enumerando, a manera de
versiones persianizadas de topénimos chinos, los siguientes usos de Marco Polo: “Chemeinfu
para Kaipingfu, Pianfu para Pingyangfu, Quengianfu para Xi’anfu y Taianfu para Tai-
yuanfu”.! Esta es una lista muy corta, pero al menos otros dos toponimos podrian serle afia-
didos. Sin embargo, como mostraré en breve, también un par de topénimos podrian serle
sustraidos. En realidad, Marco Polo usa solo muy pocas versiones claramente persas de to-
ponimos chinos, asi como alguin otro vocabulario de origen persa. La mayoria de los nombres
que Marco Polo usa para designar lugares de China son toponimos puramente chinos:'® el
hecho de que algunos de estos sean usados de formas mas o menos iguales a las usadas por
Rashid al-Din y por otros escritores persas no hace que estos usos sean menos chinos. Tam-
bién en algunas ocasiones, Marco Polo usa versiones claramente mongolas o tarquicas de

varios toponimos, asi como cierta cantidad de palabras de otras lenguas diferentes al persa.'’

La lista de Wood requiere de un examen minucioso. “Chemeinfu” es sin duda una version
persa de Kaipingfu §§Zjif. Sin embargo, Marco Polo usa para la ciudad este nombre solo una
vez, al momento de mencionarla por primera vez en todo el libro, es decir, cuando Marco
Polo hace el recuento de la manera en que llego a la corte de Qubilai Qa’an junto a su padre
y su tio.!® Este hecho puede explicar el uso de la version persa del nombre en este punto: en
ese momento, Marco Polo acababa de llegar al Imperio Yuan y probablemente solo sabia
persa, lengua que habia aprendido durante su viaje por tierras extranjeras. No habia tenido
tiempo de aprender ninguna de las lenguas de la China Yuan. Si realmente tomo notas durante
sus viajes, entonces puede muy bien haber ocurrido que terminara usando en el libro

12, Pelliot, “Kao-Tch’ang, Qoco, Houo-Tcheou et Qara-Khodja”, en Journal Asiatique, vol. 10, n° 19 (1912), pag.
592. [Versién en espafiol de esta cita: “Marco Polo, muchos ejemplos lo demuestran, estaba rodeado de persas...: el
persa es incluso, sin duda, la tinica lengua oriental que ha dominado con fluidez”].

13 H. Cordier, Ser Marco Polo: Notes and Addenda to Sir Henry Yule’s Edition, Containing the Results of Recent
Research and Discovery (Londres: John Murray, 1920), pag. 74.

14 P, Pelliot, Notes on Marco Polo (Paris: Imprimerie National, 1959-1973), vol. 1, pag. 424; véase también Pelliot,
Notes, vol. 1, pags. 96, 170y 366, y vol. 2, pdg. 813.

15 F. Wood, Did Marco Polo Go to China? (Londres: Secker & Warburg, 1995), pag. 61.

16 Ya he expuesto este argumento; véase S. G. Haw, Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan
(Londres y Nueva York: Routledge, 2006), pag. 62.

17 Haw, Marco Polo’s China, pag. 61.

18 A. C. Moule & P. Pelliot, Marco Polo: The Description of the World (Londres: Routledge, 1938), vol. 1, pag. 84;
Yule, Marco Polo [version revisada por Cordier], vol. 1, pag. 25.



10

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

toponimos tal cual los habia anotado en su momento.'® Fuera de este unico uso, Marco Polo
llama siempre a esta ciudad “Ciandu” (o alguna variante similar, pues, como es usual, hay
varias variaciones escritas en distintos manuscritos del libro). Esta palabra se deriva del chino
“Shangdu” 1#7, y no corresponde, de ninguna manera, a la lengua persa. Incluso Pelliot tuvo
que admitir que “no pudo encontrar el nombre [en la obra] de Rasidu-‘d-Din, que solo usa
[el nombre] Keminfu”.?° Justo aqui tenemos un ejemplo de Marco Polo evitando el uso persa.
Por cierto, Pelliot est4 en un error al decir que “el nombre K’ai-p’ing-fu fue cambiado a Sang-
tu” en 1263. La prefectura superior (fu ), y también el condado local (xian %), siguieron
llaméndose Kaiping. Shangdu fue un nombre adicional, con el que se reconocia el estatus de
la ciudad como residencia imperial. Se us6 para nombrar la ruta (/u %) de la cual la ciudad
era centro de gobierno, pero el nombre de Kaipingfu no fue abolido inmediatamente.?! Es
también bastante probable que el nombre de Shangdu haya sido incorporado al uso informal
por algliin tiempo antes de 1263, y que, por tanto, su aparicién en fechas mas tempranas no
sea necesariamente un anacronismo, como lo consideré Pelliot.??

Parece muy probable que el uso de “Taianfu” por parte de Marco Polo, cuando habla de
“Taiyuanfu” kJ5F, puede haberse derivado no de una forma persa de este toponimo, sino de
una forma mongola. En mongol, la “Da Yuan” &3¢ [la dinastia] se llamaba “Dai On”.?* “Tai-
yuan” debid, probablemente, equivaler a “Tai On” o a alguna otra forma muy similar, lo que
explicaria la forma “Taian” de Marco Polo. El origen del uso “Pianfu” en Marco Polo es
menos claro. Puede que se trate simplemente de un error escritural temprano (posiblemente
un error cometido por Rustichello en el momento de poner por escrito por primera vez el
libro de Marco Polo) en el lugar de “Pinianfu”. Al menos en una ocasion, Rashid al-Din usa
“Tai Wan[g] Fu” en lugar de Taiyuanfu, y transcribe “Pingyangfu” 5 como “Pung Yang
Fu”.?* De esta guisa, en realidad, las versiones de Marco Polo para estos nombres no

19 Wood, Did Marco?, pag. 42; J. Larner, Marco Polo and the Discovery of the World (New Haven: Yale University
Press, 1999), pag. 54.

20 Pelliot, Notes, vol. 1, pag. 256. Pelliot no ve ninguna dificultad a la hora de deriver la palabra “Ciandu” directa-
mente del chino; debe tomarse nota de que el uso de Marco Polo de una -n al final de la primera silaba, en lugar de la
terminacién -ng, es una caracteristica normal de las lenguas romances, que carece generalmente de terminaciones -
ng; Por ejemplo, los franceses se refieren usualmente a Beijing con la palabra “Pékin”, y el uso italiano moderno es
“Pechino”.

21 Song Lian s et al. (eds.), Yuan shi ¢ (Beijing: Zhonghua shuju, 1976), vol. 1, juan 5, pag. 92 y vol. 5, juan 58,
pags. 1349-1350; Liu Yingli @ipe=s, Da Yuan hunyi fangyu shenglan k35— J78ps% [revisién de Zhan Youliang
%] (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 2003), vol. 1, pag. 41.

22 Wang Yun Ff#, Qiyjian xiansheng daquan wenji #kis:4 A4304 (juan 1, pdg. 10b), en Si bu congkan chu bian i
sraFwigm [facsimil de la edicidn de la era Ming] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929), se refiere a Shangdu du-
rante el segundo afio del periodo de reinado Zhongtong 4, es decir, durante 1261.

23 D. M. Farquhar, The Government of China Under Mongolian Rule: A Reference Guide (Stuttgart: Steiner, 1990),
pag. 427; F. W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1362 in Memory of Prince Hindu”, en Harvard Journal
of Asiatic Studies, n°® 12 (1949), pag. 83.

24 Rashid al-Din (traduccién de W. M. Thackston), Rashiduddin Fazlullah’s Jami'u’t-Tawarikh: Compendium of
Chronicles (Cambridge: Harvard University, Department of Near Eastern Languages and Civilizations, 1998-1999),
vol. 1, pag. 220, y vol. 2, pag. 374; Rashid al-Din (traduccidn de J. A. Boyle), The Successors of Genghis Khan (Nueva
York: Columbia University Press, 1971), pag. 146.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

coinciden con las formas persas de Rashid. En otro lugar, Rashid al-Din usa “Tayanfu”, pero
no es completamente seguro que esta forma pueda identificarse con Taiyuanfu.?® Resulta que
el pueblo al cual queria referirse este no es, de hecho, Taiyuanfu. En lo que respecta a
“Pianfu”, Pelliot solo pudo decir que su version de Pingyangfu “debe ser la forma que usan
los persas de China” sin aportar una sola evidencia en apoyo de esta afirmacion.?® Semejante
asercion tan especulativa puede apenas aceptarse.

En el pasado, ya he tomado el nombre “Quengianfu” (el actual Xi’an) como un derivado de
“Chang’an” £%, pues es imposible que se derive de “Jingzhao” 5iJk, tal como se ha asegu-
rado con frecuencia.?’ La “n” al final de la segunda silaba (que a Pelliot le pareci6 inesperada
e intrigante), asi como la diferencia de vocal en la primera silaba, hace que esa derivacién
sea imposible.?® Tampoco es satisfactoria una derivacion de “Chang’an”, pues “Quen” no
puede relacionarse facilmente con “Chang”. Ahora tengo una explicacion mucho mejor. Ese
toponimo es una version de Xianyang J&p5. La pronunciacion de Xianyang durante la era Han
tardia era Gemjan.?’ Esta forma es tan cercana a las formas “Kinjan”3? o “Kenjan”>*' que debe
con certeza ser la base de la forma persa de este nombre. Los textos arabes de los siglos [X
y X usan “Humdan” en lugar de Chang’an, muy probablemente a partir del mismo origen.>?
Los sogdianos usaban la forma “Khumdan”.*® El nombre Xianyang, que era el nombre de la
capital de la dinastia Qin % (221-207 a.C.), debe haberse dado a conocer fuera de China, en
areas iranies, ciertamente en Sogdiana, probablemente también en Bactria y en Partia, y debe
haber seguido siendo usado a la hora de referirse a la capital de la nueva dinastia Han %,
Chang’an, que quedaba muy cerca de la ubicacion de la ciudad Qin de Xianyang. Después,
el nombre hubo de permanecer en uso en persa y en arabe hasta el periodo Yuan. Es probable
que haya habido una colonia significativa de habla persa en Jingzhao durante el periodo Yuan.
En 1272, Mangghala, el hijo de Qubilai Qa’an, fue hecho principe de Anxi (4dnxi Wang =&
TF), con su concesion en Jingzhao.** Su hijo, Ananda, lo sucedi6 a su vez como principe de
Anxi.> Segun Rashid al-Din, Ananda tuvo una nodriza musulmana, y, como resultado, se
convirtid con entusiasmo al islam, tras lo cual convirti6 a casi todo su ejército de ciento cin-

cuenta mil mongoles.*® Por tanto, la influencia musulmana en la regién de Jingzhao puede

25 Rashid al-Din (trad. Thackston), Jami’u't-Tawarikh, vol. 2, pig. 384; Rashid al-Din (trad. Boyle), Successors, pag.
164 y nota al pie de pagina.

26 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 803.

27 Haw, Marco Polo’s China, pag. 97.

28 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 814.

29 A. Schuessler, ABC Etymological Dictionary of Old Chinese (Honolulu: University of Hawai'i Press, 2007), pags.
528y 558.

30 Boyle, Successors, pag. 283.

31 al-Din (trad.: Thackston), Jami'u't-Tawarikh, vol. 2, pag. 446.

32 G. Ferrand, Voyage du Marchand Arabe Sulayman en Inde et en Chine , Rédigé en 851, Suivi de Remarques par
Abu Zayd Hasan (vers 916) (Paris: Bossard, 1922), pags. 77, 86, 92 y 105.

33 E. de la Vaissiére, Sogdian Traders: A History (Leiden: Brill, 2005), pag. 22.

34 Yuan shi, vol. 1, juan 7, pag. 143.

35 Yuan shi, vol. 2, juan 14, pag. 302.

36 Boyle, Successors, pags. 323-324; al-Din (trad.: Thackston), Jami'u’t-Tawarikh, vol. 2, pag. 465.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

haber sido fuerte. No hay duda de que al menos algunos musulmanes de entre estos eran
hablantes del persa. Su influencia puede explicar el hecho de que Marco Polo use un topo-
nimo persa al hablar de este pueblo.

Otro toponimo claramente persa, pero que Wood no incluye en su lista, es “Cardandan [o
Zardandan]”. Esta es una traduccion del uso chino “Jin Chi” 4:#, que significa “dientes de
oro”, un nombre endilgado a la gente de la provincia Yuan de Yunnan, y al 4rea en que esas
gentes vivian®’ (que se ubica a parte y parte en los actuales Yunnan y Myanmar). La costum-
bre de cubrirse algunos de los dientes frontales con oro persistié hasta tiempos modernos.>®
Una vez mas, puede haber una explicacion para este uso. El gobernador de la provincia de
Yunnan entre 1274 y 1279 era un musulmén de nombre Sayyid Ajall Shams al-Din, cuya
familia procedia de Bujara. Su hijo, Nasir al-Din, mencionado por Marco Polo,** también fue
nombrado en varios altos cargos de Yunnan hasta 1291, cuando fue transferido a Shaanxi.*
No es improbable que la influencia musulmana en Yunnan haya dado vigencia a cierta canti-
dad de nomenclaturas persas. Més alla de esto, Marco Polo usa muy pocos términos que se
puedan considerar definitivamente como persas. Usa Pulisanghin, que es el nombre con que
¢l designa el “Puente Marco Polo” (Lugou Qiao [&;##%), ubicado actualmente en el surocci-
dente de Beijing.*! También se refiere al emperador del Imperio Song del sur como “facfur”.
Parece que, en el caso de Kenjan, este uso se remontaba varios siglos en el tiempo. Aparecen
otras versiones de esta palabra tanto en drabe como en persa.*?

Ahora, debo volver a los argumentos del profesor Morgan. Este referencia a Pelliot, en una
cita tomada de Cordier, como la fuente para

Dos ejemplos particularmente elocuentes de “persianizacion”. Uno es el uso que hace Marco
Polo de la palabra manzi para designar el sur de China. Esta es la palabra que usa Rashid al-
Din, pero no corresponde a la palabra mongola, que es nangias [...]. El otro ejemplo, una
evidencia particularmente demostrativa, es el hecho de que cuando Marco Polo esté discu-
rriendo sobre el ciclo chino-mongol de doce afios-animales, usa “ledon” en lugar de la palabra
correcta, que es “tigre”. En este punto, no es posible que Marco Polo esté traduciendo del
tarquico o del mongol, lenguas en que los dos animales son distinguidos claramente. La so-
lucion obvia es asumir que estaba traduciendo la palabra persa shir, que —esto es notorio—
puede significar tanto “leén” como “tigre” [...].*

37 Pelliot, Notes, vol. 1, pags. 603-604.

38 J. F. Rock, The Ancient Na-Khi Kingdom of South-west China (Cambridge: Harvard University Press, 1947), vol.
1, pag. 42. Presencié esto personalmente en Yunnan, durante la década de 1980.

39 Moule y Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 287; Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 2, pag. 101.

40 La biograffa de Sayyid Ajall est4, seguida de la de su hijo, en el Yuan shi, vol. 10, juan 125, pags. 3063-3067; véase
también I. de Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan (Wiesbaden: Harrassowitz, 1993), pags. 466-479.
41 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 812.

42 Pelliot, Notes, vol. 2, pags. 652-661. Mds recientemente, Sanping Chen ha argumentado que este término también
fue “usado histéricamente con amplitud en varias regiones némadas adyacentes a la China tradicional; véase S. Chen,
Multicultural China in the Early Middle Ages (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), pags. 124-134.
43 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pags. 161-162.



I:

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Para mi, nada de esto tiene sentido. No logro entender coémo el hecho de que Marco Polo use
una palabra china para designar el sur de China (el area que estaba bajo el gobierno del extinto
Imperio Song del sur) pueda interpretarse como un indicador de que estaba influenciado por
el uso persa. Yo sugeriria que, en realidad, este hecho no tiene una implicacion tal, sino que
mas bien ofrece algo de apoyo a la idea de que Marco Polo tenia algo de conocimiento del
chino. Ya he lidiado con la cuestion de su uso de la palabra “leén” en lugar de “tigre”.** Sin
embargo, parece que no he podido convencer al profesor Morgan,*> de manera que tendré
que volver sobre esa cuestion en breve.

Dice Morgan a sus lectores que manzi &7 “parece ser un término que aparece por primera
vez durante el periodo mongol”, que es “vernaculo de manera distintiva (tal como lo revela
el sufijo nominativo zi)”, y que es peyorativo.*® En su mayoria, esto es correcto, aunque yo
cuestionaria el uso de la palabra “nominativo” (sin embargo, este no es el lugar para discutir
las peculiaridades de la gramatica china). Ciertamente, el término es peyorativo, pues el signo
para man se escribe con un elemento que significa “insecto”.*’ Sin embargo, el uso de manzi
puede rastrearse hasta tiempos que preceden al periodo mongol. Es el hecho de que la palabra
sea vernacula el que tanto dificulta saber exactamente cuando comenzd su uso, pues el chino
escrito es, generalmente, muy distinto del lenguaje hablado, al menos hasta tiempo reciente.
Normalmente, el “sufijo nominativo zi” no aparecia en textos escritos. El signo singular de
man es antiguo, y fue usado de manera bastante frecuente por varios de los siglos antes de
Cristo; significa “barbaro surefio”, es decir, una persona procedente del sur del area cuya
cultura principal es la china, y que era considerada por los chinos como un salvaje inferior.
manzi tiene este mismo significado, pero su uso es coloquial. He podido rastrear una ocasion
en que este término ocurre en una obra datada alrededor del afio 950, en la que el término se
refiere, aparentemente, a los “barbaros surefios” durante el periodo de la dinastia Tang (las-
timosamente, el texto es defectuoso, con muchos caracteres cercanos a este ejemplo habién-
dose perdido).*

No obstante, este no es precisamente el significado que adquiriria la palabra un par de siglos
después, cuando vino a ser usada para designar a los chinos del Imperio Song del sur. Este
uso parece haber surgido cuando la mayor parte de China estaba dividida entre el Imperio
Jin, fundado en el norte por los yurchenos (ancestros de los posteriores manchues), y el Im-
perio Song al sur. Hay al menos un ejemplo del uso de esta palabra por parte de los Jin para
referirse a los chinos del sur. En 1221, cuando los ejércitos Jin invadieron el Imperio Song,
el pueblo de Qizhou &), en territorio Song (ubicado en la actual provincia de Hebei, justo
al norte del rio Yangtsé) fue puesto bajo asedio. El recuento de un testigo ocular de los hechos,

44 Haw, Marco Polo’s China, pag. 61.

45 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 169n.

46 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 162.

470, con méds precisién, que denota cualquier artrépodo, gusano o criatura similar.

48 He Guangyuan fajs¢is, Jian jie lu %:55%, en Zhibuzu zhai congshu 41r 2752 (Beijing: Zhonghua shuju, 1999),
vol. 8, juan 6, pag. 35.



I

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

perteneciente a los defensores Song, describe la manera en que los ballesteros Song dispara-
ban contra los atacantes Jin paas que, si bien eran pequefias, podian ser letales, pues estaban
envenenadas. Cuando los soldados Jin vieron estas pequefias puias de ballesta, gritaron: “jLos
manzi estan disparandonos con palillos!”.*’ Parece que se volvié frecuente para los nortefios
del Imperio Jin designar a los surefios del Imperio Song, de manera peyorativa, como manzi.
Este uso continu6 en vigencia durante el periodo Yuan. Como fuere, de ningiin modo es este
un uso persa.

De hecho, Rashid al-Din no usa solo el término manzi. Pueden encontrarse en sus escritos al
menos tres nombres diferentes referidos al sur de China. También usa la palabra mongola
“Nangiyas”>° —lo hace varias veces—,! y una tercera expresion: “Machin”.’? De hecho, en
un punto, se refiere a “Machin, llamada Manzi por los catayos'y Nankiyas por los mongo-
les”.> Asi pues, podria decirse de Marco Polo que estaba siguiendo un uso persa cualquiera
que fuese su escogencia de la palabra para referirse al sur de China. De manera similar, Ju-
vainT habla tanto de “Khitai” (con el significado de norte de China) como de “Manzi”,**y
también, aparentemente con los significados respectivos, de “Chin y Machin”.>® JiizjanT no
parece conocer el término Manzi, y en su Tabakat-i-Nasirt solo aparecen los términos “Chin
y Machin”.’® Mustawfi habla de “Khansay, capital de Machin” y de “Machin: un reino grande
y extenso que los mongoles conocen como Nangiyas”.>” No parece que estuviera familiari-
zado con el término Manzi. Es claro, pues, que los autores persas, fuera de aquellos que —
como Juvaini y Rashid al-Din— tenian un conocimiento profundo sobre el Imperio Mongol,
no usaban la palabra Manzi. Si hubiera un término para designar el sur de China que fuera
distintivo de los persas, este seria Machin. Dicha palabra no aparece en el libro de Marco
Polo.

Puedo hacer énfasis sobre la naturaleza esencialmente china del uso que hace Marco Polo de
la palabra manzi gracias al hecho de que la transcripcién que usa €l para esta palabra es una
representacion bastante precisa de la pronunciacion china estandar de esta palabra en su

49 Zhao Yuyu g, Xinst qi Q1 lu s¢E5i874%, en St ku quan shu cun mu congshu, shi bu rigs 4217 B3, £ [facsimil
del manuscrito Ming] (Ji'nan: Qilu shushe, 1997), vol. 45, pag. 79.

50 Sobre Nangiyas o Nangyiyas, véase A. Mostaert & F. W. Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Aryun et
Oljettii a Philippe le Bel (Cambridge: Harvard Universiry Press, 1962), pdg. 73; véase también P. Pelliot, “ Sur quel-
ques mots d’Asie centrale attesté dans les textes Chinois”, en Journal Asiatique, vol. 11,n° 1 (1913), pags. 460-466.
51 Por ejemplo, al-Din (trad.: Thackston), Jami’u't-Tawarikh, vol. 2, pdgs. 413, 415y 438-439; también Boyle, Suc-
cessors, pags. 223-224,270-271y 273.

52 Por ejemplo, al-Din (trad.: Thackston), Jami’u't-Tawarikh, vol. 2, pags- 396, 440 y 441; también Boyle, Succes-
sors, pags. 189, 273y 275.

53 al-Din (trad.: Thackston), Jami’ut-Tawarikh, vol. 1, pig. 154. Claramente, esto muestra que el mismo Rashid al-
Din consideraba que “manzi” era un término chino.

54‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik Juvaini (traduccién de J. A. Boyle), The Hlistory of the World-Conqueror (Cambridge:
Harvard University Press, 1958), vol. 1, pag. 256; y vol. 2, pag. 596.

55 Juvaini, History, vol. 1, pag. 201; y vol. 2, pag. 607.

56 Minhaj-ud-Din Juzjani (traduccién de H. G. Raverty), Tabakat-i-Nasiri: A General History of the Muhammadan
Dynasties of Asia... (Londres: Asiatic Society of Bengal, 1881), vol. 1, pag. 383.

57 Hamd-Allah Mustawfi (traduccién de G. Le Strange), The Geographical Part of the Nuzhat al-Qulub (Leiden y
Londres: Brill y Luzac, 1919), pags. 10y 254.



15

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

tiempo. Hay que tener en cuenta que la transliteracion manzi representa la pronunciacion
moderna en el sistema que conocemos como pinyin. Marco Polo (o Rustichello en lugar de
Marco Polo) escribi6 la palabra como “Mangi”.>® La pronunciacién estindar durante el pe-
riodo Yuan, representada por medio de la transcripcion fonética del chino en el sistema de
escritura ‘Phags-pa, era man-dz"i.>® Parece razonable, asi las cosas, concluir que Marco Polo
tomo esta palabra directamente del chino. No hay razon en absoluto que permita pensar que
hubo influencia persa involucrada de manera alguna en esta escogencia.

La cuestion del uso que hacia Marco Polo de la palabra “ledn” para designar animales que
claramente eran tigres es una distraccion similar. Ya he sugerido que ese uso debe reflejar el
hecho de que ni Marco Polo ni Rustichello conocian palabra alguna para designar a los tigres,
pues el tigre era un animal virtualmente desconocido para los europeos medievales. Adicio-
nalmente, también he sefialado que Odorico de Pordenone se refiere a su vez, de una manera
similar, a los “leones” de China.®® De hecho, Odorico también dice que hay en India “grandes
cantidades de leones negros”.%! Con casi total certidumbre, debe haberse tratado de panteras
negras, segun esa variedad del color de los leopardos. El uso de esta palabra por parte de
Odorico sugiere que los europeos medievales pueden haber usado frecuentemente la palabra
“leon” simplemente como una palabra abarcadora para denotar cualquier tipo de felino
grande. Lo que tenemos entre manos, me parece, es otro ejemplo del enfoque anacrénico
sobre Marco Polo que ha sembrado la confusion entre tantos estudios acerca de su libro.®?
Hoy todos saben lo que es un tigre, asi que parece extrafio que alguien no reconozca que un
animal similar al le6n, pero con rayas, tendria que ser un tigre (en un momento de su libro,
Marco Polo describe en efecto un tigre con rayas).® Esto ignora por completo el hecho de
que los europeos medievales pueden no haber tenido una idea clara de qué tipo de animal era
el tigre.

El bestiario era un género popular de obras de la Europa medieval, especialmente durante los
siglos XII y XIII.% Los bestiarios medievales describen frecuentemente “tigres”. En esas
descripciones, es bastante obvio que los autores no habian visto jamas a un tigre y tenian muy
poca idea de como eran. Se describe a los tigres, usualmente, como si tuvieran manchas y
fueran capaces de correr muy rapido, lo que podria indicar que la palabra “tigre” designaba
realmente al guepardo. Muchos bestiarios son ilustrados, y las imagenes que mas comun-
mente se muestran del tigre muestran un animal con manchas, sin rastro de rayas. Un manus-
crito albergado hoy por la Bibliothéque Municipale de Douai (MS 0711), en Francia, incluye
una imagen de un “tigre” mas bien canino, cubierto de manchas que son como rosetas de dos

58 Por ejemplo, Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pags. 264y 265.

59 W. S. Coblin, A Handbook of ‘Phags-pa Chinese (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2007), pags. 124y 143.
60 Haw, Marco Polo’s China, pag. 61.

61 H. Yule (revisién de H. Cordier), Cathay and the Way Thither (Londres: Hakluyt Society, 1915), vol. 2, pag. 115.
62 Haw, Marco Polo’s China, pags. 1-2.

63 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pdg. 227; Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 1, pag. 397.

64J. L. Schrader, “A Medieval Bestiary”, en The Metropolitan Museum of Art Bulletin, vol. 44, n° 1 (1986), pag. 3.



16

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

colores.® Este manuscrito data del tercer cuarto del siglo XIII, y es, por tanto, un contempo-
raneo exacto de Marco Polo. Otro bestiario, de fecha algo mas temprana (alrededor de 1210),
ahora en la Biblioteca Britanica (Royal 12 C XIX), muestra un animal mas felino, pero tam-
bién con manchas, sin rayas.®® Ambos bestiarios, y otros bestiarios del periodo, cuentan como
pueden robarse “tigres” de la custodia de sus madres mediante el uso de un truco. El ladrén,
a la sazon montado a caballo, no puede moverse tan rapido como para escapar de la madre
tigresa. Cuando esta llegue cerca, el ladron debe arrojar un espejo o una bola de vidrio, y la
tigresa se detendrd para mirar su reflejo, pensando que este reflejo es su cachorro. Al hacer
esto, a veces de manera repetida, el ladron podra entonces llevar a buen término su escape.®’
Algunos bestiarios mas tempranos contienen descripciones ain mas extrafias, de manera que
el “tigre” se convierte mas o menos en una bestia mitica. En algunos bestiarios del siglo XII,
“se describe al tigre como una suerte de serpiente, y se lo dibuja, de hecho, como un dragén
con alas”.% Por tanto, no es probable que Marco Polo o Rustichello pudieran identificar
como tigres aquellos “leones” rayados que Marco Polo vio en China. Una vez mas, puede
descartarse cualquier tipo de influencia persa.

La lista de los términos usados por Marco Polo en la descripcion del Imperio Yuan que pue-
den considerarse razonablemente como originarios de la lengua persa es, pues, una lista re-
ducida a mas o menos media docena. Para mi, al menos, esto a duras penas puede indicar una
fuerte influencia persa sobre Marco Polo. Podria argumentarse con igual facilidad que Marco
Polo estaba bajo la influencia de usos mongoles, turquicos y, de hecho, chinos, pues usa
toponimos para lugares de China, asi como otras palabras, tomadas de todas estas lenguas.
De hecho, me atrevo a sugerir que hay mejor evidencia de que tenia algin conocimiento del
chino y del turquico que la evidencia para hablar de su conocimiento del persa. Una vez mas,
ya he cubierto algo de este asunto en otro lugar,®® pero puede que sea 1til volver sobre este,
al menos parcialmente, con algo mas de detalle. Sobre el conocimiento que probablemente
tenia Marco Polo del tirquico, no solo existe la evidencia aportada por unos cuantos toponi-
mos de China provistos en su libro en sus formas tirquicas, sino también cierto vocabulario
turquico adicional. Quiza lo mas diciente sea lo que dice Marco Polo acerca de la lengua
turquica de los “turcomanos” de Anatolia: “estas son gentes ignorantes y tienen una lengua
barbara”.”® Parece al menos posible que aqui esté contrastando el tirquico de los turcos

65 Puede consultarse el manuscrito referenciado aqui: https://arca.irht.cors.fr/ark:/63955/md89d504rw7h. (Ac-
ceso del autor: 30 de abril, 2025; acceso del traductor: 11 de mayo, 2025).

66 La ilustracién puede consultarse en el siguiente link: https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia romana/bri-
tannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html. (Acceso del autor: 30 de abril, 2025; acceso del traductor: 11 de mayo,
2025).

67 Se puede encontrar més informacién sobre los tigres en los bestiarios medievales en linea, en el siguiente link:
http://bestiary.ca/beasts/beast131.htm. (Acceso del autor: 17 de diciembre, 2012; acceso del traductor: 28 de abril,
2025); véase también F. McCulloch, Mediaeval Latin and French Bestiaries (Chapel Hill: University of North Caro-
lina Press, 1962), pags. 176-177.

68 J. R. Allen, Early Christian Symbolism in Great Britain and Ireland Before the Thirteenth Century (Londres:
Whiting, 1887), pag. 357.

9 Haw, Marco Polo’s China, pags. 63-63y 96-97.

70 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 95.



https://arca.irht.cnrs.fr/ark:/63955/md89d504rw7h
https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia_romana/britannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html
https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia_romana/britannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html
http://bestiary.ca/beasts/beast131.htm

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

nomadas de Anatolia con la sin duda mas sofisticada lengua tarquica de los uigures, que se
habian asentado para residir en pueblos, habian adoptado la agricultura y tenian un sistema
de escritura para su lengua desde antes de los afios 1200. Estos incluso hicieron uso conside-
rable de la imprenta.’”! Que Marco Polo pudiera hacer semejante comparacion debi6 requerir
de ¢él, obviamente, un buen conocimiento del tirquico.

Una evidencia que resulta interesante al sugerir la importancia del tirquico en la China de la
dinastia Yuan es el uso que hace Marco Polo de un nombre turquico para el pueblo de Zhen-

ding E & (ahora Zhending 1F &, en la provincia de Hebei). Marco Polo lo llama “Achbaluch”,

que significa “Ciudad Blanca”.”? Lo que hace que esto sea especialmente interesante es que
Rashid al-Din llame “Chagha’an Balaghasun™ a este mismo lugar, pues esta expresion suya
significa “Ciudad Blanca” en mongol.” Esto sugiere que Marco Polo puede haber escuchado

el topoénimo tirquico con mas frecuencia que el mongol, aunque los dos deben haber estado

en vigencia. Ciertamente, el uso del topénimo turquico por parte de Marco Polo no coincide

con el uso de Rashid al-Din. Zhending era el peonaje personal otorgado en feudo a Sorqaqtani

Beki, madre de dos ga’ans, Qubilai y Mongke, y del primer il-khan, Hiilegii.”* Una cierta
cantidad de los funcionarios nombrados para fungir en sus cargos en Zhending eran tirquicos.
Estos incluyen a los uigures Buyruq Qaya (durante el reinado de Ogodei Qa’an),”> Mung-

suz’® y Shiban.”” Estos dos ultimos fueron bastante influyentes bajo el gobierno de Qubilai

Qa’an, de manera que quiza no sea sorprendente que Marco Polo haya escogido un topénimo

tarquico para designar Zhending. Marco Polo también menciona un segundo “Acbalec” cerca
de la frontera entre el norte y el sur de China, distinguido por tener el sufijo “Mangi”, lo que

significa, seglin se explica en su libro, “La ciudad blanca en la frontera de Mangi”.”® Una vez

mas, Pelliot ve aqui una construccion lingiiistica persa, “Aq-balig-i-Manzi”.” Sin embargo,

esto parece extrafio, pues “Aqg-baliq” es ciertamente un uso turquico, no persa, mientras que

“Manzi”, como ha visto el lector, es un uso chino. Puede igual de bien tratarse de una italia-

nizacioén, o de un uso franco, o quiza de una construccion lingiiistica del latin: “Acbalec [di/de]
Mangi”. “Mangi” puede quiza haber sido usada como si fuera un genitivo latino.

7L'T. F. Carter, The Invention of Printing in China and its Spread Westward (Nueva York: Ronald Press, 1955), pags.
140-148.

72 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pdg. 257; Pelliot, Notes, vol. 1, pags. 8-9.

73 al-Din (trad.: Thackston), Jami'u't-Tawarikh, vol. 2, pag. 348; Boyle, Successors, pag. 165 y nota al pie de pagina.
74 M. Rossabi, Khubilai Khan: His Life and Times (Berkeley: University of California Press, 1988), pags. 13-14; Yuan
Shi, vol. 1, juan 2, pag. 35.

75 1. de Rachewiltz, “Turks in China Under the Mongols: A Preliminary Investigation of Turco-Mongol Relations in
the 13th and 14t Centuries”, en M. Rossabi (ed.), China Among Equals: The Middle Kingdom and its Neighbors,
10t -14th Centuries (Berkeley: University of California Press, 1983), pag. 301; Yuan Shi, vol. 10, juan 125, pag. 3070.
Acerca del rol de los uigures en Zhending, véase también M. C. Brose, Subjects and Masters: Uyghurs in the Mongol
Empire (Bellingham: Center for East Asian Studies, West Washington University, 2007), pags. 93-94 y 96-105.

76 De Rachewiltz, “Turks in China”, pag. 301; Yuan Shi, vol. 10, juan 124, pag. 3059.

77 De Rachewiltz, “Turks in China”, pag. 286; Yuan Shi, vol. 11, juan 134, pag. 3246.

78 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 265.

79 Pelliot, Notes, vol. 1, pag. 7.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Otro uso muy obvio de un topdénimo tarquico por parte de Marco Polo es, claro esta, “Cam-
baluc”, tomado del tarquico Qan Balikh, la “ciudad del Qa’an”. Pelliot sefiala que este uso
es “puramente turco”, pero indica que es un préstamo del persa.®’ Uno podria preguntarse
por qué, si el persa es una lengua tan importante dentro del Imperio Yuan, la ciudad habria
adquirido un nombre tirquico luego introducido como préstamo a la lengua persa en lugar
de haber ocurrido esto al contrario. Marco Polo también hace uso del topénimo chino o mon-
gol para esa misma ciudad: “Taidu”.®! Pelliot dice que el signo chino para la primera silaba
de ese nombre, ahora pronunciado da, “se pronunciaba aiin como tai [dai en pinyin] durante
tiempos de la dinastia Yuan”.®? Sin embargo, parece que esto no es completamente correcto,
pues ambas pronunciaciones (da y dai) estaban probablemente en vigencia.®* Con toda se-
guridad, este uso de un toponimo tirquico para designar la principal capital del Imperio Yuan,
y también, en todos los casos menos uno, el uso de un nombre chino para designar la capital
veraniega, es significativo. Si fuera cierto que el persa era una importante /ingua franca en
el Imperio Yuan e influy6 fuertemente en el uso de toponimos por parte de Marco Polo, en-
tonces seria esperable que hubiera algtin signo de esto al hablar Marco Polo de las principales
ciudades del imperio. Sin embargo, esto no ocurre asi. Indicativo de una pequena influencia
persa, tenemos solo el uso solitario de “Chemeinfu” para Kaipingfu, es decir, para Shangdu.
Puede tomarse esto como una sugerencia de que, si bien los persas tenian alguna influencia
en el Imperio Yuan, en las ciudades capitales esta no se ubicaba en el pindculo. Como hemos
visto antes, la administracion del peonaje de la madre de Qubilai Qa’an estaba ocupada par-
cialmente por turcos. De hecho, la misma Sorqaqtani Beki era keraiti, y, con toda probabili-
dad, los keraities eran tarquicos al menos en parte.3* Parece muy probable que los turcos
fueran el grupo de no-mongoles que resultara mas importante a ojos de los mongoles.** De
hecho, la familia imperial Yuan tenia relaciones matrimoniales con los uigures. 3¢

En su libro, Marco Polo usa también algo mas de vocabulario tarquico. Un ejemplo es
bagherlac, que designa a la ganga, un ave.®” Pelliot sefiala correctamente que la forma que
puede verse en la mayoria de los manuscritos, en los que se pone la » después de la primera

80 Pelliot, Notes, vol. 1, pags. 140-141.

81 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pdg. 212. El topénimo chino era Dadu, o Daidu x#5; la versién mongola era
Taidu.

82 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 843.

83 Schuessler, Dictionary of Old Chinese, pag. 202.

84 De Rachewiltz, “Turks in China”, pag. 287; Golden, History of Turkic Peoples, pag. 285; C. V. Findley, The Turks
in World History (Oxford: Oxford University Press, 2005), pag. 87.

85 Cito de Brose, Subjects and Masters, pag. 77: “puede decirse que los uigures se volvieron el subgrupo especifico
mds importante de entre los administradores Semuren...”.

86 Brose, Subjects and Masters, pags. 89n, 98 y 112; el libro de Brose acerca de los uigures en el Imperio Yuan ofrece
varios ejemplos de la importancia de este grupo tirquico para los mongoles. Es improbable que pueda escribirse un
libro similar sobre los persas en el Imperio Yuan.

87 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pags. 177-178.



19

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

a, es una forma erronea.® Clauson usa bagurlak,® uso este que es extremadamente cercano
a la version de esta palabra que usa Marco Polo. El ave especifica a la cual se aplica esta
palabra es, casi con total certeza, la ganga de Pallas.?® Otra palabra de origen turquico in-
troducida como préstamo la lengua mongola es “toscaor” o “toscaol”, es decir, “hombres que
se quedan a vigilar”, o, de manera mas simple, “vigias”.”' Pese a encontrar un uso relacio-
nado con este en la obra de Rashid al-Din, ni Pelliot consider6 que la palabra mostrara, en la
forma usada por Marco Polo, rastro alguno de influencia persa.®?

Otro caso de considerable interés es el uso que hace Marco Polo del término “Argon”, que ¢l
define como igual a “guasmul en francés, es decir, con ¢l se dice que alguien ha nacido de
dos razas, de los linajes de aquellos de Tenduc que adoran idolos y aquellos que adoran segiin
la ley de Mahoma”.** Pelliot explica que “guasmul” significa alguien “cuyos padres son uno
latino y el otro griego”.”* Arkun, en tirquico medieval, significaba “enrazado”,” asi que la
correspondencia es clara. Sin embargo, siguiendo a Pelliot, Argun era también un nombre
tribal usado para designar un pueblo que provenia, aparentemente, de la region ubicada entre
Talas y Balasagun. ' Pelliot sugiere que un numero sustancial de estas gentes fueron transfe-
ridos al oriente por los mongoles, hacia la region en que Marco Polo acab6 encontrandose
con los argon, y que Marco Polo escuchd “el nombre de los colonos aryun musulmanes; sin
embargo, también conocia la palabra tarquica de aryun usada con el significado de enrazado,
y la aplicé de manera errénea”.”® Si esta afirmacién es correcta, entonces conlleva méas evi-

dencia de que Marco Polo tenia al menos algo de conocimiento de la lengua turquica.

Como es natural, Marco Polo también usa varias palabras mongolas. Algunas de estas exis-
tian tanto en mongol como en tarquico. Entre estas palabras se incluyen titulos, el nombre de
un animal, y otros items del vocabulario. Asi pues, Marco Polo habla de “Baian Cingsan”,”’
el conquistador de Mangi. Baian Cingsan es Bayan del Barin, y el titulo que se le asigna es
la forma mongola de este: ching-sang,’® tomado del chino chengxiang 7&#H, que significa

“canciller”, titulo este que en efecto poseia Bayan.”® Marco Polo habla del caudillo rebelde
chino Li Tan Z# con el nombre de “Liitan Sangon”.'% La explicacion que ofrece Pelliot de

88 Pelliot, Notes, vol. 1, pag. 65.

89 G. Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish (Oxford: Oxford University Press,
1972), pag. 319. La designacién de Pterocles ahenarius que hace Clauson es un error que debe reemplazarse por
Pterocles arenarius; usualmente, ahora se considera una subespecie de Pterocles orientalis.

90 Haw, Marco Polo’s China, pag. 129.

91 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 230.

92 Pelliot, Notes, vol. 2, pags. 859-860.

93 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 182.

94 Pelliot, Notes, vol. 1, pag. 48.

95 Clauson, Pre Thirteenth-Century Turkish, pag. 216.

9 Pelliot, Notes, vol. 1, pags. 50-51.

97 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 310.

98 Farquhar, Government of China, pag. 170.

99 Puede encontrarse una biograffa de Bayan en De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, pags. 584-607. Véase
también F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan”, pags. 185-303.

100 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 303.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

este uso —que difiere de la explicacion de la mayoria de los comentaristas, como ¢l mismo ha
sefalado— es bastante erronea. Pelliot rechaza, como origen de “Sangon”, la forma mongola
(y tirquica) de sdnggtiin o sdnggiim, proveniente a su vez del uso chino de jiangjun =, que
significa general (militar), afirmando que jiangjun “se usaba raramente” durante el periodo
mongol. En su lugar, Pelliot sugiere que la forma china original de este término era xianggong
4y, que significa “duque-ministro”, y que “se aplicaba durante la edad media a los hombres
jovenes de las familias de alto [estatus]”.!°! Sin embargo, una busqueda por el Yuan shi revela
que jiangjun aparece literalmente cientos de veces, mientras que xianggong se usa muy rara
vez; solo he podido rastrear su uso en cuatro ocasiones. Jiangjun también aparece mas de
cien veces en el Guochao wenlei E#H37%8, mientras que xianggong aparece solo doce ve-
ces.!? Por tanto, la teoria de Pelliot puede ser rechazada. “Sangon” se deriva ciertamente de
sdnggiin, que se deriva, a su vez, de la forma china de jiangjun.

Otro titulo que aparece en el libro de Marco es el de “Vonsamcin”, uno de los comandantes
de la segunda invasién mongola de Japon.'® La persona a la que queria referirse era Fan
Wenhu #i325&, solo que “samcin” no proviene de su nombre sino de su titulo. En chino, su
titulo era canzhi zhengshi 5152 (segundo consejero privado), titulo abreviado comun-
mente como canzheng ;. Los equivalentes mongoles eran samji jingshi y samjing.'** Cla-
ramente, Vonsamcin es la manera que tiene Marco Polo de decir Fan Samjing. El Yuan shi
registra que Fan Wenhu fue ascendido de la posicion de segundo consejero privado a la po-
sicion de viceconsejero menor adjunto del Secretariado Central en 1278.% Marco Polo usa
otras palabras mongolas, como “quesitan”,'% proveniente del mongol kesigten, miembros
del kesig, que era la guardia personal del qa’an;'%” “gudderi”,'®® que designa al ciervo almiz-
clero;'% “burcan”,!'” que equivale a burgan, la palabra mongola (y tirquica) para designar
al Buda;'!! y, cosa obvia, los titulos de los gobernantes mongoles, “kan [qan]” y “kaan

[qa’an]”,''? que se usaban de antiguo tanto en turquico como en mongol.'!*V Por tanto, hay

101 Pelliot, Notes, vol. 2, pags. 825-826.

102 Sy Tianjue #*e (ed.), Guochao wenlei B304, en Si bu congkan chu bian rox#T9i4 [facsimil de la edicién
Yuan] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929).

103 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 358.

104 Farquhar, Government of China, pag. 171; Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 871.

105 Yuan Shi, vol. 1, juan 10, pag. 198.

106 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pags. 216y 221.

107 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 815. Puede que Pelliot esté equivocado al sugerir que el original del libro de Marco Polo
rezaba “quesictan”, pues la “-g” al final de keSig tenfa muy probablemente un sonido méas o menos mudo. Esta no
aparece en giexue g, la transcripeién china de kesig; el segundo signo de esta jamds termind con -g o con -k, pero,
segin B. Karlgren, sf termind en edad temprana con -t. Véase B. Karlgren, Grammata Serica Recensa (Estocolmo:
Museo de Antigliedades del Lejano Oriente, 1964), pags. 88 y 89.

108 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 179.

109 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 742.

110 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 179.

111 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 823.

112 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pags. 163ssy 192ss, et passim.

113 Pelliot, Notes, vol. 1, pags. 302-303; C. P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire (Nueva
York: Facts on File, 2004), pags. 302-303. Se ha sugerido (A. Vovin, “Once Again on the Etymology of the Title



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

mucho mas vocabulario mongol en el recuento que hizo Marco Polo del Imperio Yuan que
vocabulario persa.

De hecho, hay muy poca evidencia que apoye la idea de que Marco Polo podia entender y
hablar el persa. No quiero cuestionar esta creencia, pues parece probable que él aprendiera
persa.’ Sin embargo, a mis o0jos, hay mucha mejor evidencia de que tuviera ¢l algun conoci-
miento del tirquico (segun he delineado arriba), y hay evidencia muy buena de que tenia al
menos un manejo imperfecto del chino hablado. Su posible confusion, cuando estaba en
Xiezhou f#JN (ubicado en la moderna provincia de Shanxi), entre Jin & y Jin 4: solo pudo
haber ocurrido si hubiera escuchado el nombre hablado y lo hubiera entendido mal.!'* Si
hubiera podido leer los signos chinos, entonces habria sido improbable que cayera en esa
confusion. Si llegd de hecho a aprender algo de chino, quiza solo aprendi6 para escribirlo el
sistema de escritura ‘Phags-pa.

Morgan ha llamado la atencidn sobre el hecho de que el turquico era probablemente bastante
importante en los primeros afios del Imperio Mongol, y cita “la muy conocida pataleta” de
Juvaint quejandose del hecho de que la lengua y el sistema de escritura uigur hayan venido a
considerarse “la cima del conocimiento y el aprendizaje” de su tiempo. Sin embargo, Morgan
continua diciendo inmediatamente: “no parece probable que el turco uigur, si bien parecia
predominante en esas primeras décadas, haya retenido permanentemente ningun tipo de su-
premacia sobre el persa”.!'> Morgan no ofrece ninguna explicacion, en absoluto, de esta afir-
macion, y tampoco expone evidencias que la apoyen. Tenemos que asumir que Morgan
piensa que la superioridad de la lengua persa es autoevidente. Probablemente sea verdad que
el persa se volvid, en el Ilkhanato, bajo los mongoles, la lengua principal de la administracion,
tal como lo ha afirmado Fragner.!!¢ Sin embargo, no hay dudas del hecho de que no habia
ninguna base para que la lengua persa reclamara algin tipo de estatus superior en el Imperio
Yuan, en que la cultura y la lengua chinas eran predominantes. Para los chinos, el persa habria
sido nada mas que otra lengua “barbara”. De hecho, durante el periodo mongol, o periodo
Yuan, los chinos (y muy probablemente también los mongoles) ni siquiera distinguian

Qayan”, en Studia etymologica cracoviensia, n° 12 (2007), pags. 177-187, particularmente en pags 180-184) que
estas palabras tuvieron su origen en la lengua yeniseiana.

114 Véase Haw, Marco Polo’s China, pags. 96-97. Debe sefialarse que la pronunciacién de los dos Jin era, probable-
mente, menos similar en el siglo XIII que hoy, pero las pronunciaciones dialectales podrfan muy bien haber sido més
similares. Naturalmente, es normal que las formas escrita y hablada de una lengua difieran, y no es del todo clara la
manera en que las transcripciones chinas del ‘Phags-pa tenfan relacion con la lengua hablada. Es posible que repre-
senten una pronunciacién que ya para entonces, en el siglo XIII, fuera arcaica. Véanse las anotaciones de Coblin en
el capftulo IV de su Handbook of ‘Phags-pa Chinese, especialmente pags. 72-74.

115 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pdg. 164.

116 B. G. Fragner, “Shah Ismail’s Fermans and Sanads: Tradition and Reform in Persophone Administration and
Chancellary Affairs”, en Journal of Azerbaijani Studies, n°® 1 (1998), pags. 35-47, especificamente pag. 35. Fragner
estima que el persa reemplazé al d&rabe como la lengua principal de gobierno solo bajo el Ilkhanato; el ferman real en
lengua persa més antiguo que se conoce data de 1233.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

claramente entre los persas y los demas musulmanes, ni entre estos y los varios pueblos de
las “regiones occidentales” (Xi Yu pgiz). !’

El profesor Charles Melville ha expresado un punto de vista bastante opuesto al de Morgan:
“La queja de Juvaini de que el conocimiento de la escritura uigur constituia un pasaporte al

ascenso era probablemente tan cierta al final del Ilkhanato como al comienzo de este”.!!8

El estatus eminente de los uigures es afirmado claramente por el mismo Qubilai Qa’an en
1270. Cuando los coreanos se quejaron de que se les hubiera asignado un rango mas bajo que
el de los uigures en la corte imperial Yuan, Qubilai respondio:

Ustedes se sometieron después y, por tanto, estan escalafonados en un bajo rango entre los
principes. Durante el reinado de nuestro Tai Zu [es decir, Genghis Khan (Chinggis Qan)], el
Idug qut'" fue el primero en someterse. Por tanto, se ordend que ellos recibieran el primer
escalafon de entre los principes. Arslan'? se sometio después, y por tanto fue escalafonado
debajo de ellos. jDeberian saber esto!'?!

Sin duda, los coreanos sentian que eran un pueblo civilizado dada su larga historia de rela-
ciones con China, y que por ello merecian un rango superior al de los uigures. Probablemente,
los persas sentian lo mismo respecto a los turcos. Sin embargo, Qubilai puso a los coreanos
en su lugar rdpidamente. La idea de que el persa habria reemplazado al tirquico con toda
seguridad, presumiblemente debido a su superioridad cultural, puede, por tanto, descartarse.

Morgan cita a Leonardo Olschki acerca del estatus del persa como lengua “usada comun-
mente... para asuntos de negocios y comercio”.'?? Sin embargo, Olschki también dice que,
en el siglo XIV, “el dialecto turco de los cumanos... era..., junto al persa, la lengua que se
hablaba o se entendia a todo lo largo del Imperio Tértaro, desde Persia hasta Catay”. Olschki
prosigue con la opinion de que el turquico “debi6 ser, ciertamente, una de las varias lenguas
que Marco Polo dice haber aprendido”.!?* Con seguridad, como ya sugeri més arriba, esto es
correcto, pues, para el siglo XIII, el tirquico, al menos tanto como el persa, se habia

117 Acerca de la incapacidad para identificar las diferencias entre los musulmanes, véase M. Rossabi, “The Muslims
in the Early Yuan Dynasty”, en J. D. Langlois (ed.), China under Mongol Rule (Princeton: Princeton University Press,
1981), pags. 259-260. Sobre el tema de los diversos términos usados durante el periodo Yuan para designar a los
musulmanes y a otros grupos de las regiones occidentales, con los significados de estos términos, véase D. D. Leslie,
Islam in Traditional China (Canberra: College of Advanced Education, 1986), pags. 195-196.

118 C, Melville, “The Chinese-Uighur Animal Calendar in Persian Historiography of the Mongol Period”, en Iran:
Journal of the British Institute of Persian Studies, vol. 32 (1994), pags. 83-98, especificamente pag. 95.

119 Este era el titulo del gobernante de los uigures.

120 E] gobernante de los turcos garluq.

121 Yyan Shi, vol.1, juan 7, pag. 128; T. T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13t Century”,
en Rossabi (ed.), China Among Equals, pag. 247. Mi traduccién difiere muy poco de la traduccién de Allsen, en un
aspecto estilistico, més que todo. Véanse también M. C. Brose, “People in the Middle: Uyghurs in the Northwest
Frontier Zone”, en D. J. Wyatt (ed.), Battlefronts Real and Imagined: War, Border and Identity in the Chinese
Middle Period (Nueva York: Palgrave Macmillan, 2008), pag. 260, y M. C. Brose, “Uyghur Technologists of Writing
and Literacy in Mongol China”, en T"uong pao, n° 91 (2005), pags. 396-435, especificamente pags. 405-406.

122 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pags. 163-164.

123 .. Olschki, Marco Polo’s Asia: An Introduction to his “Description of the Wotld” Called “Il Milione” (Berkeley:
University of California Press, 1960), pag. 81.



o

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

convertido en un lenguaje comercial usado comunmente a todo lo largo de Asia Central.'?*

Actualmente, se hablan varias lenguas tirquicas a lo largo de una ancha franja del continente
asiatico, desde Xinjiang en el oriente hasta Turquia en el occidente. Las lenguas tirquicas
han reemplazado mas o menos por completo a las lenguas anteriores de esta region. De los
habitantes actuales de Asia Central, el 89% son hablantes de lenguas turquicas.'? Para el
momento de las conquistas mongolas, el proceso de turquificacion ya estaba bastante avan-
zado (de hecho, en el occidente, en el area cercana al Mar Negro, los pueblos y lenguas
tirquicas estaban probablemente mas extendidos de lo que lo estan hoy).!?¢ La mezcla de las
poblaciones iranias (como los sogdianos) con los turcos tenia ya una larga historia para el
afio 1200. Por ejemplo, An Lushan ###1(1 (703-757), cuya rebelion del afio 755 casi causa el
colapso de la dinastia Tang, era hijo de un padre sogdiano con una madre tirquica.'?’ Los
documentos sogdianos del monte Mugh, que datan del afio 710, mencionan a un prometido
de nombre claramente turquico (“Ot-tegin”) casdndose probablemente con una esposa sog-
diana.'?8Al menos desde tiempos de la inscripcion trilingiie de Qarabalghasun (comienzos
del siglo IX) habia ya influencia tirquica sobre la lengua sogdiana. Durante los siglos IX y
X se desarrolld una lengua que llamamos frecuentemente “turco-sogdiano”, un sogdiano que
mostraba una fuerte influencia del tirquico antiguo.'?’ Para los tiempos en que los mongoles
invadieron Sogdiana (que era entonces parte del Imperio Jorezmi o Corasmio, habiéndole
arrebatado esa region a Qara Khitay poco antes),'*° la region era probablemente tan tirquica
como irani.'*! De hecho, parece que buena parte de la misma Corasmia habia sido bastante
turquificada. Después de viajar por Asia Central a mediados de la década de 1240, Giovanni
da Pian del Carpine dijo: “tras dejar la tierra de los kangitas [Qangli], entramos en el territorio
de los besermianos. Estas gentes solian hablar la lengua cumana, y atn lo hablan, pero se

124 Acerca de la turquificacién de Asia Cenrtal, y acerca de la absorcion, por parte de los turcos, de otros grupos
étnicos que se convirtieron en hablantes del tirquico, véase Golden, History of Turkic Peoples, especialmente pags.
152-153 para la relacion entre los turcos y el comercio y pags. 164-165 para la absorcién de los iranies orientales y
de los tocarios.

125, Bregel, “Turko-Mongol Influences in Central Asia”, en R. L. Canfield, Turko-Persia in Historical Perspective
(Cambridge: Cambridge University Press, 1991), pag. 54; véase la definicién de Bregel de “Asia Central” (pag. 53),
que no parece incluir la Xinjiang actual.

126 Golden, History of the Turkic Peoples, pags. 228-230; también cap. 12, pags. 379ss.

127 Liu Xu i et al., Jiu Tang shu gz (Beijing: Zhonghua shuju, 1975), vol. 16, juan 150, shang 1, pag. 5367,
De la Vaissiére, Sogdian Traders, pags. 215-216.

128 1. Yakubovich, “Marriage Sogdian Style”, en H. Eichner et al. (eds.), Iranistik in Europa — gestern, heute, morgen
(Viena: Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006), pags. 311-316; P. Lurje, “Once More on Sogdian
pysn’m’k ‘Surname’ and a Bridegroom Named ‘Hail””, en M. Ritter, R. Kauz & B. Hoffmann (eds.), Iran und iranisch
geprdgte Kulturen: Studien zum 65. Geburtstag von Bert G. Fragner (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag,
2008), pags. 232-233.

129y, Yoshida, “Turco-Sogdian Features”, en W. Sundermann, A. Hintze & F. de Blois (eds.), Exegisti Monumenta:
Festschrift in Honour of Nicholas Sims-Williams (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2009), pags. 572-573.

130 M. Biran, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic World (Cambridge:
Cambridge University Press, 2005), pags. 277-278.

131 C, E. Bosworth, “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000-1217)”, en J. A. Boyle (ed.),
The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljug and Mongol Periods (Cambridge: Cambridge University Press,
1968), pag. 9.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

aferran a la fe de los sarracenos”.!3? Los “besermianos” eran los jorezmies.!**> En lo que res-
pecta a este pais, Giovanni prosigue con la relacion de un gran rio del cual no sabia su nombre,
a la rivera del cual habia ciudades llamadas “lankinc”, “Barchin” (o “Karachin”) y “Orpar”
(u “Ornas™).!3* La primera de estas ciudades es seguramente Yanghikent, asi que debe tra-
tarse del rio Syr-Darya. Se ha identificado que Orpar corresponde probablemente a Otrar, '3
que se encuentra, en efecto, sobre la ribera del mismo rio. Se cree que “Barchin” corresponde
a Barjligh-Kent, ciudad de la cual se dice que estaba ubicada “en algun lugar entre Jand y
Sughnaq”,'3¢ o, si se asume que “Karachin” es una lectura mas correcta, entonces puede tra-
tarse de Juyand."' En cualquier caso, esta tercera ciudad tendria que estar sobre la rivera del
Syr-Darya, o muy cerca.'®” Asi las cosas, parece que, para la década de 1240, cuando Gio-

vanni pasé por alli, el 4rea que rodea el rio Syr-Darya estaba ya turquificada.!®

En fecha un poco mas tardia, William de Rubruck hizo un viaje similar al de Giovanni da
Pian del Carpine. Aparentemente, paso por el sur del lago Baljash y estuvo doce dias en
Qayaliq (si el nombre de “Cailac” que €l usa corresponde en efecto a este pueblo, lo que
parece muy probable). William de Rubruck ha dejado registro de que el area alrededor de
este pueblo “solia llamarse Organum y solia tener su propia lengua y su propio sistema de
escritura, pero ahora ha sido toda ella tomada por los turcomanos”. También dice que en
Qayaliq habia un mercado “al que llegaban muchos mercaderes”.!** Presumiblemente, la len-
gua principal de este mercado debi6 ser alguna variacion del trquico. Llama la atencién la
similitud entre “Organum” y Arkun o Aryun (que ya hemos discutido mas arriba). Quiza, esta
palabra era usada también en el area por personas de ascendencia mixta, parcialmente tar-
quica, en mestizaje con habitantes mas antiguos. Segtn sefiala Morgan, William de Rubruck
también menciona “una villa muy buena llamada Equius, habitada por sarracenos que hablan

132 Giovanni da Pian del Carpine, “History of the Mongols”, en The Mongol Mission (Londres: Sheed and Ward,
1955), pag. 59. El texto latino original se halla en Recueil de voyages et de mémoires, publiées par la Société de
Géographie (Parfs : Arthus-Bertrand, 1839), vol. 4, pag. 750. Quisiera sefialar que esto es una evidencia clara de que
habfa muchos musulmanes turcos en esa época.

133 K. Coban, “Eastern Muslim Groups among Hungarians in the Middle Ages”, en Bilig, n°® 63 (2012), pags. 55-78,
especificamente pags. 62-63. F. Hirth & W. W. Rockhill, Chau Ru-kua: His Work on the Chinese and Arab Trade in
the Twelfth and Thriteenth Centuries, Entitled Chu-Fan-Chi (San Petersburgo: Imperial Academy of Sciences, 1911),
pag. 16n.

134 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pag. 59; Recueil de voyages, vol. 4, pag. 750.

135 Esta sugerencia es de Dawson; estd en Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pag. 59n.

136 Juvaini, History of the World Conqueror, vol. 1, pag. 83n.

137 Pueden consultarse ttiles mapas en Y. Bregel, An Historical Atlas of Central Asia (Leiden: Brill, 2003), pags. 35
y 37.

138 Sobre la presencia de turcos en la Transoxiana, en incluso més hacia el sur y hacia el occidente, ya en fecha tem-
prana (siglo VII), véase R. B. Frye & A. M. Sayili, “Turks in the Middle East Before the Saljugs”, en Journal of the
American Oriental Society, n° 63 (1943), pags. 194-207, especificamente pags-195-204. Véase también Y. Bregel,
“Turko-Mongol Influences”, pag. 60. Bregel afirma que Corasmia habfa sido més o menos turquificada ya para el
siglo XIV, y que ese proceso de turquificacién debid empezar antes de las invasiones mongolas.

139 William de Rubruck, “The Journey of William of Rubruck”, en Dawson (ed.), The Mongol Mission, pag. 137; el
texto original en latin puede leerse en Recueil de voyages et de mémoires, vol. 4, pags. 281-282. La identificacion de
Cailac con Qayaliq halla apoyo en el hecho de que William de Rubruck dice que el pais de los uigures “estd adyacente
al territorio de Organum”.



<t

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

persa aunque estén muy lejos de Persia”. '’ Siendo que esta villa se menciona antes que Cai-
lac, y que William de Rubruck viajaba entonces hacia oriente, podemos asumir que Equius
se encontraba al occidente de Cailac. Esto hace que descartemos la identificacion con Quyas,
que apoya Morgan siguiendo a Pelliot (aunque Pelliot considera también otra posibilidad:
Iki-6giiz).'*! Aqui, una de las preguntas principales es: exactamente, ;qué queria decir Wi-
lliam de Rubruck cuando dice “persa” o “Persia”?'4? Habia gentes que hablaban lenguas ira-
nias ubicadas en regiones no muy lejanas del area que queda entre el rio Talas y Qayaliq,
donde aparentemente se encontraba “Equius”. Podia muy bien ser el caso que hubiera en el
area asentamientos sogdianos, igual que los habia mucho maés al oriente, y el sogdiano es una
lengua irania.'** Por tanto, el “persa” de William de Rubruck puede que fuera el sogdiano,
en cuyo caso estos sarracenos hablantes de persa no estaban muy lejos de casa.!* Puede ser
que fueran simplemente un remanente superviviente que permanecié aislado de los nuevos
pobladores tirquicos de la region.!*> No obstante, lo que William de Rubruck dice aqui
(“aunque estén muy lejos de Persia”) es significativo. Claramente, para ¢l, Persia estaba dis-
tanciada de la ubicacion de “Equius”. Pareceria, pues, como si toda esta region claramente
no fuera persa cuando William de Rubruck pasé a través de ella. Evidentemente, el hecho de
que hubiera encontrado algunos hablantes de persa en esa zona debio parecerle inusual y
digno de ser comentado.

También vale la pena tomar nota de que Marco Polo hace un recuento de lo que ¢l llama “la
gran Turquie”, lo que, aparentemente, significa Turquestan: “La gran Turquie queda mas alla
del rio de Gion y se extiende desde la tramontana hasta las tierras del gran Kaan”.'* Como

140 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 165; William de Rubruck, “The Journey”, pag. 136; el texto original
en latin puede leerse en Recueil de voyages et de mémoires, vol. 4, pag. 281.

141 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 166; Pelliot, Notes, vol. 1, pdg. 253. Pelliot no se expresa claramente
en favor de Quyas. Ya que estaba en la region de Ili, al oriente de Qayaliq, parece improbable que esta corresponda al
“Equius” de William de Rubruck; es més probable que corresponda a la otra alternativa de Pelliot, Iki-6giiz, al suroc-
cidente de Qayaliq (véase B. D. Kotchnev, “Les frontieres du royaume Karakhanide”, en Cahiers d/Asie Centrale, n°
9 (2001), pags. 41-48, especificamente pag. 42). Morgan dice que esta se ubicaba “bien dentro de lo que hoy es el
Asia Central china”, pero, de hecho, la regién de Ili estd muy cercana a la frontera entre Xinjiang, en China, y Kaza-
jistdn. No obstante, lo mas probable es que “Equius” se ubicara fuera de las fronteras de la China actual.

142 Actualmente, una definicién precisa de “Persia” sigue eludiéndonos. Si seguimos a Frye & Sayili, “Turks in the
Middle East”, pag. 201, el Shahnama tenia al rio Oxus (es decir, el rio Amu Darya) por frontera entre los persas y los
turcos durante tiempos preislamicos. Véase también K. H. Menges, The Turkic Languages and Peoples: An Intro-
duction to Turkic Studies (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1994), pag. 29.

143 Acerca de los asentamientos sogdianos del actual Xinjiang, ubicados en el corredor de Gansu e incluso en el norte
de China, véanse De la Vaissiere, Sogdian Traders, pags. 114-117y 122-144,y E. G. Pulleyblank, “A Sogdian Colony
in Inner Mongolia”, en T"uong pao, vol. 41, n° 4-5 (1952), pags. 317-356, especificamente pags. 326-328. También,
segin R. N. Frye, “Sughd and the Sogdians: A Comparison of Archaeological Discoveries with Arabic Sources”, en
Journal of the American Oriental Society, n° 63 (1943), pags. 14-16, especificamente pag. 16: “Mahmiid al-Kashgari
dice, en el siglo XI, que los sogdianos se habfan asentado en Balasaghtin, en Taraz y en Isfijab, pero se hablaba el
turco en esos pueblos”.

144 Dice De la Vaissiére que hubo cierta “colonizacion” sogdiana de Semirechye hacia el Issyk Kul. Véase Sogdian
Traders, pags. 114-116.

145 De la Vaissiere, Sogdian Traders, pags. 329-330, dice que la lengua que habia desaparecido de esta drea debi
haber sido el sogdiano, y que “Organum es ciertamente la tierra de Argu”.

146 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 447.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

es evidente, “Gion” o “Gihén” es el nombre que se le adscribia en el periodo al rio Amu
Darya. Por tanto, parece que, para Marco Polo, todas las tierras ubicadas entre el rio Amu
Darya y la frontera del imperio de Qubilai Qa’an eran “Turquie”. También habla de Qaidu
como ubicado ya dentro “de Turquie, hacia Samarcan”,'*’ indicando asi que Samarcanda (y
podemos asumir que también todo el resto de la Transoxiana) quedaba en “Turquie”. Aunque
¢l mismo nunca estuvo en Samarcanda, su padre y su hermano estuvieron alli con toda pro-
babilidad, y seguramente pasaron algo de tiempo en Bujara,'*® de manera que su testimonio

puede ser confiable.

Sobre la cuestion de las lenguas que se usaban en el comercio durante el periodo mongol,
probablemente no sea insignificante el hecho de que la palabra adoptada por los mongoles
para designar el sistema de “socios mercantiles” sea de origen tirquico. Ortag (prestada al
mongol como ortogh) es una palabra tirquica que significa “socio”.'* Morgan sefiala que
“estos mercaderes musulmanes [del ortogh] venian sin dudas de varias etnias [...]. Al menos,
hablaban una amplia variedad de lenguas...”.'*° Puede que esto sea correcto en general, pero
debe al menos ser posible que las lenguas tarquicas fueran los predominantes, al menos en
las rutas terrestres que atravesaban, sobre todo, las regiones uigures de la cuenca del Tarim,
y las areas turquicas de Semirechye y Corasmia. Si el persa era realmente la lingua franca
del comercio, ;por qué se adoptd un nombre turquico para el sistema ortag en lugar de un
nombre persa? Parece que el neopersa nunca penetré mucho la “ruta de la seda”. De los
documentos provenientes del Turquestan chino que estan disponibles en la base de datos del
Proyecto Internacional Dunhuang, solo diecinueve fragmentos estan en neopersa, y estan es-
critos no con el sistema de escritura arabe, sino con el siriaco. Todos esos documentos vienen
de Turfan.'>! Es probable que sean documentos de origen cristiano nestoriano o maniqueo.
Los qarajanies,*!! que controlaban gran parte de Asia Central (incluyendo la Transoxiana)
durante los siglos XI y XII, “valoraban sus formas turcas”, y “cuidaban el desarrollo de una
nueva literatura turca junto a las literaturas persa y arabe que habian surgido antes”.'*> En
sus monedas, las inscripciones arabes fueron predominantes, pero se mezclaron tanto con el

tirquico como con el persa.'>?

147 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 452.

148 Haw, Marco Polo’s China, pag. 86.

149 Clauson, Pre-Thirteenth-Century Turkish, pag. 205.

150 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 163.

151 Resultados de busqueda en la base de datos de IDP (International Dunhuang Programme). Esta estd disponible
en: https://idp.bl.uk/database/search results.a4d?uid=1800953318. (Acceso del autor: 7 de agosto, 2013; acceso
del traductor: 3 de mayo, 2025); véase también N. Sims-Williams, “Early New Persian in Syriac Script: Two Texts
from Turfan”, en Bulletin of the School of Oriental and African Studies, n°® 74 (2011), pags. 353-374.

152 R, L. Canfield, “Introduction: The Turko-Persian Tradition”, en Canfield (ed.), Turko-Persia in Historical Pers-
pective, pag. 9; sobre las fronteras del estado qarajani en diversos momentos, véase Kotchnev, “Les frontieres du
royaume des Karakhanides”, pags. 41-48.

153 V. N. Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins: From Traditional Arabic to the Challenge of Leadership”, en B.
Callegher & A. D’Ottone (eds.), The 2md Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Universita
di Trieste, 2005), pags. 170-171.



https://idp.bl.uk/database/search_results.a4d?uid=1800953318

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Morgan también trae a colacion el asunto de la lengua que se usaba en las comunicaciones
entre los mongoles y el Papado. Morgan cita extensamente a Giovanni da Pian del Carpine
con respecto a las lenguas usadas para la escritura de la carta que ¢l mismo llevd, enviada por
Giiyiik Qa’an al Papa. Sorprendentemente, Morgan revela que el original persa de la carta
sigue existiendo en los archivos del Vaticano, y sigue teniendo el sello de Giiyiik Qa’an.!>*
Sin embargo, me parece que una lengua usada para las comunicaciones diplomaticas con un
dignatario extranjero no tiene por qué ser una lingua franca del lugar de expedicion. La cues-
tion era aqui si el Papa podria encontrar alguien que pudiera leer la carta en su lugar de
residencia. Giovanni deja bastante claro que se prepararon cuidadosamente versiones origi-
nales de la carta en mas de una lengua, incluyendo en latin.'>®

Dice Giovanni que “se nos pregunt6 si habia persona alguna junto al Sefior Papa que enten-
diera la escritura de los rusos o de los sarracenos, ¢ incluso la de los tartaros”. Asi pues,
claramente una de las opciones fue enviar una carta escrita en ruso (para este periodo es mejor,
quiza, decir “eslavonico”). No creo que nadie haya sugerido jamas que el ruso era una /ingua
franca del Imperio Mongol. Giovanni respondié que “hay [...] sarracenos en el pais, pero
ellos estan muy lejos del Sefior Papa”. No es muy claro a qué se referia €l aqui, pero es
probable que hubiera mas turcos cercanos al Papa que persas. Ciertamente, ademas de aque-
llos con los que tenian contacto los estados cruzados, habia turcos en Anatolia en este periodo,
e incluso algunos en los Balcanes.!3® Algunos cumanos se habian convertido al cristianismo
latino ya en la década de 1220, de manera que habia contactos cercanos entre la Iglesia
Romana y los turcos.

Aqui el asunto fundamental es ;qué queria decir Giovanni cuando escribe “la escritura de...
los sarracenos”? Morgan parece convencido de que Giovanni debi6 haber querido referirse a
los persas, pero no hay certeza sobre esto en absoluto. Puede sefalarse que Giovanni habla,
de hecho, de la escritura sarracena en una seccion distinta de su narracion, con la que nos
provee de una comparacion util: “entregamos la carta [del Papa] y pedimos intérpretes capa-
ces de traducirla. Se nos concedieron estos el Viernes Santo, y tradujimos la carta cuidado-
samente a los caracteres rutenios, sarracenos y tartaros”.!>® Esto ocurrié cuando Giovanni
estaba en la orda de Batu, cerca al rio Ural. Parece improbable que, en este caso, “sarraceno”

154 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pags. 164-165. Morgan se pregunta si el sello indicaba “que la versién
‘oficial’ era la persa”. Pienso que todas las versiones de la carta emitida por el secretariado del Qa’an habrian llevado
la impresién de ese sello, sin la cual no habrian sido consideradas como vélidas.

155 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pags. 67.

156 Findley, Turks in World History, pags. 56-57 y 72; Golden, History of the Turkic Peoples, pag. 224. Sobre los
contactos entre los cumanos y los latinos de Constantinopla en 1237 y en 1241, véase L. Vasary, Cumans and Tatars:
Oriental Military in the Pre-Ottoman Balkans, 1185-1365 (Cambridge: Cambridge University Press, 2005), pags.
63-66.

157V. Spinei, The Romanians and the Turkic Nomads North of the Danube Delta from the Tenth to the Mid-Thir-
teenth Century (Leiden: Brill, 2009), pag. 154; V. Spinei, “The Cuman Bishopric — Genesis and Evolution”, en F.
Curta (ed.), The Other Europe in the Middle Ages: Avars, Bulgars, Khazars and Cumans (Leiden: Brill, 2008), pags.
423-426.

158 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pag. 56.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

signifique “persa” (aunque “caracteres... sarracenos” puede haber significado “escritura
perso-arabica”, usada para escribir el tirquico). Es mucho mas probable que Giovanni haya
querido decir, respectivamente, ruso (o eslavonico), tirquico y mongol. Después de todo,
Batu era el gobernante del Qanato de Qipchaq, donde el tarquico (la lengua de los cumanos)
predominaba. De acuerdo con Fragner, mientras que el persa se convirtid en la lengua prin-
cipal de la administracion en el Ilkhanato, los gobernantes del Ulus de Jochi “preferian el
turki gipchaq”.'>® William de Rubruck muestra la ambigiiedad de la palabra “sarraceno”
cuando habla de la “puerta de hierro” (en el Caucaso), “que esta sobre la ruta que toman los
sarracenos cuando vienen de Persia y de Turquia”.'®® Claramente, pues, los sarracenos po-
dian ser tanto turcos como persas. También es significativo que William de Rubruck dijera
que Batu Qa’an le asignd, para su viaje de regreso, un guia uigur.'®! Una vez mas, pregunto:
si el persa era tan importante como lingua franca, ;por qué asignar como guia de William de
Rubruck a un turco? William de Rubruck dice explicitamente que ¢l “penséd que usted [es
decir, el rey Luis IX de Francia] estaba atn en Siria, y dirigié mi viaje hacia Persia”.!®? ;De
manera que se le asigno un guia tirquico que lo llevara a Persia! Puede ser digno de sefalar
que aqui Persia misma habia estado bajo gobierno turquico por largo tiempo ya antes de las
conquistas mongolas. Los selytcidas, que eran, como se sabe, turcos, habian conquistado
Irdn a mediados del siglo XI y gobernaron ese pais mas o menos hasta el 1200. El cronista
Mateo de Edesa [en armenio, Mateos Ourhayetsi], que escribié durante la década de 1130,
hablaba frecuentemente de “turcos” y “persas” sin hacer ninguna discriminacion entre ellos.
Por ejemplo, relata Mateo de Edesa:

En el afio 571 de la era armenia [es decir, 1122-1123], el general persa [1-Ghazi reuni6 tropas
y marcho contra las fuerzas francas. Primero, descendi6 sobre Alepo, y de alli fue y acampd
en el pueblo musulman de Shaizar. Balduino, rey de Jerusalén, vino, y a €l se junto el conde
de Edesa, Joscelino 1. Entonces, los dos marcharon al frente y acamparon al lado opuesto de
las fuerzas turcas.'®

Después, los shahs jorezmies Tekish y su hijo Qutb al-Din Muhammad tomaron control de
la mayoria de Irdn hasta que los mongoles destruyeron el Imperio Jorezmi.!®* Por tanto, Per-
sia habia estado bajo considerable influencia turquica por mas de siglo y medio antes del

159 Fragner, “Shah Ismail’s Fermans”, pag. 36.

160 William de Rubruck, “The Journey”, pag. 124.

161 William de Rubruck, “The Journey”, pag. 209.

162 William de Rubruck, “The Journey”, pag. 208.

163 Matthew of Edessa [en Armenio: Mateos Ourhayetsi, conocido en espafiol como Mateo de Edesa] (traduccién de
A. E. Dostourian), Armenia and the Crusades, Tenth to Twelfth Centuries: The Chronicle of Matthew of Edessa
(Lanham: University Press of America, 1993), pag. 228. Véase Matthieu d’Edesse, Chronique (962-1136) (Parfs:
Durand, 1858), pag. 306. En su traduccién, Dostourian comenta que “siempre que Mateo habla de los ‘persas’, se
refiere a los musulmanes que habitaban y gobernaban la meseta irania [...]. Por tanto, el término ‘persa’ puede refe-
rirse tanto a iranfes como a turcos...”.

164 Findley, Turks in World History, pag. 68; C. E. Bosworth hace un recuento sucinto de la compleja historia de
Persia durante este periodo en “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D.1000-1217)”, en J. A.
Boyle, The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljuq and Mongol Periods (Cambridge: Cambridge University
Press, 1968), pags. 1-202.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

periodo de las conquistas mongolas. En efecto, se ha sugerido que la lengua neopersa se
desarrollé al menos parcialmente bajo influencia tarquica.'®> Se obvia comiinmente el hecho
de que el tirquico se hablaba ampliamente en Irdn; de hecho, también se ha sugerido que
puede que haya mas hablantes de tirquico que de persa en Iran. “Se piensa generalmente que
en la tierra de Persia no se habla nada mas que persa, y muy pocos estdn conscientes del
hecho de que el tirquico estd extendido a todo lo largo de Iran. Es tal vez mas comun que el
persa...”.'% Frente a este contexto, Judith Pfeiffer ha afirmado que “el gobierno mongol del
Medio Oriente se extendi6 hacia el occidente hasta llegar al rio Eufrates, lo que resulto even-
tualmente en la conversion del Eufrates en una zona fronteriza tanto politica como cultural,

con una zona arabéfona al sur del rio y una zona perso-turca al norte del rio”.'®’

Algo que indica que la carta persa que se encuentra en los archivos del Vaticano puede haber
sido traducida de un original tarquico es que su frase de apertura, que Pelliot traduce al fran-
cés como “Dans la forcé du Ciel éternel, [nous] le Khan océanique du grand peuple entier;
notre order”,'®® estd realmente en tiirquico (escrito con la escritura perso-arabiga). Esta frase
corresponde mas o menos de manera exacta con las palabras mongolas del sello del ga’an
que se puso sobre el documento.'® Parece muy improbable que, habiendo sido escrita com-
pletamente en persa la forma original de la carta, su oracion de apertura haya sido traducida
al turquico. Por otro lado, si el original hubiera estado en tirquico, entonces es concebible
que la frase de apertura se hubiera dejado sin traducir, a manera de una férmula estandarizada
(como lo evidencia el hecho de que la misma oracion estuviera estampada en mongol en el
sello del ga’an). Comoquiera, parece que la version tirquica de esta formula era tan familiar
que quien quiera haber sido el que escribio la carta puso la formula en tarquico pese a escribir
todo el resto del texto de la carta en persa. Puede asumirse, pues, que no estaba familiarizado
con una version persa de esa formula. Por tanto, el tirquico debe haber sido usado mas co-
munmente que el persa en la corte del Qa’an. Este también es un ejemplo interesante del uso,
en fecha temprana, de la escritura perso-arabiga para escribir el tirquico.

Una ultima evidencia de que el “sarraceno” que se us6 para escribirle al Papa era la lengua
tarquica es que Marco Polo afirma claramente que “el gran Sefior [es decir, Qubilai Qa’an]
hizo que sus cartas y sus privilegios se pusieran inmediatamente en la lengua turca para que

165 Bo Utas, “A Multiethnic Origin of New Persian?”, en L. Johanson & C. Bulut (eds.), Turkic-Iranian Contact Areas:
Historical and Linguistic Aspects (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2006), pag. 249.

166 A, Kasravl (traduccion de E. Siegal), “The Turkish Language in Iran”, en Journal of Azerbaijani Studies, n°® 1

(1998), pags. 45-73, especificamente pag. 49. Véase también R. Levy, The Persian Language (Nueva York: Philo-

sophical Library, 1951), pags. 8-9, y Menges, Turkic Languages and Peoples, pags. 12-13.

167 J. Pfeiffer, “Confessional Ambiguity vs. Confessional Polarization: Politics and Negotiation of Religious Bounda-

ries in the Ilkhanate”, en J. Pfeiffer (ed.), Politics, Patronage and the Transmission of Knowledge in 13%-15% Century

Tabriz (Leiden: Brill, 2014), pag. 131.

168 Version en castellano de esta cita: “Enla fuerza del eterno Cielo, [nosotros] el ga’an ocednico de todo el gran pueblo;
nuestra orden:”. [Nota de la traductora francés-espariol].

169 P, Pelliot, “Les Mongols et 1a Papauté (1), en Revue de ['Orient Chrétien, vol. 3, n°® 23 (1922-1923), pags. 1-30,

especificamente pags. 18 y 24-25. Para una traduccién al inglés, véase 1. de Rachewiltz, Papal Envoys to the Great

Khans (Londres: Faber, 1971), pags. 213-214. El traductor, J. A. Boyle, sefiala que “el predmbulo estd en turco”.



30

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

le fueran enviados al Apdstol [es decir, al Papa], y las confid a los dos hermanos [es decir, el
padre y el tio de Marco Polo] y a su barén...”.'”" Aqui, pues, es inequivoca la afirmacion de
que las cartas al Papa fueron escritas en turco. Ademas, esto ocurri6 alrededor de 1267 o
durante ese afio,!”! después de que el tarquico ya habia empezado a ser reemplazado por el
persa en la version del profesor Morgan. Incluso si esta historia fuera falsa (como argiiirdn
algunos con toda probabilidad), aun asi, demuestra que, durante finales del siglo XIII (cuando
se escribi6 el libro de Marco Polo), podia pensarse que el tirquico era la lengua apropiada
para que el Qa’an mongol le escribiera al Papa.

También vale la pena sefialar que el término chino Huihui zi [5][51%, que puede considerarse
equivalente a “caracteres sarracenos”, también puede designar la escritura uigur. Una obra
china que data de 1237 dice lo siguiente acerca de la escritura mongol:

Originalmente, los tartaros [es decir, los mongoles] no tenian escritura ni documentos. Sin
embargo, hay tres tipos que usan ahora. El que esta vigente en el pais original de los tartaros
es simplemente el uso de pequefas piezas de madera de tres o cuatro pulgadas de largo cor-
tadas en las cuatro esquinas. Asi, si se habla de diez caballos, entonces se hacen diez cortes.
[...] Estas pequeiias piezas de madera se parecen a los antiguos rétulos [de China]. El que
estd vigente entre los Huihui [f][7] es el de la escritura Huihui. Chinqai'” esta a cargo de ella.
Solo hay 21 letras en la escritura Huihui.'™ [...] El que se usa en los paises perdidos [es decir,
conquistados] de los chinos del norte, de los khitan y de los yurchenos es solo el de los ca-
racteres chinos.!™

Asi las cosas, parece ser que solo la escritura uigur y los caracteres chinos estaban en uso
entre los mongoles de la década de 1230. No es imposible, en absoluto, que la “escritura
sarracena” de Giovanni pueda haber sido la escritura uigur, usada para escribir el tirquico
uigur.

Se ha hecho la afirmacion de que el persa era una lengua “oficial” de la corte Yuan. La repite
Morgan, citando a Igor de Rachewiltz, que bas6 su opinidén sobre un articulo escrito por
Huang Shijian.!”® Tan grande como pueda ser mi respeto por el profesor Igor de Rachewiltz,

170 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pag. 78. Yule (rev: Cordier), Marco Polo, vol. 1, pag. 13, traduce por “lengua
tartara”, pero es aparente que la mayorfa de los manuscritos dicen “turco”.

171 Haw, Marco Polo’s China, pag. 49.

172 Acerca de Chinqai, véase De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan, pags. 95-111.

173 Esto es mds 0 menos correcto si se habla de la escritura uigur, pero es muy poco para la escritura arébiga.

174 Peng Daya k%t & Xu Ting #3%, Heida shilue jianzheng B #s=ngssss, en Wang Guowel Emi4 (ed.), Wang
Guowei yishu FEi4es# (Shanghai: Shanghai shudian, 1983), vol. 8, pags. 211-212. Este apartado (y otros més)
también fue traducido, con anotaciones, por F. W. Cleaves, “A Chancellery Practice of the Mongols in the Thirteenth
and Fourteenth Centuries”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 14 (1951), pags. 493-526, especificamente
pags. 497-503.

175 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 166; 1. de Rachewiltz, “Marco Polo Went to China”, en Zentralasia-
tische Studien, n°® 27 (1997), pags. 34-92, especificamente pag. 55 y la nota al pie de pdgina; Huang Shijian, “The
Persian Language in China During the Yuan Dynasty”, en Papers of Far Eastern History, n°® 34 (1986), pags. 83-95;
especificamente en la pagina 94, Huang narra su conversacién con el profesor De Rachewiltz. La misma afirmacién
se avanza en C. Salmon, “Les Persans a l'extrémité orientale de la route maritime (2 A.E.-17 siécle)”, en Archipel, n°
68 (2004), pags. 23-58, especificamente pdg. 24, una vez mas al menos parcialmente sobre la base de la obra de



8|

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

estoy convencido de que estd muy equivocado sobre este asunto. En efecto, parece que Huang
Shijian lo persuadio de alterar su opinion inicial, pues en alguna ocasion habia afirmado que
“la lingua franca del Imperio Mongol, al menos en su porcion oriental, era casi ciertamente
el turco, no el persa”.!’® La evidencia que exhibe Huang Shijian para apoyar este estatus
“oficial” del persa del que ¢l habla estd, como sefiala Morgan, basada en “piezas de eviden-
cia... dispersas”. Sin embargo, contintia Morgan: “la evidencia en apoyo de cualquier cosa
que se refiera al Asia de los siglos XIII y XIV” esté igual de dispersa.!”” Esto es debatible, al
menos dentro del contexto de la China de los siglos XIII y XIV. Hay, de hecho, una gran
cantidad de evidencia acerca de la situacion de China durante este periodo. Naturalmente,
hay lagunas, pero si el persa hubiera sido de verdad una lengua “oficial” de la corte Yuan,
entonces deberia haber mucha mas evidencia en favor de esta afirmacion que el magro menu
ofrecido por Huang Shijian. Sus evidencias son: (1) el término chino de Huihui, en la gran
mayoria de los casos, significa “persa”; (2) hay (para entonces, afo 1986) inscripciones en
persa en dos paizi i1 mongolas (o “tabletas de autoridad”, como las llama Marco Polo),!”®
asi como en algunas pesas estandarizadas emitidas con peso oficial; y (3) un Colegio Musul-
man Nacional (Huihui Guozi Xue [5][5]5+-£2) que se establecio en 1289 con el proposito prin-
cipal de ensefiar persa.

De esta evidencia, nada es convincente. Primero, el término Huihui, con toda certeza, no
puede considerarse en ningun grado como un sinénimo de “persa”. Significa “musulman” o
“islamico”, e, igual que el término medieval europeo de “sarraceno”, se aplicaba a gentes de
varias proveniencias que fueran musulmanas, incluyendo tanto a los persas como a los turcos
(y también a los arabes, naturalmente: en el Yuan shi, para hablar del califa abasi, se decia
Huihui Halifa |51 545).!7° En efecto, a veces se usaba el término de manera ain mas laxa,
para referirse a los judios (Zhuhu Huihui £ 72[5H) e incluso a algunos grupos de cristianos. %
De hecho, es bastante probable que la mayoria de los musulmanes, o al menos el grupo mas
grande de entre estos, fueran los turcos. En efecto, el término Huihui es una variante de la
transcripcion china del etnonimo “uigur”. Originalmente, era Huihe [5% o Huihu [6l, pero
durante el periodo Yuan (o incluso antes), esta se convirtido en Huihui, y fue usada para de-
signar a los musulmanes en general. Esto fue asi, presumiblemente, porque el primero de los
grandes grupos de musulmanes con que los chinos se familiarizaron fue el de los uigures
(aunque debe notarse que no todos los uigures eran musulmanes durante el periodo Yuan; los

Huang. Allsen también parece haber aceptado la opinién de Huang: véase T. T. Allsen, “The Rastilid Hexaglot in its
Eurasian Cultural Context”, en P. B. Golden (ed.), The King's Dictionary: The Rastlid Hexaglot (Leiden: Brill, 2000),
pag. 37.

176 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, pag. 308n; para su cambio de opinidn, véase De Rachewiltz,
“Marco Polo went to China”, pag. 55n.

177 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 167.

178 En la traduccion de Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 1, pags. 16, 34y 35.

179 Yuan shi, vol. 1, juan 3, pag. 51.

180 Pelliot, Notes, vol. 1, pag. 23; Leslie, Islam, pags. 195-196 ; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca along the Silk Road:
Persian Language in China Between the 14th and the 16t Centuries”, en R. Kauz (ed.), Aspects of the Maritime Silk
Road: From the Persian Gulf to the East China Sea (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2010), pags. 87-88.



OV
(S

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

musulmanes que eran conocidos por los chinos eran, probablemente, los de la parte oriental
del 4mbito qarajani, en los oasis del occidente de la cuenca del Tarim).'®! En efecto, Huihui
se usaba a veces con el sentido de “nativo del Turquestan”.'®?> Una nueva transcripcion china
del nombre de los uigures entr6 en vigencia: Weiwuer £JT5. (u ocasionalmente solo Weiwu
=T, asi como otras variantes). 183 Ya se ha mostrado que una buena parte de Asia Central se
habia turquificado grandemente para el periodo de las conquistas mongolas: en las fuentes
chinas Yuan se habla de Corasmia como “el pais de los musulmanes” (Huihui Guo [5][5g), '3
y una buena parte de Corasmia, al menos la que va de Semirechye al Mar de Aral, era, sobre
todo, turquica.

También es importante notar que el equivalente mongol de Huihui era Sarta ul.'s> Probable-
mente, esta palabra se deriva de una forma original en sanscrito que significa “mercader”.
Vino a serle asignada a los habitantes sedentarios, en lugar de nomades, del Turquestan, y, al
menos para el siglo XIX, con la forma de Sart, “era usada por los rusos y los viajeros occi-
dentales para denotar a los musulmanes de habla turca de los Turquestan ruso y chino que
habitaban los oasis y que no eran nomadas”.'*® Como se ha visto antes, Huihui se derivaba
de la transcripcion china de “uigur”, y a veces significaba “nativo del Turquestan”. Puede ser
que tanto Sarta 'ul como Huihui tuvieran, durante los siglos XIII y X1V, algo del sentido con
que se usaba Sart en el siglo XIX. De hecho, en la Historia secreta de los mongoles se des-
cribe a Mahmild Yalavach y a su hijo Mas‘iid como “sarta’ul del clan Qurumsik”.'8’

Que es probable que los Huihui fueran turcos lo muestra un pasaje que puede hallarse en una
de las obras de Zhou Mi. El ofrece una descripcion de “como los musulmanes [Huihui] en-
tierran a sus muertos”, que, segun €I, esta basada en algo que €l presencié personalmente en
1291:

181 M. Biran, “Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitai Edge”, en Cahiers dAsie Centrale,n® 9 (2001), pags.
77-89, especificamente pags. 77-78. Biran sefiala que los qarajanies fueron “la primera dinastfa tdrquica musul-
mana”, y que las fuentes chinas son importantes para los estudios garajanies.

182 A, Waley, The Travels of an Alchemist: The Journey of the Taoist Ch'ang-Ch’un from China to the Hindukush at
the Summons of Chingiz Khan (Londres: Headley Brothers, 1931), pag. 36; véase también F. W. Cleaves, “A Chan-
cellery Practice of the Mongols”, pag. 501n.

183 A, Vissiere, “Les Désignations Ethniques Houei-Houet et Lolo”, en Journal Asiatique, vol. 11, n° 3 (1914), pags.
175-182, especificamente pag. 176; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 87; Leslie, Islam, pag. 196; Yang Zhijiu
BER, Yuandai Huizu shigao settEigsfs (Tianjin: Nankai daxue chubanshe, 2003), pag. 7.

184 Por ejemplo, Yuan shi,vol. 10, juan 121, pag. 2976.

185 1. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols: A Mongolian Epic Chronicle of the Thirteenth Century (Lei-
den: Brill, 2006), vol. 1, pag. 562.

186 O, Lattimore, “Introduction”, en O. Lattimore & L. M. J. Schram, The Monguors of the Kansu-Tibetan Frontier:
Their Origin, History, and Social Organization (Philadelphia: American Philosophical Society, 1954), pags. 6-7;
véase también Maria E. Subtelny, “The Symbiosis of Turk and Tajik”, en B. F. Manz (ed.), Central Asia in Historical
Perspective (Boulder: Westview Press, 1998), pag. 49.

187 1. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols, vol. 1, pag. 194,y vol. 2, pags. 962-963. “Qurumsi” se refiere
a Corasmia. Como ya hemos visto antes, los corasmios hablaban, segiin Giovanni da Pian del Carpine, “la lengua
cumana”. Véase también la nota 194 de este mismo articulo para referencias a las biografias de Mahmiid y sus des-
cendientes.



o

—

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

La costumbre de los musulmanes dicta que, siempre que alguien muere, haya una persona
que se especializa en el lavado del cadaver; esa persona vierte agua por la boca de una gran
urna de cobre y lava el estomago y el abdomen para deshacerse de todas las impurezas gi .
Entonces, el cuerpo se lava de la cabeza a los pies hasta quedar limpio. Después de que se ha
completado el lavado, el cuerpo se seca con un trapo. Entonces se hace una bolsa de tela de
ramio, seda o caflamo'®® en la que se pone el cuerpo desnudo. Solo entonces se pone en el
atatd. El ataud se hace de tableros delgados de pino y es solo tan grande como para que quepa
el cadaver; no se pone nada mas dentro. El agua sucia que sobra del lavado del cuerpo se
recolecta en un hoyo debajo del cuarto que se cubre con una piedra: a esto se le llama “la
invocacion del espiritu”. Alistan una mesa encima del hoyo. Cada cuatro dias, se hace una
ofrenda de comida. Tras pasar cuarenta dias, esto termina, y, en un dia apropiado, se saca el
atatd y se lo introduce a un Ju Jing Yuan %-5&. Este jardin esta a cargo de un musulman. La
parcela de tierra se arrienda por un precio regular, y el supervisor del jardin proporciona todos
los ladrillos, el mortero y el trabajo que se usan, por los cuales recibe algun dinero. En lo que
respecta a los tiempos para la lamentacion por los muertos, los familiares se cortan la cara, se
arrancan los cabellos y rasgan las costuras de sus ropas. Meciéndose erraticamente y con
aspavientos, conmueven [los corazones de todos] tanto cerca como lejos. Cuando se carga el
atad hacia afuera, los ricos hacen que algiin mendigo lleve velas y disperse frutas a lo largo
del camino. Los pobres no hacen esto. Cuando se han completado las observancias, hacen un
ruidito con las puntas de sus botas a manera de musica, y se consuelan los unos a los otros.
Una vez han expresado por completo sus sentimientos, hacen que todos los musulmanes re-
citen sus propios textos sagrados. Tres dias después, van una vez mas al sitio del enterra-
miento. Los ricos sacrifican sobre todo bueyes y caballos y ofrecen un banquete para sus
compaiieros, incluso para los pobres y los mendigos de sus vecindarios. También se dice que
hay ocasiones en que el ataud llega al lugar del enterramiento, el cuerpo se saca de €l y se
entierra desnudo en la tumba con el rostro apuntando hacia el occidente. '’

El Ju Jing Yuan quedaba en la playa del lago occidental de Hangzhou.!”® Lo que es mas
interesante en este punto es que estos Huihui son claramente turcos. Lacerarse la cara como
muestra del luto era una costumbre distintiva de los pueblos tirquicos. Matar bueyes y caba-
llos para la comilona finebre es también una tradicion de las estepas, de la época en que los
turcos eran ndmadas (como, en efecto, seguian siéndolo muchos durante ese periodo).

La costumbre turquica de lacerarse la cara como muestra de luto puede rastrearse hasta varios
siglos antes del periodo Yuan. Cuando murio6 Atila, en el afio 453, esta era ya parte del ritual

188 Las traducciones de estas palabras son algo inciertas. Sobre los tipos de fibras que se usaban para hacer ropas,
véase J. Needham & D. Kuhn, Science and Civilisation in China, vol. 5: Chemistry and Chemical Technology, part
9: Textile Technology: Spinning and Reeling (Cambridge: Cambridge University Press, 1988), pags. 15-59.

189 Zhou Mi Rz, Guixin zas hi 353z, Xuji shang s - (Beijing: Zhonghua shuju, 1988), pags. 142-143. Leslie
ofrece una traduccion de este fragment en Islam, pags. 67-68. Debe sefialarse que hay cierto niimero de errores en
su traduccidn, y que algunos de estos son errores serios. Comenta Leslie: “pese a una o dos caracteristicas peculiares,
esta es una descripcién excelente y crefble en su mayoria como recuento de un testigo presencial”. Claramente, Leslie
no se dio cuenta de que estas “caracterfsticas peculiares” eran costumbres tirquicas normales.

190 Qian Shuoyou &%, Xianchun Lin‘an zhi g2+ (Taibei: Chengwen chubanshe, 1970), vol. 1, juan 13, pags.
162-163.



31

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

de luto de los hunos.'! En el afio 576, el embajador bizantino ante los turcos hizo presencia
en el funeral de un jefe y fue obligado a tomar parte de esta costumbre.'*> También se men-
ciona esta costumbre en los anales chinos de la dinastia Tang. Aparentemente, se esperaba de
una princesa china que se habia casado con el gaghan de los uigures que se suicidara para
poder ser enterrada con su esposo al enviudar ella. Evit6 este destino usando la excusa de que
su esposo muerto, al desposarla, habia mostrado su admiracion por las costumbres chinas,
que no incluian este requisito. Sin embargo, ella “observé la costumbre uigur de rajarse la
cara y de llorar a voces”.!”® Una obra china completada en 1285 describe las costumbres del
luto observadas por las gentes al norte del desierto de Gobi:

Segun la costumbre al norte del desierto, habiendo muerto alguien, el cuerpo se puso en una
tienda. Los hijos y nietos, asi como otros miembros de la familia, hombres y mujeres, cada
uno de ellos maté a un buey y [;0?] a un caballo, y los pusieron frente a la tienda como
ofrendas sacrificiales. Cabalgaron alrededor de la tienda siete veces. Mientras iban a la puerta

de la tienda, se rajaban sus caras con un cuchillo y lloraban, de manera que las lagrimas y la

sangre corrieran juntas. Hicieron esto siete veces.'**

Asi pues, cortarse la cara, dar voces de lloro y matar bueyes y caballos parecen haber sido
antiguas costumbres tirquicas que persistieron incluso después de la conversion al islam.
Zhou Mi era residente de Hangzhou para la época en que escribi6 su descripcion de las cos-
tumbres funebres islamicas, y la referencia al enterramiento en el Ju Jing Yuan deja claro que
se estaba refiriendo a los musulmanes de Hangzhou. Esta ciudad, ubicada en la costa oriental
de China, en el extremo surefio del Gran Canal, era la antigua capital del Imperio Song del
sur (el “Quinsai” de Marco Polo).!?® Era un gran centro poblacional con un mercado flore-
ciente que atraia al comercio maritimo, y, sin duda, también a mercaderes venidos de todo el
Imperio Mongol. Su comunidad musulmana representaba, probablemente, una buena mues-
tra transversal de los musulmanes de China durante este periodo. Si para Zhou Mi los Huihui
eran turcos, entonces parece probable que los turcos hayan formado al menos una fraccion
sustancial de la totalidad de los musulmanes del Imperio Yuan, si es que no eran decidida-
mente la mayoria.

Es sabido también que cierto nimero de musulmanes prominentes dentro del servicio publico
mongol eran turcos, o lo eran probablemente, o eran, al menos, hablantes de alguna lengua
tarquica. Entre estos encontramos a Mahmud Yalavach, que era “un hablante de turco

91D, Sinor (ed.), The Cambridge History of Early Inner Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), pag.
197.

192 Sinor, Early Inner Asia, pag. 304.

193 C. Mackerras, The Uighur Empire According to the Tang Dynastic Histories (Canberra: ANU Press, 1972), pag.
68. El texto original en chino se encuentra en el Jiu Tang shu, vol. 16, juan 195, pag. 5202.

194 Hu Sanxing &=+, Zi zhi tong juan yin zhu &amssE, en Sima Guang =8, Z1 zhi tong jian itz (Beijing:
Zhonghua shuju, 1956), vol. 15, juan 221, pag. 7076. Este fragmento estd parafraseado en Mackerras, The Uighur
Empire, pag. 136n.

195 Véase la larga nota sobre “Quinsai” en A. C. Moule, Quinsai, With Other Notes on Marco Polo (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1957), pags. 1-53.



(O}
<!

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

proveniente de Corasmia, y [...] mercader de profesion”.!”® Muchos de sus descendientes
sirvieron también a los mongoles, y por varias generaciones. No hay informacion clara acerca
del lenguaje o la etnia de Sayyid Ajall Shams al-Din, pero su familia venia de Bujara, una
ciudad de la antigua Sogdiana que, para el periodo mongol, estaba fuertemente turquificada.
Debe al menos ser probable que tuviera algo de conocimiento del turquico, incluso si no hay
certeza de que esta fuera su lengua madre.'” El vilipendiado Ahmad venia de Fanakat (Be-
naket), sobre la rivera del Syr-Darya, cerca a la actual Tashkent (en Uzbekistan), y puede
muy bien haber sido un turco, o ser resultado de alguna mixtura irania-tirquica.'®® También
estan los tres mil artesanos musulmanes que fueron transportados de Samarcanda, Bujara y
otros lugares para ser instalados en Xunmalin =jii#f, cerca a la actual Zhangjiakou (antes
Kalgan).!”® La mayoria de estos eran turcos o producto de algiin mestizaje parcialmente turco.
La busqueda a través de la Historia de la dinastia Yuan no ha revelado un solo musulman
(Huihui) del cual hubiera indicacion definitiva alguna de origenes persas.

No obstante, hay inscripciones persas en lapidas que han sobrevivido hasta nuestros dias que
indican que debe haber habido un niimero significativo de persas en China (particularmente
en Quanzhou y Hangzhou) durante el periodo Yuan. Sin embargo, las inscripciones supervi-
vientes estdn mayoritariamente en arabe, con solo una pequefia minoria escrita en persa. Estas
tumbas incluyes memoriales dirigidos a musulmanes que probablemente eran turcos. Por
ejemplo, entre las lapidas de las tumbas de Quanzhou descritas por Chen Dasheng, 2% solo
una media docena tiene inscripciones en persa; todas estas tienen también inscripciones en
arabe, mientras que hay otras mas de dos docenas de lapidas que tienen inscripciones escritas
unicamente en arabe. No puede determinarse con absoluta certeza la etnia de la mayoria de
los difuntos, pero quiza una docena de ellos tengan probabilidad de ser persas, mientras que
media docena eran turcos. En esta ciudad portuaria del suroriente de China, la preponderancia
de los persas puede apenas sorprender a alguien. Durante el periodo Yuan, Quanzhou era el
puerto principal para el comercio con el Asia suroriental, India y el Golfo Pérsico.?’! Parece
muy probable que las rutas comerciales maritimas, particularmente aquellas que llevaban al

196 De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, pag. 122.

197 Véase antes la nota 39 de este mismo articulo. Debe sefialarse que (probablemente) el abuelo de Sayyid Ajall se
rindid ante los mongoles “a la cabeza de mil jinetes” (De Rachewiltz et al. [eds.], In the Service, pag. 467), lo que
puede sugerir que quiza tenfa él procedencia tirquica. Usualmente, eran los turcos los que componian la caballerfa
de la Transoxiana en esta época.

198 Pyede hallarse una biografia de Ahmad escrita por H. Franke en De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, pags.
539-557; es interesante tomar nota de que su biograffa (en el Yuan shi, vol. 15, juan 205, pag. 4558) lo describié
originalmente como un uigur usando para ello el término arcaico (més o menos obsoleto ya durante el periodo Yuan)
de Huihe 1. El término es sustituido por Huihui [ (véase la nota 1 del Yuan shi, vol. 15, pag. 4588) por parte de
la mayorfa de editores, pero es bastante probable que alguien de Fanakat fuera uigur y musulman al tiempo.

199 Leslie, Islam, pag. 79; Yuan shi, vol. 10, juan 122, pag. 3016 ; P. Pelliot, “Une ville musulmane dans la Chine du
nord sous les Mongols”, en Journal Asiatique, n® 211 (1927), pags. 261-279, especificamente pags. 261y 278-279.
200 Chen Dasheng g4k, Quanzhou Yisilanjiao shi ke &2zl (Fuzhou: Ningxia renmin, Fujian renmin,
1984), pags. 15-40 (y pags. 29-90 en la traduccién inglesa).

201 T T, Allsen, Culture and Conquest in Mongol Eurasia (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), pags. 41-
42; M. Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, en S. Carboni & L. Komaroff (eds.), The Legacy of Genghis Khan:
Courtly Art and Culture in Western Asia, 1256-1353 (Nueva York: Metropolitan Museum of Art, 2002), pag. 24.



36

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Golfo Pérsico, tendieran a estar dominadas por persas (y, sin duda, también por arabes),
mientras que las rutas terrestres, que salian del noroccidente de China y atravesaban el Asia
Central, eran, con mucho, del dominio de los turcos. Por siglos, los turcos estuvieron influen-
ciados por los sogdianos, los grandes comerciantes de la “ruta de la seda”. Los turcos se
habian casado con estos (como hemos visto mas arriba) y, eventualmente, los habian sumer-
gido bajo una oleada de migracion tirquica.??? Probablemente, también los habian reempla-
zado en el papel de mercaderes.

Si bien quizd no mas de una tercera parte de los musulmanes de Quanzhou eran turcos, es
probable que, mas al norte y al occidente, la proporcion de turcos fuera mayor.2°> En general,
es bastante posible que una mayoria de los musulmanes del Imperio Yuan fueran turcos o, al
menos, hablantes de alguna lengua tirquica. Dado que también habia muchos turcos no mu-
sulmanes, es bastante claro que los turcos aventajaban grandemente en nimero a los persas.
Se ha dicho en ocasiones que la mayoria de las “gentes clasificadas” (Semu ren 5 H A) era
musulmana.?** Con seguridad, esto no es cierto. Las gentes clasificadas eran un grupo muy
diverso que incluia muchos pueblos que no eran musulmanes. Los Huihui eran solo uno de
los grupos incluidos entre otros muchos que hacian parte de esta clase. La idea de que habia
grandes numeros de persas pertenecientes a las gentes clasificadas fue rechazada ya hara tres
décadas.?®

Debe sefialarse también que de ninguna manera es cierto que todas las inscripciones religio-
sas de Quanzhou fueran isldmicas. Hay también reliquias cristianas nestorianas, maniqueas
e hindues en el area de Quanzhou.?°® La mayoria de las nestorianas debe datar, por lo menos,
del periodo Yuan, pues el cristianismo nestoriano fue proscrito a finales de la dinastia Tang y
desaparecié de China méas o menos por completo después de la conquista mongola.?’’ Esa
religion floreci6 entre los mongoles, de los cuales habia varios que eran ellos mismos nesto-
rianos.?% Muchos, positivamente la mayoria, de los nestorianos del periodo Yuan —que no
eran, de ninguna manera, numéricamente insignificantes— deben haber sido turcos. Las ins-
cripciones sobre las piedras sepulcrales de Quanzhou estan en escritura siriaca, pero la lengua

202 Véase De la Vassiere, Sogdian Traders, pags. 306-309, 311, 325-326 y 328-330 ; Golden, History of the Turkic
Peoples, pags. 172-173y 197-199.

203 De hecho, las tumbas no son un buen reflejo de la poblacién viva. Algunas personas, habiendo muerto en cierto
lugar, pueden haber sido transferidas de vuelta a su lugar de nacimiento para llevar a cabo allf el enterramiento. Otros
pueden haber vuelto por su cuenta antes de la muerte, al envejecer o enfermarse.

204 Por ejemplo, Leslie, Islam, pag. 86.

205 Chin-Fu Hung, “China and the Nomads: Misconceptions in Western Historiography on Inner Asia”, en Harcard
Journal of Asiatic Studies, n® 41 (1981), pags. 597-628, especificamente pag. 617.

206 Wu Wenliang 57 &, Quanzhou zongjiao shike syNz#cr%) (Beijing: Kexue chubanshe, 1957). Cerca de la mitad
del libro de Wu estd dedicado a las inscripciones isldmicas, y la otra mitad a inscripciones de otras religiones; sin
embargo, naturalmente, en absoluto puede decirse que todas las inscripciones datan del periodo Yuan.

207 Pelliot, Notes, vol. 2, pag. 727. Debe llamarse la atencién sobre el hecho de que la proscripcién se extendié contra
todas las religiones extranjeras, lo que inclufa al islam.

208 Rossabi, Khubilai Khan, pag. 13.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

usada en el cuerpo del texto de la mayoria de ellas es el tarquico.??” De hecho, un niimero
considerable de las inscripciones nestorianas escritas en tirquico que han sido escritas con el
sistema siriaco o, a veces, con el sistema uigur, son provenientes de China. La mayoria de
los restos nestorianos han sido encontrados en el noroccidente de China y en la Mongolia
Interior, pero hay una cantidad significativa que procede de las ciudades de Beijing, Yangz-
hou y Quanzhou.?!® Parece que ocasionalmente se cree que los mercaderes mas ricos del
Imperio Yuan eran los musulmanes, pero no necesariamente. Wang Yun cita un decreto de
Moéngke Qa’an, que habla de “los uigures y los musulmanes, involucrados en el comercio”.?!!
Es bastante probable que muchos de los uigures cristianos nestorianos de Quanzhou fueran
mercaderes. Otros fueron también ricos mercaderes chinos.?!? Se descubrié en Quanzhou una
inscripcion en tamil que registra la instalacion de la imagen de un dios en un templo hindu
durante el afio de 1281.2! Seguramente, el templo debid ser financiado por mercaderes indios
que llevaban a cabo su comercio en el puerto.

Todas las personas del Imperio Yuan estaban categorizadas como parte de una de cuatro cla-
ses, de las cuales las Semu ren eran una. Quiza la cuestion de quiénes eran los Semu ren se
aborda mejor considerando primero quiénes no eran ellos. No eran mongoles, naturalmente:
los mongoles eran el grupo con el mayor rango en el escalafon, eran los conquistadores pri-
vilegiados y estaban en la cima de la jerarquia social del Imperio Mongol. En el escalafon
mas bajo estaban los nortefios (Han ren F5 \), en su mayoria chinos que habian sido stubditos
del Imperio Jin, ubicado al norte de China. La traduccidon que he escogido, “nortefios”, re-
quiere explicacion. Hoy, Han se usa con el significado de “chino étnico”, distinguiendo a
estos de varias minorias étnicas de China. Este no era el uso en vigencia durante el periodo
Yuan, pues Han ren incluia no solo chinos, sino a todas las personas que habian sido stubditos
del Imperio Jin, incluyendo, entre otros, a los khitan y a los yurchenos. La categoria también
excluia a los chinos del sur.

209 S, N. C. Lieou, “Nestorians and Manichaeans on the South China Coast”, en Vigiliae Christianae, n°® 34 (1980),
pags. 71-88, especificamente pag. 73.

210 Niu Ruji #=3#4%, Shi zi lianhua: Zhongguo Yuandai Xuliyawen Jingjiao beiming wenxian yanjiu =7t tgc
AR S s scmize (Shanghai: Guji chubanshe, 2008), pags. 1-41, especificamente pag. 8.

211 Wang Yun, Qiujian xiansheng daquan wenji, juan 88, pag. 5b. Lo que dice realmente el texto es “Zuo maimai
Weiwuer, Musuerman, Huihui...” e s siAssigsaE... Quizd aqui “musuerman”, o musulman, se refiere a los
musulmanes persas, mientras que “huihui” se refiere a los musulmanes tirquicos; la combinacién de los dos com-
pondria el conjunto de los musulmanes en general. Puede hallarse una traduccion de este fragmento en E. Endicott-
West, “Merchant Associations in Yiian China: The Ortoy”, en Asia Major, vol. 2, n° 2 (1989), pags. 127-154, espe-
cificamente pags. 142-143. Sin embargo, en mi opinién, debe corregirse “los uigures que estdn involucrados en el
comercio [y] los musulmanes” por “los uigures [y] los musulmanes que estdn involucrados en el comercio”.

212 Para una discusion sobre los mercaderes durante el periodo Yuan, véase Chen Gaohua iz & Shi Weimin s
K, Zhongguo jingji tongshi: Yuandai jingji juan hgigeas © sortassis (Beijing: Jingji ribao chubanshe, 2000),
pags. 457-465; véase también Yokkaichi Yasuhiro, “Chinese and Muslim Diasporas and the Indian Ocean Trade
Network under Mongol Hegemony”, en A. Schottenhammer, The East Asian ‘Mediterranean’: Maritime Crossroads
of Culture, Commerce and Human Migration (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2008), pags. 73-102, especial-
mente pags. 88-90.

213 J. W. Christie, “The Medieval Tamil-language Inscriptions in Southeast Asia and China”, en Journal of Southeast
Asia Studies, n° 29 (1998), pags. 239-268, especificamente pag. 266.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Con demasiada frecuencia se dice que la clasificacion de los pueblos bajo los mongoles se
basaba en etnias o razas.?'* Esto, obviamente, es falso, pues los chinos étnicos estaban divi-
didos en dos categorias: algunos eran surefios, otros eran nortefios. Tampoco es cierto que
hayan sido ellos el tinico grupo en ser dividido. El Yuan shi registra que “gentes de la regioén
de Hexi 5774,%"> musulmanes, uigures y demas” podian tener cargos hasta el rango de daru-
gachi (supervisor, o agente imperial) de una miriarquia (Wanhufu #rJi7), de la misma manera
que los mongoles, mientras que los yurchenos y los khitan estaban sujetos a las mismas res-
tricciones en el acceso a los altos cargos de la administracion publica que habian sido im-
puestas sobre los Han ren. “Pero aquellos yurchenos y khitdn que hayan nacido en el
noroccidente y que no entienden ni hablan el chino son iguales que los mongoles”.!® Pode-
mos asumir que aqui se habla de los khitan y yurchenos que habian sido subditos del Imperio
Qara Khitai.?!” Asi pues, como los chinos, que podian ser tanto Nan ren como Han ren, los
yurchenos y los khitan podian ser Han ren o Semu ren.

Los tangut eran otros Semu ren, pues harian parte de esos muchos “pueblos de la region de
Hexi” que acabo de mencionar;?'® Semu ren eran también los uigures, igual que otros pueblos
turquicos, incluyendo los qarluq, los qangli, los dngiit y los gipchaq; también los naimén (es
posible que estos también hayan sido un grupo turco);?'” los alanos del Caucaso; los tibetanos;
los cachemiries, y muchos otros. Naturalmente, entre estos habia musulmanes o Huihui.?*°
Basicamente, Semu ren eran todos aquellos que no eran ni mongoles ni antiguos subditos del
Imperio Jin o el Imperio Song del sur. Estas clasificaciones se basaban en la percepcion de
lealtad de diferentes pueblos. Aquellos que se habian sometido antes (o que habian sido sub-
yugados antes), como los uigures (tal como se ha visto mas arriba) y los corasmios, eran
considerados por los mongoles como subditos cuya probabilidad de lealtad era mayor que la
de los nortefos provenientes del Imperio Jin, que habian resistido el envite de los

214 Por gjemplo, C. P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia, pag. 37: “Bayan tratd de revivir la antigua jerarqufa étnica”;
M. C. Brose, “Realism and Idealism in the Yuanshi Chapters on Foreign Relations”, en Asia Major, vol. 19, n° 1
(2005), pags. 327-347, especificamente pag. 345: “ellos [los mongoles] categorizaron otros pueblos seglin términos
etnogréficos”; y también Hung, “China and the Nomads”, pags. 614-625: “como es bien sabido para los historiadores
tradicionales chinos y para los estudiosos modernos, la sociedad Yiian como un todo discriminaba entre poblaciones
de orfgenes étnicos y geograficos distintos”. Aqui, quiza el término “geograficos” no esté del todo injustificado, pero
acarrea un énfasis que, segin mi punto de vista, no es correcto. La diferencia entre los Han ren y los Nan ren no se
basaba, pese a mis traducciones, en la geografia, sino en el momento en que los distintos grupos habfan sido puestos
bajo gobierno mongol.

215 La regién Tangut, es decir, el antiguo estado Xi Xia pg.

216 Yuan shi, vol. 2, juan 13, pag. 268.

217 Acerca del Imperio Qara Khitai, véase Biran, The Empire of the Qara Khita.

218 La regién Hexi formaba gran parte del antiguo estado Tangut, o Xi Xia. Debe sefialarse que habfa un nimero
significativo de uigures en la regién Hexi.

219 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, pags. 282 y 297n.

220 Tao Zongyi Fgz=# enumera 31 tipos distintos de Semu ren en su Nancun chuo geng [u sart#g#tsz (Beijing:
Zhonghua shuju, 1959), juan 1, pag. 13. Para una discusién de esta lista, véase Yanai Wataru &5 7 (traduccion al
chino de Chen Jie 5 & Chen Qingquan pg#51), Yuandai Meng Han semu daiyu kao jeitssw ¢ B#%% (Shanghai:
Shangwu yinshuguan, 1932), pags. 18-29.



.)(

9

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

conquistadores hasta 1234, y especialmente como mas leales que los surefios del Imperio
Song, que solo fueron forzados a someterse en la década de 1270.

Es dificil, si no imposible, tener una idea clara de cuantos grupos diversos de Semu ren habia
en el Imperio Yuan. En efecto, no hay ninguna buena cifra para el total de Semu ren. Puede
obtenerse una nocion muy aproximada de la importancia relativa de varias gentes Semu a
partir de la frecuencia con que se las menciona en el Yuan shi.?*! El término Huihui aparece
mas o menos 180 veces. Qipchaq (Qincha $:z%) aparece mas de 160 veces. Uigur (Weiwu o
Weiwuer), solo un poco mas de 40 veces. Qangli (Kangli FEE) aparece mas de 30 veces.
Qarluq (Halalu v+ ) aparece mas o menos diez veces. Tangut (7Tangwu FEJT) aparece cerca
de 70 veces. Por ultimo, Naiman (Naiman J5%) aparece mas de 90 veces. Esto solo puede
darnos una idea muy somera de los nlimeros relativos de estos varios grupos de Semu ren.
Sin embargo, parece claro que, pese a que los musulmanes eran un grupo importante, no
componian, ciertamente, la mayoria de los Semu ren.?*? También parece muy probable que
varios de estos pueblos tirquicos sobrepasaran en numero, colectivamente, a los Huihui.
Dado que muchos musulmanes, si no la mayoria de ellos, eran también turcos, es enteramente
razonable concluir que habia muchos menos persas que turcos en el Imperio Yuan.

Otra aproximacion a esta misma cuestion resultd en una conclusion similar. A comienzos de
la década de 1980, Igor de Rachewiltz public6 un estudio detallado de los turcos en el Imperio
Yuan.?* En ese estudio, de Rachewiltz ofrece conteos de los turcos que jugaron algin rol
significativo en alglin aspecto del gobierno o de la cultura en diversos momentos del periodo
Yuan. De Rachewiltz excluye del conteo a aquellos sobre los cuales existe solo informaciéon
“insuficiente”, asi como a “mujeres turcas eminentes”, a “aquellos cuyos nombres se han
preservado pero que no eran académicos ni funcionarios” y, por ultimo, a aquellos mencio-
nados en las varias fuentes que ¢l mismo “no habia atacado aun”.??* El total de uigures, qarlug,
qangli, qipchaq, Ongiit, keraities y naiman para todo el periodo mongol o Yuan era de 646
(550 excluyendo a los keraities y a los naiman, que pueden no haber sido turquicos, o haberlo
sido solo parcialmente).?** Esta cifra puede compararse con una cifra compilada por Donald
Leslie para el nimero de Huihui que eran funcionarios bajo el gobierno Yuan. Leslie incluye
solo a aquellos cuya informacion biografica estd disponible, pero bebe de fuentes bastante
numerosas, tanto primarias como secundarias. Su cifra es 43.22° Aunque las metodologias y
las fuentes usadas por de Rachewiltz y por Leslie para el levantamiento de sus cifras difiere
decididamente, de manera que los nimeros no pueden compararse directamente, la gran dis-
crepancia entre estos numeros es, al menos, indicativa. Una vez mas, cuando se toma en

221 Los conteos que siguen se obtuvieron mediante el uso de un buscador en una versién electrénica del texto del
Yuan shi.

222 Hubo més grupos de Semu ren no musulmanes de los que incluf en estos conteos.

223 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”.

224 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, pags. 287 y 293.

225 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, pags. 285, tabla 10.1.

226 Teslie, Islam, pags. 102-103.



10

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

consideracion que una parte de los Huihui de Leslie eran sin duda turcos, se vuelve claro que
los persas debian ser muchos menos que los turcos de la sociedad Yuan.??” Quiza sea también
digno de sefialarse que solo de una persona (Sayyid Ajall Shams al-Din) de las mas o menos
cincuenta “personalidades de eminencia de comienzos del periodo mongol o Yuan (1200-
1300)” cuyas biografias fueron reunidas en In the Service of the Khan pueda tal vez decirse
que era persa.??8

He llegado ahora al asunto de las inscripciones de las paizi y de los pesos estandarizados. Lo
primero de todo es aclarar que son muy pocas. Pese a que Liu Yinsheng ha afirmado que
“durante los ultimos cincuenta afios muchas paizi (tabletas de autoridad) de metal (bronce,
plata u oro) [...] han sido encontradas con los tres lenguajes mencionados antes [es decir,
mongol, chino y persa] escritos sobre ellas —algunas han tenido incluso cinco lenguas—",%*’
el hecho es que el nimero de paizi mongolas sobrevivientes que conocemos es muy pequeno.
Lo que es mas, solo unas cuatro tienen inscripciones en lenguas distintas al mongol, y solo
se sabe de una con inscripciones no en cinco lenguas, sino en cinco sistemas de escritura.>*
Este de aqui es un asunto importante, pues parece que muy frecuentemente confunden los
estudiosos provenientes de China la “lengua” con el “sistema de escritura”. Por ejemplo, Liu
Yingsheng habla del ““‘Phags-pa como un ‘lenguaje’” pese a que no existe tal cosa.?’! El
‘Phags-pa es un sistema de escritura creado por 6rdenes de Qubilai Qa’an y nombrado en
honor de ‘Phags-pa Lama. La intencion era que sirviera como una escritura universal que
pudiera ser usada para escribir en cualquier lengua, y con frecuencia se uso, de hecho, para
escribir el mongol, asi como, a veces, el chino, el sanscrito, el tibetano y el tarquico.?*? La
mayoria de las paizi mongolas que han sobrevivido hasta nuestros dias tienen inscripciones
en mongol escrito con el sistema de escritura ‘Phags-pa. Un articulo publicado en 2003 ex-
hibe una lista de diecisiete paizi mongolas que han llegado hasta nosotros, y ofrece breves
descripciones de estas. Este articulo incluy6 casi todas las paizi conocidas en el mundo para
ese momento.* En el 2004, una monografia sobre las inscripciones en mongol escritas con
el sistema de escritura ‘Phags-pa describié once paizi y mencioné una mas.>** La diferencia
de numero entre las paizi de las dos publicaciones se debe sobre todo al hecho de que algunas
paizi tienen inscripciones en mongol escrito con el sistema de escritura uigur en lugar del

227 Por ejemplo, entre los 43 de Leslie estd Mahmud Yalavach. También debe resaltarse que Leslie incluye a Ai Xie
%%, que con certeza era, como €l mismo ha anotado, cristiano, asf como a algunos otros que probablemente no eran
musulmanes.

228 De Rachewiltz et al., In the Service, pags. v-vi. Como fuere, los turcos estin claramente representados.

229 Lju Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 89.

230 La lengua mongola aparece dos veces, escrito con el sistema de escritura ‘Phags-pa y también con el sistema de
escritura uigur.

231 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 89n.

232 Yuan shi, vol. 15, juan 202, pag. 4518; Coblin, Handbook of ‘Phags-pa Chinese, pags. 1-4; Allsen, “The Ras{lid
Hexaglot”, pag. 26.

233 Chen Yongzhi sk, “Meng Yuan shiqide paifu” gzreagitpnss, en Nei Menggu Daxue Xuebao (Renwen shehui
kexue ban, n°® 35 (2003), pags. 30-37.

234 Hugejiletu Sarula psz 5@ geanhi, Basibazi Mengguyu wenxian huibian )\ e 52 i3 mi#ESs (Huhehaote: Nei
Menggu jiaoyu chubanshe, 2004), pags. 455-474.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

sistema de escritura ‘Phags-pa. En 2008, se publico una lista de dieciocho paizi; sin embargo,
dos de ellas eran conocidas solo mediante ilustraciones de ellas aparecidas en otros libros, y
de una de ellas habia solo fragmentos.?*> No obstante, esta lista no es exhaustiva. Por ejemplo,
no incluye la paizi que estd en la coleccion del Museo Metropolitano de Arte de Nueva
York.?*¢ Ademas, hay dos paizi alojadas en la coleccion del Museo de Historia de la Univer-
sidad Suroccidental de Yunnan.?7 Asi pues, siguen existiendo no mas de veinte paizi mon-
golas.?¥®

El problema que parecen tener los estudiosos provenientes de China al hablar de “sistema de
escritura” y de “lengua” proviene tal vez del hecho de que el chino moderno no hace una
diferencia clara entre esos dos conceptos. Es comun, por ejemplo, hablar de la lengua china
como Zhongwen 13 pese a que este uso deberia significar, strictu sensu, “escritura china”.
Otro ejemplo de la confusion es que Huang Jilian diga: “la asi llamada escritura tazik... no
significaba la escritura 4rabe sino la escritura persa”.?* Como es sabido, el persa se escribia
mediante uso de la escritura arabiga, de manera que esta afirmacion no tiene ningun sentido.
Esta cuestion afecta al asunto de estas inscripciones persas, pues, con frecuencia, en chino,
se dice que estas inscripciones son “Bosiwen j#i3”, y no es claro si esta expresion significa
“lengua persa” o “sistema de escritura persa”.

Tampoco es clara la relevancia de estas inscripciones. Son muy pocas, solo una docena en
total (la mayoria de ellas en pesas, algunas en paizi), y son muy cortas, sin mas de cinco
palabras cada una. Unas cuantas inscripciones en persa pueden no significar mucho en abso-
luto. La mayoria de las pesas y paizi supervivientes no tienen nada de persa escrito en ellas.
El uso de inscripciones persas junto a inscripciones mongolas y chinas en pesas estandariza-
das y en paizi puede no indicar mas que el hecho de que el gran Qan reclamaba el gobierno
supremo sobre todo el Yeke Mongghol Ulus.*** El emperador Yuan, después de todo, reclamé
siempre ser mas que el gobernante del Ulus de Tolui en Mongolia y China."'!! El emperador
Yuan era el gran Qan (Qa’an), supremo Sefior de todo el Imperio Gengiskanida. Dado que el

235 1i Aiping =3¢ & Chen Yongzhi gz, “Wulan Chabushi ‘Guo Bao” daojue xu: zhuanjia jiedu Mengyuan paifu”
(8 de mayo, 2008), en www.nmgcb.com.cn (Acceso del autor: 8 de febrero, 2013). Basicamente, la lista es la misma
que la que se encuentra en el articulo de Chen Yongzhi que cité antes (en la nota 219), pero con una adicién.

236D, P. Leidy, Wai-fong A. Siu & J. C. Y. Watt, “Chinese Decorative Arts”, en The Metropolitan Museum of Art
Bulletin, vol. 55, n° 1 (1997), pags. 1-71, especificamente pag. 9. Este paizi lleva una inscripcién solo en mongol,
escrita con el sistema de escritura ‘Phags-pa.

237 Jakhadai Chimeddorji A /r, “Xinan Daxue Lishi Bowuguan cang Yuandai Mengguyu Basibawen paifu
jledu” ams AR S AT A S d a8 UR B RsE, en Mengguxue jikan 522 871, n° 17 (2007), pags. 1-13. Estos
dos paizi tienen inscripciones solo en mongol, escritas con el sistema de escritura ‘Phags-pa.

238 T os articulos en inglés, publicados en 2001 y en 2003, enumeran una cantidad similar de paizi: Dang Baohai,
“The Paizi of the Mongol Empire”, en Zentralasiatische Studien, n° 31 (2001), pags. 31-62; Dang Baohai, “The Paizi
of the Mongol Empire (continued)”, en Zentralasiatische Studien, n°® 32 (2003), pags. 7-10.

239 Huang Shijian, “Persian Language in China”, p4g. 93.

240 Mediante comparaciones, se ha sugerido que el uso de un signo chino en una moneda acufiada en Khotan bajo el
gobierno de Qaidu era una declaracién de “legalidad de sus derechos al poder”: V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “A
New Interpretation of the Character Bao on Coins of Mongol Uluses”, en Journal of the Oriental Numismatic Society,
n° 199 (2009), pags. 11-17, especificamente pags. 16-17.



http://www.nmgcb.com.cn/

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

persa era, sin duda alguna, la lengua més importante del Ilkhanato, que era a su vez parte de
este gran imperio, entonces el uso del persa en una paizi o en una pesa estandarizada puede
simplemente haber sido una forma de afirmar esta reclamacion. La naturaleza frecuentemente
simbolica de este tipo de inscripciones puede ejemplificarse muy bien con las inscripciones
en latin que hay sobre las monedas britanicas actuales. Ciertamente, el latin no es en absoluto
ningun tipo de /ingua franca en el Reino Unido actual. Mas cerca del periodo que nos atafie
aqui, las monedas acufiadas bajo el gobierno Qara Khitai tenian inscripciones en chino®*!
pese al hecho de que debia haber muy pocos hablantes de chino en el Imperio Qara Khitai.
Es atin mas relevante el hecho de que las monedas con caracteres chinos aparezcan en varias
partes del Gran Imperio Mongol (Yeke Mongghol Ulus), muy lejos de las fronteras de China.
Entre estas estan las monedas de cobre cubiertas de plata venidas de Bujara, en el Qanato
Chaghataida, y acufiadas en la década de 1260.%*> También pueden encontrarse dos monedas
de plata con caracteres chinos en Khmelevka, cerca de Saratov, parte del Ulus de Jochi, que
datan de 1270.2* En el Ilkhanato, no solo aparecen ocasionalmente caracteres chinos sobre
las monedas, sino que los sucesivos ilkhans usaban sellos que tenian inscripciones solo en
chino (probablemente, estos sellos eran emitidos por el gran Qan en Dadu).?** Sin embargo,
nadie ha sugerido nunca que el chino fuera una /ingua franca del Yeke Mongghol Ulus. Cier-
tamente, semejante sugerencia no estaria justificada.

No obstante, debe senalarse que las inscripciones que se hallan en pesas y paizi no son persas
con certeza. De hecho, también se ha sugerido que estan escritas en tirquico con el sistema
de escritura chaghataida, es decir, con la escritura perso-arabiga adaptada para la escritura
del turco. En efecto, ha habido una controversia considerable sobre este asunto en las publi-
caciones chinas. En sus publicaciones en lengua inglesa, ni Huang Shijian ni Liu Yingsheng
hacen mencioén alguna de esta controversia. Sin duda, Huang Shijian sinti6 que habia lidiado
con la cuestion en una de sus publicaciones en lengua china en que discutia las inscripciones
halladas en pesas. Huang Shijian opina que la escritura perso-arabiga no fue adaptada a la
escritura del turquico antes del siglo XIV, y que dadas las condiciones de finales del siglo
XII y comienzos del siglo XIV, en que el gran Qan estaba en guerra con Qaidu y con el
Qanato Chaghataida, seria improbable que la escritura chaghataida fuera usada para la

241 Biran, The Empire of the Qara Khitai, pag. 93; V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Ji’erjisi faxiande ‘Xuxing yuan
bao’ yu Xi Liao de nianhao kao” s/risrassiny “@EBTE” BpggtEss®, en Zhongguo gianbi/China Numismatics,
vol. 116, n° 1 (2012), pags. 70-74 [ilustraciones en la cubierta trasera]; V. Belyaev, V. Nastich & S. V. Sidorovich,
“The Coinage of Qara Khitay: a New Evidence (On the Reign-Title of the Western Liao Emperor Yelii Yilie)”, en B.
Callegher & A. D’Ottone (eds.), 3¢ Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Universita di
Trieste, 2012), pags. 130, 138y 143.

242 SV, Sidorovich, “Zhu you Hanzide Buhuala qianbi xin kao” g##:519F {4155 M%7, en Zhongguo gianbi/China
Numismatics, vol. 100, n° 1 (2008), pags. 21-24.

243V, A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Dazhi you Hanzide Jin Zhang Han Guo Zhuchi yin bi” #7415 26406 FRIA AR
81T, en Zhongguo gianbi/China Numismatics, vol. 123, n° 4 (2013), pags. 23-30.

244 Belyaev & Sidorovich, “The Character Bao on Coins of Mongol Uluses”, pags. 11-16.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

produccion de pesas en China.?*> Como fuere, segin he sefialado antes, el tirquico se escribia
con la escritura perso-arabiga ya en la corte de Giiyiik Qa’an en Mongolia, a fecha de 1246.
La evidencia que apoya esta afirmacion, presente en la carta —atin existente— que envid Gliylik
Qa’an al Papa, es incontrovertible. En efecto, la escritura perso-arabiga empez6 a ser usada
para escribir el tirquico mucho antes, incluso en el siglo XI.2*¢ Hay un documento de Yar-
kand (en el actual Xinjiang; nombre en chino: Shache %) fechado en el afio 515 AH [1121]
que esta escrito en tarquico con la escritura arabiga.?*’ Por tanto, hay certidumbre de que
Huang Shijian esta errado con respecto a las fechas, dado que parece muy probable que la
escritura perso-arabiga fuera usada por los turcos musulmanes a todo lo largo del Imperio
Mongol, incluyendo en Mongolia y en China, desde al menos fecha tan temprana como la
década de 1240 y en adelante. Dicho esto, su argumento de la guerra con el Qanato Chagha-
taida no es convincente.

Algo que es particularmente sorprendente es que las inscripciones perso-arabigas de estas
pesas no solo fueron identificadas como chaghataidas, sino que fueron leidas y traducidas al
chino.?*® Como pudo haberse hecho esto si la lengua habia sido identificada de manera erro-
nea es algo dificil de comprender. Sin embargo, Huang Shijian afirma poder leer esas ins-
cripciones en persa. 24 Ciertamente, esto es un misterio. Mientras no se resuelva
apropiadamente este enigma, las inscripciones de las pesas no pueden aceptarse como buena
evidencia con respecto a nada. Es interesante que en su reciente articulo acerca del persa en
China, publicado en inglés, Liu Yingsheng no haga ninguna mencion, en absoluto, de estas

pesas. 2"

Sin embargo, Liu Yingsheng menciona las inscripciones de las paizi. Como se ha afirmado
antes, Liu exagera el nimero tanto de paizi preservadas hasta hoy como de inscripciones
perso-arabigas en ellas. Tal vez valga la pena repetir que, al menos hasta el 2008, solo se
habian reportado cuatro inscripciones perso-arabigas en paizi mongolas. Liu afirma que:

Debido a que el persa habia sido la lengua escrita més importante de Asia Central desde el
final del siglo X, y puesto que la mayoria de los musulmanes de la China Yuan venian de Asia

245 Huang Shijian ##%2%, “Yuandai siti mingwen tongquande kaoshi” 5ot rugsssrsangey# 12, en Ye Yiliang 25 (ed.),
Yilangxue zai Zhongguo lunwen ji {#eetedEuzmcs (2) (Beljing: Beijing daxue chubanshe, 1998), pégs. 42-43.
246V, Rybatski, “Between East and West: Central Asia Writing Systems”, M. Olmez & F. Yildirim, Orta Asyadan
Anadolu’ya Alfabeler (Istambul: EREN, 2011), pags. 215-216, 216n.

247 M. Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, en Bulletin of the School of Oriental and African Studies, n°® 47
(1984), pags. 260-301, especificamente pags. 291-292 y 296. Tal vez sea relevante para mi tesis sefialar que estos
documentos de Yarkand, datados de los tiempos en que la regién estaba bajo gobierno garrajani, formaban parte de
una coleccion de papeles en drabe y en ttrquico uigur, pero no en persa: Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”,
pag. 261.

248 Liu Youzheng 2i4hs%, “Jieshao Tianjin faxiande yipi tong, tie quan” fragassHm—itsd - sk, en Wenwu ziliao
congkan sciprgiiEt 8 (Beijing: Wenwu chubanshe, 1983), pags. 113-115.

249 Huang Shijian, “Yuandai siti mingwen tongquan”, pdgs. 43-45. Huang afirma poder leer solo cuatro inscripciones
“persas” por completo: las otras estdn aparentemente en una condicién muy deplorable y son, por tanto, parcial o
totalmente ilegibles.

250 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pags. 87-95.



I

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Central, estos estaban fuertemente influenciados por la cultura irania, y el persa vino a ser la
lengua comun a la poblacidon Huihui, e incluso, mas tarde, la lengua madre de muchos de sus
hijos y nietos antes de que el proceso de sinizacion llegara a su fin. Hasta tiempo presente,
hay atin muchas palabras y frases persas en el lenguaje chino cotidiano de los Huihui.?!

Liu Yingsheng no aduce evidencia alguna en apoyo de estas afirmaciones, que yo considero
excesivas. En ausencia de evidencia, estas aseveraciones no pueden ser aceptadas.?>? Puede
muy bien ser cierto que el persa era importante como lengua escrita para el cultivo personal
y el aprendizaje en Asia Central, pero de esto no se sigue que el persa se hablara cominmente,
como debe ocurrir con una lingua franca.*>* Quiza sea relevante sefialar aqui que, pese a que
habia escuelas en que los chicos estudiaban el Coran y otras obras religiosas, la lectoescritura,
entre los tayikos de Asia Central de tiempos premodernos, era muy baja, de solo algo mas
del 2%.%%*

La paizi que tiene inscripciones en cinco escrituras distintas es un buen ejemplo de la con-
troversia alrededor de estas “tabletas de autoridad”.?*> Un muy interesante articulo publicado
en una revista académica china revela que los editores de la revista pidieron a cinco diferentes
expertos chinos sus propias interpretaciones de la inscripcion perso-arabiga que esta en esta
paizi. Los cinco ofrecieron lecturas distintas. Uno considerd que la lengua de la inscripcion
era el tarquico, los otros cuatro lo tomaron por persa. Sin embargo, uno de estos cuatro fue
capaz de leer solo una palabra de la inscripcion. También habia desacuerdo con respecto al
numero de palabras contenidas en la inscripcion, con dos de los expertos pensando que eran
cinco palabras y los otros tres pensando que eran cuatro. Los editores de la revista expresaron
un cierto grado de decepcion al ver esto: “Con respecto a estas lecturas divergentes entre si,
nosotros los miembros del departamento editorial no tenemos ninguna capacidad de discri-
minar entre ellas, y, por el momento, no sabemos dénde encontrar a quién consultar...”. 2
Personalmente, no tengo la competencia lingiiistica para intentar leer la inscripcion, y no
tengo acceso a la paizi original (que, creo, estd ahora en un museo de la provincia de Mon-
golia Interior, cerca del lugar donde fue encontrada). Por tanto, no puedo ofrecer una opinioén
definitiva acerca de este asunto. Sin embargo, los comentarios de Liu Yingsheng acerca de la
inscripcidn son interesantes, y vale la pena considerar lo que dice al respecto. Su conclusion

251 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 88.

252 Hay, de hecho, cierta evidencia a favor, pero parece que el vocabulario extranjero presente en el Hui moderno
viene tanto del drabe y del tirquico como del persa; véase M. Dillon, China’s Muslim Hui Community: Migration,
Settlement and Sects (Richmond: Curzon, 1999), pags. 154-155.

253 Muriel Atkin, “Tajiks and the Persian World”, en Beatrice F. Manz (ed.), Central Asia in Historical Perspective
(Boulder: Westview Press, 1998), pag. 131: “El neopersa... evoluciond como una lengua literaria en la regién que
va del Asia Central al Sistan [...] en los siglos IX y X...” [énfasis afiadido].

2541, Silova & T. Abdushukorova, “Global Norms and Local Politics: Uses and Abuses of Education Gender Quotas
in Tajikistan”, en Globalisation, Societies and Education, n° 7 (2009), pags. 357-376, especificamente pag. 361.

255 Pasra una descripcién de esta paizi, y para reproducciones de calcos de sus dos caras, véase Huggjiletu Sarula,
Basibazi Mengguyu Wenxian huibian, pags. 473-474, y 1amina 47.

256 Cai Meibiao zzx et al., “Dui Keyou Zhongqi yexun pai alabo zimu wenzi dushide yijian” t#b45 dugerg s pgpar i
RS EENE R, en Minzu yuwen REiEsEsz, n° 3 (1995), pags. 51-55, especificamente pag. 51.



15

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

es que la inscripcion esta en persa, pero que hay errores en la escritura de las letras, y que,
pese a que el vocabulario es persa, las palabras no estan escritas con el orden que observarian
en persa. Sugiere Liu Yingsheng que el orden de las palabras es el orden que tendrian en
chino. Prosigue diciendo que esto ha de deberse a que la paizi proviene del periodo Yuan
tardio, queriendo decir, puede asumirse, que durante el lapso final de la dinastia el conoci-
miento de la lengua persa correcta se habia deteriorado, y que la influencia china sobre esa
lengua se habia fortalecido.?” Su lectura de la inscripcion tiene el mérito de ser muy similar
al significado de las inscripciones escritas en otras lenguas sobre la misma paizi. Una sexta
interpretacion de la inscripcion fue publicada un afio después. Los dos autores ven cuatro
palabras en la inscripcion, e interpretan dos de ellas de manera muy distinta a las de las lec-
turas previas, ademas de senalar algunas dudas sobre la lectura correcta de la segunda palabra.
Consideran que la lengua de la inscripcion es el persa, pero no lidiaron con el asunto del
orden no persa de las palabras. Interpretaron la ultima palabra como un sustantivo con el
mismo significado que tiene paizi.?>® Por tanto, esta publicacion no representd mucho avance
con respecto a otras opiniones publicadas previamente.

Aqui hay varios argumentos que vale la pena exponer. Primeramente, Liu Yingsheng lee la
tlltima palabra de la inscripcion como “paiza”.?>° Naturalmente, esta palabra es un préstamo
tomado del chino, y aparece no solo en persa sino también en mongol y en tirquico.?*® Asi
las cosas, esta palabra es ambigua en lo que respecta a la determinacion de la lengua en que
se escribio la inscripcion. Liu Yingsheng ve un total de cinco palabras en la inscripcion pese
al hecho de que todos los expertos del otro articulo, con la excepcion de uno solo, ven en la
inscripcion solo cuatro palabras. Dado que no hay acuerdo sobre la lectura de estas palabras,
y dado que ciertamente habia palabras que constituian préstamos tomados del persa en el
tirquico de ese periodo,?®! parece muy dificil tomar una decision acerca de la lengua de la
inscripcion sobre la base exclusiva del vocabulario. Quiza, lo mas interesante de todo es lo
que dice Liu Yingsheng sobre el orden de las palabras. Dudo fuertemente que este orden
provenga de la influencia china. Se sabe que, durante el periodo Yuan, el chino estuvo a veces
influenciado por la sintaxis mongola, presumiblemente al traducirse documentos oficiales del
mongol al chino,?%? pero no estoy informado de este mismo tipo de influencia en la direcciéon
opuesta. En efecto, dado que todos los documentos oficiales importantes se escribian en

257 Cai Meibiao et al., “Keyou Zhongqi yexun pai”, pag. 54. Aqui, Liu parece contradecir lo que él mismo dice en “A
Lingua Franca” (pags. 92-95) acerca de la lengua persa en China durante la dinast{a Ming.

258 Hao Sumin #f#s R & Liu Wenxing 25z, “Guanyu Keyou Zhonggi yexunpai alabo zimu wenzi dushide zai taolun”
TR SRR BT S S B S SR E A, en Minzu yuwen, n° 3 (1996), pags. 71-72.

259 Cai Meibiao et al., “Keyou Zhongqi yexun pai”, pag. 53.

260 G. Doerfer, Ttirkische und Mongolische Elemente im Neupersischen unter besondere Beriichsichtigung dlterer
neupersischer Geschichtsquellen, vor Allem der Mongolen- und Timuridenzeit, Band 1: Mongolische Elemente im
Neupersischen (Wiesbaden: Steiner, 1963), pags. 239-241.

261 Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, pags. 265. Allf se toma notal de que el vocabulario de los documentos
turquicos datados de finales del siglo XI'y comienzos del siglo X1I estd “lleno de elementos drabes y neopersas”.

262 Allsen, “The Rastlid Hexaglot”, pag. 38.



16

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

mongol y se traducian luego a otras lenguas,?®* esto parece improbable. Si bien claramente
el orden de las palabras de esta inscripcion no es correcto para el persa, es, casi con certeza,
el orden normal que tendrian las palabras en turquico, con el sustantivo principal (“paiza”, o
como quiera ser que se lea) en la posicion final y precedido por las palabras que lo califi-
can.?%* Obviamente, este asunto necesita de mas investigacion; sin embargo, en este mo-
mento, me parece que es tan probable que la inscripcion esté en tirquico como en persa.®®
Igual que con las inscripciones presentes en las pesas, pareceria que las inscripciones de la
paizi tienen un valor muy incierto como para ser evidencia de cualquier cosa.

Con respecto tanto a las paizi como a las pesas, hay otro asunto. Varias de estas parecen no
tener una buena procedencia, por lo que hay poca seguridad de que todas sean auténticas. Es
bastante conocida la gran cantidad de antigiiedades falsas que han sido producidas en China
durante las tltimas décadas (de hecho, desde mucho antes).?%® Incluso se han falsificado fo-
siles de dinosaurios en cantidad considerable.?®” Todo objeto que carezca de una buena pro-
cedencia debe ser, pues, sometido a cierta cantidad de sospecha. Particularmente, el origen
de algunas de estas paizi deja un espacio considerable para la duda. Lo que es especialmente
preocupante es que los asuntos de procedencia y autenticidad se mencionan escasamente en
las publicaciones chinas.?%® En efecto, puede ser dificil encontrar informacion precisa acerca
de la procedencia de un item especifico. El solo hecho de que mas o menos la mitad de todas
las paizi mongolas supervivientes que se conocen haya sido encontrada en China durante los
ultimos treinta afios es, en si mismo, preocupante.

Se ha reportado el descubrimiento de una paizi de oro, particularmente hermosa, por parte de
un granjero local mientras este recogia arena de la ribera de un rio para ser usada en albafi-
leria. Esto ocurri6 en la Bandera Anterior Derecha de Qorchin,™ en el suroriente de Mongolia

263 E, Endicott-West, Mongolian Rule in China: Local Administration in the Yuan Dynasty (Cambridge y Londres:
Council on East Asian Studies, Harvard University, y Harvard-Yenching Institute, 1989), pags. 83-84.

264 A, Goksel & C. Kerslake, Turkish: A Comprehensive Grammar (Londres: Routledge, 2005), pags. 144-145; M.
Erdal, A Grammar of Old Turkic (Leiden: Brill, 2004), p4gs. 380-385. En la p4gina 383, Erdal registra un caso
interesante de una traduccion tirquica del parto influenciada por el fraseo parto, que es claramente distinto al frase
tirquico usual.

265 Debe sefialarse que Hugejiletu Sarula dice que la inscripcién es de Chaghatai; véase Basibazi mengguyu wenxian
huibian, pag. 473.

266 Véase, por ejemplo, R. Gluckman, “Remade in China: The Fine Art of Fakery” (2002), disponible en linea en:
http: //www.gluckman.com/ChinaFraud.html (acceso del autor: 19 de enero, 2013; acceso del traductor: 6 de mayo,
2025). Véase también Li Qian, “Should fake Antique dealers be punished?”, en China Daily (27 de febrero, 2007),
disponible en linea en: http: //www.chinadaily.com.cn/china/2007-02/27/content 814924.htm (acceso del autor:
19 de enero, 2013; acceso del traductor, 6 de mayo, 2025). También hay un nimero especial de Extréme orient/ex-
tréme occident dedicado a “Faux et falsification en Chine, au Japon, et au Viét Nam” : n° 32 (2010).

267 M. Balter, “Authenticity of China’s Gabulous Fossils Gets New Scrutiny”, en Science, n® 340 (2013), pags. 1153-
1154; X. Wang, “Mortgaging the Future of Chinese Paleontology”, en Proceedings of the National Academy of Scien-
ces of the United States of America, vol. 110, n° 9 (2013), pag. 3201.

268 Usualmente se dice solo que cierto objeto fue encontrado en cierto lugar en cierto afo, y nada més. Véase, por
ejemplo, Hugejiletu Sarula, Basibazi Mengguyu wenxian huibian, pags. 455-473. Es interesante que parezca haber
también falta de informacién publicada acerca de la proveniencia de los fésiles de China; véase Balter, “Authenticity
of China’s Fabulous Fossils”, pdg. 1154.



http://www.gluckman.com/ChinaFraud.html
http://www.chinadaily.com.cn/china/2007-02/27/content_814924.htm

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Interior, en 1961.2%° Presumiblemente, el granjero la guardd en secreto por afios.?’® Eventual-
mente, su hijo la venderia a un profesor de la Universidad de Mongolia Interior en abril del
afio 2000, no menos de 39 afos después de su supuesto descubrimiento. En 1986, a cerca de
kilometro y medio de una villa ubicada en la Bandera Central Derecha de Qorchin, un gran-
jero encontrd la paizi de cinco escrituras sobre la que discurri antes.?’! Considerando que,
supuestamente, esta paizi de bronce yacio sobre el suelo por més de seis siglos antes de ser
descubierta, parece estar en muy buena condicion. Naturalmente, es completamente posible
que objetos genuinos sean encontrados en circunstancias tales. Sin embargo, desafortunada-
mente, este tipo de procedencias ofrecen muy poca seguridad sobre la autenticidad de los
objetos.

También es significativo que se hayan hallado monedas del Imperio Mongol con inscripcio-
nes en tarquico escritas con el sistema de escritura ardbigo. Una emision grande de monedas
de la regencia de Toregene, que fue regente entre 1241 y 1246, lleva la inscripcion tirquica
de “Uluch Mangyl Uliis Bek”.?”* Estas monedas fueron acufiadas en casas de moneda ubica-
das en la Transcaucasia y en el Azerbaiyan irani, incluyendo en Tabriz, posiblemente por
6rdenes de Baiju, entonces comandante mongol de esa area.>’* Las monedas producidas en
Samarcanda durante la década de 1220 tienen frecuentemente inscripciones en persa, pero
unas tres décadas después llevan ya inscripciones que estdn en tirquico.2’* Las monedas
mongolas llevan con frecuencia inscripciones en mongol escrito con el sistema de escritura
uigur, y también, cominmente, en lengua y escritura arabe. Las monedas del Imperio Yuan
tienen frecuentemente inscripciones en mongol escrito con la escritura ‘Phags-pa, que apa-
rece también ocasionalmente en otros ganatos. Los caracteres chinos también aparecen co-
munmente en las monedas Yuan. Las inscripciones persas aparecen esporadicamente, pero
incluso las monedas del Ilkhanato tienen normalmente inscripciones en mongol y arabe, y
solo a veces en persa.?’® Para el periodo mongol, esta evidencia numismatica no sugiere que
el persa fuera usado ampliamente fuera del Ilkhanato. Muy probablemente fue solo durante
y a partir del periodo timurida que el persa se volvié cominmente usado en Asia Central: en
el Irdn post-mongol y en Asia Central, “la mitad del siglo XV puede considerarse un punto

269 Esta es la primera paizi descrita por Hugejiletu Sarula, Basibazi Mengguyu wenxian huibian, pags. 455-457.

270 Este secretismo debid ser esencial, al menos durante el periodo de 1a Revolucién Cultural a finales de 1a década de
1960 y a comienzos de la década de 1970.

271 “Chutu Yuandai shengzhi jin pai” #:i4-7eftE2 544 (2010). Link en linea, disponible en el acceso del autor (13 de
enero, 2013): http://www.aestrip.com/news/201006023867.html. El link ya no esta disponible. El traductor no
ha podido encontrar esta misma noticia.

272 A, Vardanyan, “Some Additions to the Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulis (Uldish) Bek™, en Journal
of the Oriental Numismatic Society, n° 190 (2007), pags. 7-20; Badarch Nyamaa, The Coins of the Mongol Empire
and Clan Tamgha of Khans (XIII-XIV) (Ulan Bator: autoediciéon, 2005), pags. 44-45.

273 Vardanyan, “Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulis (Ulash) Bek™”, pags. 13y 19-20.

274 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, pags. 173-174.

275 Badarch Nyamaa, Coins of the Mongol Empire: pag. 106 para inscripciones drabes e inscripciones mongolas en
el sistema de escritura uigur; pag. 114 para monedas Yuan con inscripciones ‘Phags-pa; pags. 114-127 para inscrip-
ciones chinas; pag. 139 para inscripciones del Il-khanato escritas en ‘Phags-pa; pag. 135 para la moneda de Ogodei
Qa’an que contiene inscripciones en drabe y en persa; pdg. 137 para inscripciones persas del Ilkhanato.



http://www.aestrip.com/news/201006023867.html

I8

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

de inflexion en la lucha del persa por el liderazgo en el disefio de las monedas”.?’® No obs-
tante, las inscripciones que aparecen en las monedas no necesariamente tienen mucha rela-
cion con el o los lenguajes que se hablan en las regiones en que circulan dichas monedas.
Aparecen, por ejemplo, muchos versos en persa en las monedas de los soberanos musulmanes
de la India, “para los cuales (igual que para la mayoria de sus subditos), el persa no era si-

quiera una lengua nativa”.?”’

Llego ahora a la tltima de las evidencias que, segin Huang Shijian, prueban la importancia
del persa en el Imperio Yuan; esta es la Huihui Guozi Xue. Liu Yingsheng traduce esto como
“Escuela de Lengua Persa”.?’® Semejante traduccion no puede justificarse. Una traduccion
mucho mas precisa es la de “Colegio Nacional Musulman”;?’® de hecho, no hay evidencia
alguna de que esta institucion tuviera nada que ver con la ensefanza del persa. He revisado
todas las referencias que he podido rastrear acerca de este Colegio Nacional Musulman tanto
en el Yuan shi’*’ como en otras fuentes,?®! y no he encontrado mencién alguna de las lenguas
que se estudiaban alli. Las fuentes dicen que fue organizado para el estudio y la ensefianza
de la escritura “Istifi” (Yisitifei 7r89E Fiezt). 2% Se ha discutido mucho acerca de qué
era exactamente esta escritura “Istifi”, lo que incluso ha acarreado la proposiciéon de varias
teorias bizarras,?** pero, en realidad, esta expresion no deberia causar ninguna dificultad. “Is-
tifi” es una palabra en arabe. “Istifa... viene de la raiz del verbo safa [en arabe], que significa
ser claro o ser puro, o seleccionar lo mejor. En el Coran, Ala istifa (es decir, escoge) a sus
mensajeros y profetas...”.?%* Asi pues, la escritura “Istifi” es la escritura que habia sido “es-
cogida” para poner por escrito las palabras de Dios en el sagrado Coran; es decir, la escritura
arabiga.?®®> Dado que nada en las fuentes indica qué lengua o qué lenguas se escribian con la
escritura “Istifi”, realmente no tiene caso ponerse a especular sobre este asunto. Puede muy
bien ser que el persa haya estado entre estas lenguas, pero también puede ser que lo estuvieran

276 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, pag. 179.

277 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, pag. 180.

278 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 92.

279 Esta es la traduccién que ofrece Farquhar, Government of China, pags. 44 y 158n. También fue adoptada por
Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, pag. 26.

280 Yuan shi, vol. 2, juan 15, pag. 322,y vol. 7, juan 81, pags. 2028-2029. Hay otras referencias al Instituto Musul-
mén Nacional y a los funcionarios que ensefiaban la escritura “Istifi”, tal como veremos en breve.

281 No hay muchas, pero he encontrado menciones del Colegio Musulman Nacional en un texto corto de Huang Jin
#5%, “Hanlin guoshi yuan timing ji” sy#ke e+, en Li Xiusheng #=(g4: (ed.), Quan Yuan wen 4:5i3¢ (Nanjing:
Jiangsu guji chubanshe, 2004), vol. 29, juan 952, pags. 297-298. Hay también una breve mencién en el Tongzhi
tiaoge; véase Fang Linggui e (ed.), Tongzhi tiaoge jiaozhu s#iietarest (Beijing: Zhonghua shuju, 2001), juan
5, pag. 247-248.

282 Jsualmente, la expresién usada es Yisitifei wenzi =, que significa, sin ambigiiedad, “escritura”.

283 Véase, por ejemplo, Mozafar Bakhtyar, “Yisitifei kao” 7rm# 39k %, en Ye Yiliang #£2s &t (ed.), Yilangxue zai
Zhongguo lunwen ji {7 EREAE 1[5 2 (1) (Beijing: Beijing daxue chubanshe, 1993), pags. 44-50. Un punto
de vista mas razonable es el que fue expresado por Han Rulin %+, “Suo wei ‘Yisitifei’ wenzi shi shenma wenzi?” i
¥ OREEEE SrEREESrE?, en sus obras completas: Han Rulin, Qiong lu ji zsg4: (Shijiazhuang: Hebei jiaoyu chu-
banshe, 2000), pags. 292-294. Sin embargo, también €l deja de hacer una distincién clara entre lengua y escritura.
284 0. Leaman (ed.), The Qur'an: An Encyclopedia (Nueva York: Routledge, 2006), pag. 324.

285 Tanto Leslie (Islam, pag. 95) como Farquhar (Government of China, pdg. 158n) la interpretan con el significado
de escritura ardbiga.



19

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

el arabe y el turquico. Debe decirse que el Colegio Nacional Musulman no parece haber sido
muy importante. Segun Liu Yingsheng, “cerca de cincuenta personas de esta agencia estaban
empleadas y estudiaban con patrocinio gubernamental, mientras que decenas estudiaban alli
mediante el pago de sus propios gastos”.?%¢ Sin embargo, esto no es exactamente lo que dice
en realidad el Yuan shi:

En la primavera del segundo afio del periodo de reinado Taiding #%:& [es decir, 1325], durante
el primer mes intercalar, puesto que ese aflo eran numerosos los hijos y hermanos menores
de los nobles y los hijos de gentes ordinarias que entraron a estudiar al Colegio, los profesores
y estudiantes fueron mas de cincuenta. Aparte de unas veintisiete personas a las que ya se
suplia de alimentos y bebidas [asumo que esto significa que ya se les habia concedido un
estipendio de subsistencia por parte del gobierno], habia un asistente de ensefianza y veinti-
cuatro personas que necesitaban apoyo oficial, y se ordend que se les supliera este apoyo.?’

Hay muchas cosas que son claras en este texto. Primero, que hubiera més de cincuenta estu-
diantes y profesores en el Colegio era excepcional. Normalmente, el niimero habria sido uno
menor, probablemente significativamente menor, pues de otra manera no habria sido digno
de sefialarse que hubiera habido mas de cincuenta. Segundo, no habia “estudiantes que paga-
ran sus propios gastos”. Solo habia estudiantes que atin no habian recibido el apoyo oficial,
pero a estos les fue otorgado dicho apoyo. Ademas, estos estudiantes estan incluidos en la
cifra de cincuenta estudiantes, en lugar de ser contados aparte. Por tanto, puede verse que
normalmente, con toda probabilidad, habia solo unas tres o cuatro docenas de estudiantes y
profesores en el Colegio Nacional Musulman. Esta situacién puede compararse con la del
Colegio Nacional Mongol, que “para 1315 tenia plazas para cien estudiantes, pese a que las

inscripciones llegaban a veces a doscientos o trescientos”.?®8

La informacioén que acabamos de analizar acerca de los estudiantes del Colegio Nacional
Musulman puede analizarse mas. Aquellos estudiantes que ya recibian apoyo gubernamental
debieron ser estudiantes antiguos que habian entrado al Colegio antes de 1325. Los veinti-
cuatro estudiantes que requerian de un apoyo similar eran los estudiantes nuevos de 1325.
Quiza haya habido alguna incertidumbre acerca de si el gobierno pagaria para apoyarlos a
todos, pues se trataba de una admision mas numerosa que la usual. Los veintisiete estudiantes
antiguos deben haber sido los estudiantes de varias promociones de varios afios; de otra ma-
nera, el nimero 24 no habria resultado ser un nimero tan excepcionalmente alto para una
admision. Asi, en un afo normal, entraban probablemente trece o catorce estudiantes nuevos
al Colegio. Si cada uno de ellos permanecia tres afios en el Colegio, entonces el niimero
normal de estudiantes debidé rondar por los cuarenta. Con un profesorado compuesto tal vez
por una media docena de profesores, el resultado completo seria de unas cuarenta y cinco
personas en el Colegio, unas diez o doce personas menos que en 1325.

286 Tiu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 92.
287 Yuan shi, vol. 7, juan 81, pags. 2028-2029.
288 Farquhar, Government of China, pag. 44.



50

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

El Yuan shi también afirma que los estudiantes de este Colegio llenaban las vacantes de tra-
ductores (yishi #24)** cuando eran necesitados en las distintas oficinas gubernamentales.?°
En su mayoria, el trabajo de estos traductores debio consistir en la traduccién de documentos
oficiales. Quiza, por tanto, el Colegio Nacional Musulman tenia inicamente la obligacion de
ensenar la escritura arabe. Puede que los estudiantes que entraban a este Colegio supieran ya
varias lenguas. Si era asi, lo que necesitaban era entrenarse en su escritura correcta. Quiza
algunos de ellos sabian como escribir el turquico usando el sistema de escritura uigur y que-
rian aprender también como escribirlo en el sistema de escritura arabigo. Naturalmente, esto
es en gran parte especulativo. Sin embargo, lo que quiero ilustrar es el hecho de que no se
dice absolutamente nada en las fuentes acerca del Colegio Nacional Musulman que tenga que
ver con algo distinto al sistema de escritura. No es cierta la afirmacion de Hyunhee Park,
citando como fuente a Liu Yingsheng, de que “los estudiosos que iban a estos institutos mu-
sulmanes de la corte mongola formulaban su discurso en la lengua ‘huihui’ o ‘musulmana’,
que en la mayoria de los casos significaba persa”,?®! y tampoco se apoya, de hecho, en las
afirmaciones de Liu Yingsheng. Ninguna fuente china dice nada por el estilo.

Siguiendo a Huang Shijian, Morgan dice que el Colegio Nacional Musulman fue “renom-
brado como Direccion de Educacion en 1314”.2°2 Esto no es preciso. De hecho, hubo un
Instituto Nacional Musulman (Huihui Guozi Jian [55]8 7-2)*° que se cred en 1314. Esto no
era simplemente el mismo Colegio Nacional con un nuevo nombre, sino una nueva institu-
cion adicional, superior. Lo que no notaron Huang ni Morgan es que este Instituto Nacional
tuvo una existencia muy corta, pues fue abolido en 1320.2°* Liu Yingsheng dice que “el em-
perador Renzong {~4% ordeno en 1314 el restablecimiento de una posicion oficial de ‘Super-
visor de la Escuela Persa’ (Huihui guozi jianguan [5][E|5 % E) para que supervisara la
educacion en lengua persa en la escuela”.?’®> Sin embargo, el término Huihui guozi jianguan
no significa “supervisor de la Escuela Persa” (aqui, probablemente, la expresion tiene un
significado plural, y significa “funcionarios del Instituto Nacional Musulman”); ademas, el
supuesto “restablecimiento” es un error derivado de una malinterpretacion del texto chino
original >

289 Con certeza, esto significa “traductor textual”. Véase Allsen, “The Rastilid Hexaglot”, pag. 30.

290 Yuan shi, vol. 7, juan 81, pag. 2029.

291 Hyunhee Park, Mapping the Chinese and Islamic Worlds: Cross-Cultural Exchange in Premodern Asia (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2012), pag. 99.

292 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pag. 166.

293 Al traducir por “Instituto Nacional”, sigo a Farquhar, Government of China, pag. 130.

294 Yuan shi, vol. 2, juan 25, pag. 565; vol. 7, juan 81, pag. 2028; y vol. 3, juan 27, pag. 601. D. D. Leslie, “Living
with the Chinese: The Muslim Experience in China, T’ang to Ming”, en C. Le Blanc & S. Mader (eds.), Chinese Ideas
about Nature and Society: Studies in Honour of Derk Bodde (Hong Kong: Hong Kong University Press, 1987), pag.
182: alli se da como fecha el afio de 1321, y se dice que tanto el Instituto como el Colegio fueron abolidos. Estas dos
afirmaciones son erréneas.

295 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pag. 92.

296 Aparentemente, Liu interpret6 el carcter fu & como si significara “una vez més”, lo cual es posible; en este caso,
sin embargo, significa claramente “ademds”. El Instituto Nacional no fue reestablecido, sino que fue establecido



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

En la conclusion de su articulo, el profesor Morgan trae a colacion unas cuantas evidencias
nuevas a favor de la importancia del persa en el Imperio Yuan. Morgan senala que Giovanni
da Montecorvino dice, en una carta escrita en 1306: “He hecho que se hagan seis imagenes
del Antiguo Testamento y del Nuevo para la instruccion de los ignorantes, y [esas imagenes]
tienen inscripciones en latin, turco y persa...”.?°’ Una vez mds, esto prueba muy poco. Cier-
tamente, el latin no era una lengua muy usada en el Imperio Yuan, y el turco aparece en esta
carta junto al persa. Parece probable que el persa fuera incluido porque era una de las lenguas
de los cristianos nestorianos,?*® a quienes Giovanni da Montecorvino, sin duda, buscaba
atraer a la iglesia latina. Presentando como fuente a Rossabi, Morgan también afirma que
incluso “un plato tan chino como el jiaozi” puede tener un origen persa y haber entrado a
China durante la dinastia Yuan. Casi con certeza, esto es falso, pues parece que los dumplings
(jiaozi t5 7, fa7-)*° han existido en China desde antes de las invasiones mongolas. Una obra
de comienzos del periodo Song registra que “durante el reinado de Ren Zong {~5= (1023-
1063), al momento de hacerse el examen de primavera para el grado de Jin Shi i+, las
sefioritas de la corte se reunieron para observar. A los que tomaban el examen de Jin Shi se
les dio dumpling-tortas (bing jiaozi #f5¥), y a los funcionarios que tomaban el examen se
les dio ‘té de los siete tesoros’ (i bao cha +%4%).>*° Con eso, no puede descartarse por com-
pleto el origen persa del jiaozi, pero si se vuelve muy improbable que este alimento se haya
introducido a China durante la dinastia Yuan.

Revisar lo que dice Rossabi, la fuente de Morgan, revela que aquél no afirma que el jiaozi
puede haber venido de Persia. Las palabras que us6 son: “los jiaozi (dumplings) pueden haber
venido a China del Asia occidental durante la era mongola”.>! Si uno sigue revisando y va a
la fuente de Rossabi, se revela que aquella sugiere que los jiaozi pudieron “estar inspirados,
probablemente”, en la “cocina arabe”.>*? Asi pues, después de todo, los jiaozi no son de Per-
sia. La fuente de Rossabi es la traduccion, con su comentario, que hicieron Buell y Anderson
del Yinshan zhengyao #f=1E%. Un examen de esta obra muestra que provee poco sostén a la
tesis de que el persa era una lingua franca importante en el Imperio Yuan. Al contrario, la
fuente indica la predominancia del turquico. Buell y Anderson enumeran y cuentan las

ademds del Colegio Nacional. No hay ninguna mencién, en ningtin lugar, de una Instituto Nacional Musulmén que
hubiera existido previamente.

297 Dawson, Mongol Mission, pag. 228.

298 Como es sabido, la Iglesia Nestoriana estaba basada en Persia. Véase F. Micheau, “Eastern Christianities (Ele-
venth to Fourteenth Century): Copts, Melkites, Nestorians and Jacobites”, en M. Angold (ed.), The Cambridge His-
tory of Christianity, vol. 5: Eastern Christianity (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), pags. 377-378.
299 Para la segunda variante, véase A. Schuessler, Dictionary of Old Chinese, pag. 309.

300 Wang Gong T3, Jiashen zaji fe3est, en Zhongguo yeshi jicheng #5457 (Chengdu: Sichuan daxue tushu-
guan, 1993), vol. 8, pag. 458.

301 Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, pag. 26.

302 P, D. Buell & E. N. Anderson, A Soup for the Qan: Chinese Dietary Medicine of the Mongol Era as Seen in Hu
Sthui’s Yinshan zhengyao (Leiden: Brill, 2010), pag. 65.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

palabras de origen foraneo que aparecen en el Yinshan zhengyao, y estas son tirquicas por
mayoria abrumadora: “domina la terminologia turquica... con 36 palabras de 49 en total”.>%

En este articulo, no estoy intentando negar que el persa tuviera en absoluto un lugar propio
en el Imperio Yuan. Claramente, habia persas en China durante el periodo Yuan, y la lengua
persa poseia alguna importancia como lenguaje de aprendizaje. Era una lengua importante
en la astronomia, por ejemplo, y hasta cierto punto también lo era en la medicina.*** Hubo
periodos en que el islam fue particularmente influyente y, (muy probablemente) por tanto,
los persas y la lengua persa también lo fueron. Por ejemplo, durante el reinado del emperador
Taiding %5 &7, o Yesiin Temiir (1323-1328), los musulmanes fueron bastante influyentes
en el gobierno. Un musulman de origen incierto, de nombre Daula Shah, “era aparentemente
el espiritu que movia la administracion”.>% Por otro lado, también hubo tiempos en que se
desaconsejaba el islam.

Pese a que hubo musulmanes entre el séquito de Chinggis Qan desde fecha muy temprana, e
incluso entre aquellos que “bebian del agua de Baljuna” con é1,°° en una ocasién prohibio
Chinggis Qan el sacrificio de los animales a la manera de los musulmanes.**” Claramente, a
los mongoles los incomodaba el islam, pues muchos de sus principios entraban en conflicto
con las costumbres y creencias de aquellos. Siendo ellos los conquistadores, no veian razén
por la cual tendrian que tolerar un comportamiento que percibian como insultante de parte
de aquellos a quienes habian conquistado:

Entre todos los pueblos extranjeros [sometidos], solo los Hui-Aui dicen: “no comemos la co-
mida mongola”. [Chinggis Qan contesto]: “Con la ayuda de los cielos, los he pacificado:
ustedes son nuestros esclavos. Aun asi, no comen ustedes nuestra comida ni nuestras bebidas.
(Como puede ser esto correcto?”. Consecuentemente, los hizo comer. “Si sacrifican ustedes
una oveja, seran considerados como culpables de un crimen”. Expidi6 regulaciones a ese
efecto [...]. [En 1279 o 1280, bajo Qubilai Qa’an], todos los musulmanes dicen: “Si alguien
mas sacrifica [al animal], nosotros no comemos”. Debido a que los pobres sufren por esto, de
ahora en adelante todos, tanto el Hui-hui musulman como el Hui-hui Chu-hu [en pinyin:

303 Buell & Anderson, Soup for the Qan, pags. 106-113.

304 J, Needham, Science and Civilisation in China, vol. 3: Mathematics and the Sciences of the Heavens and the Earth
(Cambridge: Cambridge University Press, 1959), pag. 49; también J. Needham, Science and Civilisation in China,
vol. 6: Biology and Biological Technology, part 6: Medicine (Cambridge: Cambridge University Press, 2000), pag.
53; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pags. 89-92 (debe notarse, sin embargo, que varios de los términos que Liu
enumera como si fueran términos peras son, en realidad, drabes). Allsen (Culture and Conquest, pag. 151) afirma
que la medicina huihui “estaba casi siempre en manos de nestorianos”; frecuentemente, los nestorianos sabfan algo
de persa.

305 H, Franke & D. Twitchett (eds.), The Cambridge History of China, vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-
1368 (Cambridge: Cambridge University Press, 1994), pag. 537.

306 Rossabi, “Muslims in the Early Yuan”, pags. 261-262; F. W. Cleaves, “The Historicity of the Baljuna Covenant”,
en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 18 (1955), pags. 357-421, especificamente pags. 396-397 y 403.

307 Leslie, Islam, pag. 88, y Leslie, “Living with the Chinese”, pags. 181-182.



—~

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Zhuhu; es decir, el Huihui judio], comeran [del animal] sin importar quién [lo] mate, y debe
cesarse el sacrificio de ovejas por cuenta propia, y debe cesarse el rito de la circuncision.%

Estas duras prohibiciones pueden no haber sido aplicadas de manera estricta, o no haber sido
aplicadas por mucho tiempo, pero muestran claramente la dificultad que tenian los mongoles
(o los chinos, que probablemente hacian parte de “los pobres”) a la hora de aceptar las prac-
ticas isldmicas. Parece que Qubilai Qa’an sentia por ellos una aversion particular. En 1290,
un funcionario musulman de alto rango del Secretariado de la Division Jiang-Huai ;T re-
porto que varios funcionarios de los graneros publicos habian robado grano y habian malver-
sado dinero, y pidi6 que estos fueran castigados, “de acuerdo con la ley Song”, tallandoles el
rostro®?” y cercenandoles las manos. Qubilai respondio: “jesa es la ley islamica!”, y no lo
permitio.>1°

También esta registrado que en otras dos ocasiones, en 1292 y en 1293, mercaderes musul-
manes ofrecieron al Qa’an grandes perlas, pero Qubilai las rechazo diciendo que las perlas
eran un desperdicio de dinero, y que ese dinero podia invertirse mejor en ayudar a los po-
bres.?!! En 1281, haya sido por una razén similar o por su guerra contra Qaidu y el Qanato
Chaghataida, Qubilai prohibié a todos los musulmanes del area fronteriza noroccidental cru-
zar la frontera para comerciar. Diez afios después, en 1291, Qubilai prohibi6 a los mongoles
viajar a regiones musulmanas en calidad de mercaderes.>!? Parece que Qubilai no tenia pro-
blemas para restringir el comercio siempre que sentia que era necesario, y no miraba siempre
de forma favorable las actividades de los mercaderes musulmanes.

Pese a que el islam prosperd en los demés gqanatos mongoles y, tarde o temprano, los gober-
nantes del Ilkhanato, del Ulus de Jochi y del Qanato Chaghataida se convirtieron al islam, en
el Imperio Yuan fue el budismo tibetano el que gand el favor de los Qa’ans. El lama ‘Phags-
pa, que fue tenido en gran estima por Qubilai Qa’an, se convirtié de forma pdstuma en una
figura venerada. En el primer afio del reinado de Ying Zong iz (1320), “se ordend que se
construyera en todas las prefecturas un Salon del Preceptor Imperial ‘Phags-pa. Su estilo
debe ser similar al de los templos confucianos, pero con méas opulencia”.?!* Al menos en una
ocasion, esta orden redundé en un perjuicio del islam, pues al afio siguiente “fue demolida la
mezquita de Shangdu, y su sitio fue usado para un Salén del Preceptor Imperial”.?!*

308 Da Yuan Shengzheng Guochao Dianzhang [facsimil de la edicion Yuan] (Beijing: Zhongguo guangbo dianshi chu-
banshe, 1998), vol. 3, juan 57, pags. 2057-2058. La traduccidn sigue a Leslie, “Living with the Chinese”, pag. 181.
Véase también P. Jackson, “The Mongols and the Faith of the Conquered”, en R. Amitai & M. Biran (eds.), Mongols,
Turks, and Others: Eurasian Nomads and the Sedentary World (Leiden: Brill, 2005), pags. 260-261.

309 En realidad, esto puede significar tatuarse. Véase C. Reed, “Tattoo in Early China”, en Journal of the American
Oriental Society, n°® 120 (2000): 360-376, especificamente pags. 365-366.

310 Yuan shi, vol. 2, juan 16, pag. 339.

311 Yuan shi, vol. 2, juan 16, pags. 364y 371.

312 Yuan shi, vol. 1, juan 11, pag. 231; y Yuan shi, vol. 2, juan 16, pag. 348.

313 Yuan shi, vol. 3, juan 27, pag. 607.

314 Yuan shi, vol. 3, juan 27, pag. 611.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Hubo también reducciones generales de los privilegios de la comunidad musulmana durante
el periodo Yuan. Aunque en un principio se habia eximido a los musulmanes de impuestos y
del trabajo obligatorio (corvée), y se les habia permitido un grado considerable de autogo-
bierno bajo la autoridad de sus gadis, estos privilegios fueron abolidos gradualmente después
de 1310, y particularmente durante la década de 1320. A la muerte de Yesiin Temiir en 1328
sigui6 la ejecucion de Daula Shah y al menos la de otro funcionario musulmén de alto
rango.>!> También ocurria que el islam y los musulmanes eran, con frecuencia, impopulares
entre las masas chinas. Uno de los dramas de la época contiene una amenaza dirigida por uno
de los personajes a otro: “;Te venderé a un musulman, a un tartaro o a un yurcheno!”.*!
Claramente, no se pensaba que ser vendido a un musulmén llevara a un destino pléacido.
También tenemos la bien conocida nota de Tao Zongyi sobre el desastre que cayd sobre la
fiesta de una boda musulmana en el Ba Jian Lou /\f##, en Hangzhou. Muchos transetntes
curiosos escalaron al techo de un edificio que colapso bajo el peso de aquellos, matando asi
a lanovia, al novio y a muchos otros. Tao cita un poema satirico absolutamente desagradable
sobre el incidente en el que se hace gala de obvios prejuicios contra los musulmanes.>!”

Me parece a mi que no pueden evitarse varias conclusiones. Primero, que los musulmanes
no componian la mayoria de los Semu ren del Imperio Yuan. El mas grande grupo de Semu
ren era, sin duda, el de los turcos. En efecto, los turcos eran un elemento primordial en la
totalidad del Yeke Mongghol Ulus. Golden cita a al-‘Umari con respecto a los mongoles y a
los qipchaq:

Este pais era antiguamente la tierra de los qibjaq. Cuando los tatars lo inundaron, los qibjaq
se convirtieron en sus subditos. Entonces, se mezclaron con aquellos y establecieron con ellos
relaciones maritales. La tierra resultd victoriosa frente a la disposicion natural (jibillah) y
frente a los origenes. Todos [ellos] se volvieron como los gibjaq, como si tuvieran una misma
proveniencia (jins wahid), pues los mogul vivian en la tierra de los qibjaq y [debido] a sus

ataduras matrimoniales con ellos y con su comunidad en la que era su tierra.*'8

Este proceso, o un proceso muy similar, afecté a dos de las principales partes del Imperio
Mongol: el Qanato Chaghataida y el Ulus de Jochi. En efecto, las conquistas mongolas afia-
dieron un influjo de turcos tanto al Asia Central como al occidente de Asia, migracion esta

315 Leslie, Islam, pags. 89-90.

316 Wu Hanchen (atrib.), en “Yu hu chun”, en Zang Jinshu (ed.), Yuan qu xuan (Beijing: Zhonghua shuju, 1958), vol.
2, pag. 481. “Yurcheno” es aqui la traduccién del original Lulu gggz. Comtnmente, Lu era usado por los stbditos del
Imperio Song del sur para referirse peyorativamente a los yurchenos del Imperio Jin, de manera que asf he interpre-
tado el uso de Lulu en esta ocasion. Acerca del uso mds antiguo, comparable, del término /u por parte del Imperio
Song del norte para referirse a los khitdn, véase Tao Jing-shen, “Barbarians or Northerners: Northern Sung Images
of the Khitans”, en Rossabi, China Among Equals, pag. 72 (nétese, sin embargo, que las conclusiones de Tao resultan
invélidas debido a su articulo no tiene en cuenta el hecho de que, debido a las sensibilidades manchdes, los textos
incluidos en el S ku quan shu 44 han sido editados para eliminar de estos las referencias peyorativas a los khitan
y, especialmente, a los yurchenos). Véase también A. Vissiere “Les Désignations Ethniques Houei-Houei et Lolo”,
pags. 175-182; sin embargo, casi con seguridad, Vissiere estd en un error al identificar Lulu con Lolo.

317 Tao Zongyi, Nancun chuogeng lu, juan 28, pag. 348. Este pasaje esté traducido en Leslie, Islam, pag. 93.

318 Golden, History of the Turkic Peoples, pag. 292.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

que habia empezado varios siglos antes de los tiempos de Chinggis Qan.>'® Varios dialectos
del turquico, la mayoria de ellos inteligibles entre si, se convirtieron en la lengua comun de
un gran cintur6n de paises desde la cuenca del Tarim hasta Anatolia y las costas nortefias del
Mar Negro. Los cumanos (qipchaq) se asentaron en Hungria y en los Balcanes,*?° de manera
que el turquico llegd a ser una lengua presente incluso en Europa Central. Asi pues, habia
turcos y hablantes de turquico a todo lo largo del trayecto entre Europa y China.

También es bastante probable que los turcos formaran la mayoria de los musulmanes presen-
tes en el Imperio Yuan. Esto no puede afirmarse con total seguridad, pero es claro que al
menos una proporcion sustancial de los musulmanes del Lejano Oriente eran turcos. Ya que
también es claro que muchos no musulmanes de entre los Semu ren eran turcos, se hace obvio
que, en el Imperio Yuan, los turcos eran mucho mas numerosos que los persas. La lengua
persa era una lengua importante en una parte del Yeke Mongghol Ulus, el Ilkhanato, y era,
probablemente, una /ingua franca de las rutas de comercio maritimo que van del Golfo Pér-
sico a la costa suroriental de China. Sin embargo, no era una lengua principal en ningtn otro
lugar. En el Ulus de Jochi y en el Qanato Chaghataida, el tirquico era la lengua predominante.
En el Imperio Yuan, el tirquico era la lengua predominante de los Semu ren. No hay en ab-
soluto buena evidencia de que el persa fuera una lengua “oficial” de la corte Yuan. Esa pre-
tension se basa en evidencia pobre, de cuya totalidad se ha demostrado en este articulo que
no posee validez o que tiene, en el mejor de los casos, un valor muy dudoso.

Aun queda por decir algo muy importante. Por mucho tiempo, el estudio de los mongoles, de
sus conquistas y de su imperio ha estado dominado por estudiosos del persa. Se ha pretendido
que las fuentes persas, particularmente el Jami’ al-Tavarikh de Rashid al-Din, son las mas
importantes para este estudio.*?! Naturalmente, las obras de Juvaini, de Rashid al-Din, de
Wassaf, y de otro par de historiadores persas son obras extremadamente importantes. Sin
embargo, las fuentes fundamentales son, sin duda, fuentes chinas. Esto no deberia sorprender
a nadie. Después de todo, los mongoles vivieron como vecinos cercanos de los chinos desde
fecha muy temprana. En efecto, el mismo Chinggis Qan fue alguna vez vasallo del Imperio
Jin, en el norte de China.>*?> Ademas, los chinos llevaban registros histdricos excelentes, y lo
habian estado haciendo de manera continua durante siglos antes del ascenso de los mongoles.
Mucho antes de que alguien en Persia siquiera escuchara hablar de los mongoles, los chinos
ya estaban escribiendo sobre ellos.??* Aunque sea cierto que el Yuan shi, la historia dinéstica

319 Golden, History of the Turkic Peoples, pags. 292-293.

320 R. Finch, “Christianity among the Cumans”, en Surugadai University Studies, n°® 35 (2008), pags. 75-96, espe-
cificamente pags. 78-79.

321J, A. Boyle, “Rashid al-Din and the Franks”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), pags. 62-67, especifica-
mente pag. 67; D. O. Morgan, “The Mongol Empire: A Review Article”, en Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, n® 44 (1981), pags. 120-125, especificamente pag. 122.

3221, de Rachewiltz, “The Genesis of the Name ‘Yeke Mongyol Ulus’™, en East Asian History, n° 31 (2006), pags. 53-
56, especificamente pag. 54.

323 Véase L. Hambis, “L'histoire des Mongols avant Gengis-Khan d’apres les sources chinoises et mongoles, er la do-
cumentation conservée par Rasidu-d-Din”, en Central Asiatic Journal, n® 14 (1970), pags. 125-133, especialmente
pag. 126.



56

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

oficial del Imperio Mongol en China, es una obra deficiente en varios aspectos, esta es, aun
asi, un documento voluminoso que contiene cantidades vastas de informacion.*** Para afiadir
al sostén de este argumento, esta no es, en absoluto, la unica fuente china de este periodo.
Este asunto requiere de un articulo separado, que puede muy bien tener que ser incluso mas
largo que este. Por ahora, que baste con decir que el estatus del persa en el Imperio Mongol
se ha exagerado grandemente, asi como se ha exagerado la importancia de las fuentes persas
para los estudios mongoles.??> Como el mismo Rashid al-Din escribio: “me di cuenta de que

ellos [los chinos] son maestros en todos los campos del conocimiento”. 32

Bibliografia

Da Yuan Shengzheng Guochao Dianzhang [facsimil de la edicion Yuan] (Beijing: Zhongguo
guangbo dianshi chubanshe, 1998).

J. R. Allen, Early Christian Symbolism in Great Britain and Ireland Before the Thirteenth
Century (Londres: Whiting, 1887).

T. T. Allsen, “The Rastilid Hexaglot in its Eurasian Cultural Context”, en P. B. Golden (ed.),
The King s Dictionary: The Rasilid Hexaglot (Leiden: Brill, 2000).

T. T. Allsen, Culture and Conquest in Mongol Eurasia (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001).

Muriel Atkin, “Tajiks and the Persian World”, en Beatrice F. Manz (ed.), Central Asia in
Historical Perspective (Boulder: Westview Press, 1998).

P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire (Nueva York: Facts on File,
2004).

324 Hace décadas, V. V. Barthold se dio cuenta de esto. Véase su Turkestan down to the Mongol Invasion, 2da edicién
(Londres: Luzac, 1928), pdg. 44; sin embargo, aparentemente Barthold solo estaba enterado de la existencia del Yuan
shi, y hay muchas otras fuentes chinas. También J. Fletcher, en “The Mongols: Ecological and Social Perspectives”,
en Harvard Journal of Asiatic Studies, n°® 44 (1986), pags. 11-50, especificamente en la pag. 27, habla de “las histo-
rias persas y del mucho més voluminoso pero menos aprovechado material que estd en chino...”. La referencia de
Judith Kolbas al “4rea [del Imperio Mongol] que tiene la mayor cantidad de material de fuentes, el gran Iran...” solo
puede ser adscrita a la ignorancia: véase J. Kolbas, “Review of Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran: A
Peasant [sic, lo correcto es Persian] Renaissance, by George Lane”, en Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 15,
n° 2 (2005), pags. 243-246, especificamente pag. 243.

325 Véase S. G. Haw, “Bayan of the Barin’s Persian Wife, and Other Perplexities”, en Journal of Asian History, vol.
48,n° 2 (2014), pags. 263-279 para la tesis de que la informacién sobre China que tenfa Rashid al-Din era, cuando
menos, defectuosa con frecuencia, y poco confiable.

326 K. Jahn, “Rashid al-Din and Chinese Culture”, en Central Asiatic Journal, n® 14 (1970), pags. 134-147, especi-
ficamente pag. 140.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Mozafar Bakhtyar, “Yisitifei kao” 7rE#3E %, en Ye Yiliang #2518 (ed.), Yilangxue zai
Zhongguo lunwen ji FEREERER & (1) (Beijing: Beijing daxue chubanshe, 1993), pags.
44-50.

M. Balter, “Authenticity of China’s Fabulous Fossils Gets New Scrutiny”, en Science, n°® 340
(2013), pags. 1153-1154.

V. V. Barthold, Turkestan down to the Mongol Invasion, 2da edicion (Londres: Luzac, 1928).

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “A New Interpretation of the Character Bao on Coins of
Mongol Uluses”, en Journal of the Oriental Numismatic Society, n° 199 (2009), pags. 11-17.

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Ji’erjisi faxiande ‘Xuxing yuan bao’ yu Xi Liao de nian-
hao kao” &/REHrEsFRAY “EEUTEHPGRFSEY, en Zhongguo qgianbi/China Numismatics, vol.
116, n° 1 (2012), pags. 70-74.

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Dazhi you Hanzide Jin Zhang Han Guo Zhuchi yin bi”
FTHIAE T H SR TEIA TR S8, en Zhongguo gianbi/China Numismatics, vol. 123, n° 4 (2013),
pags. 23-30.

V. Belyaev, V. Nastich & S. V. Sidorovich, “The Coinage of Qara Khitay: a New Evidence
(On the Reign-Title of the Western Liao Emperor Yelii Yilie)”, en B. Callegher & A. D’Ottone

(eds.), 3" Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Universita di
Trieste, 2012).

M. Biran, “Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitai Edge”, en Cahiers d’Asie Cen-
trale, n° 9 (2001), pags. 77-89.

M. Biran, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic
World (Cambridge: Cambridge University Press, 2005).

C. E. Bosworth, “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000-1217)”,
en J. A. Boyle (ed.), The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljug and Mongol Periods
(Cambridge: Cambridge University Press, 1968).

J. A. Boyle, “Rashid al-Din and the Franks”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), pags.
62-67.

Y. Bregel, “Turko-Mongol Influences in Central Asia”, en R. L. Canfield, Turko-Persia in
Historical Perspective (Cambridge: Cambridge University Press, 1991).

Y. Bregel, An Historical Atlas of Central Asia (Leiden: Brill, 2003).

M. C. Brose, “Realism and Idealism in the Yuanshi Chapters on Foreign Relations”, en Asia
Major, vol. 19, n° 1 (2005), pags. 327-347.



58

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

M. C. Brose, “Uyghur Technologists of Writing and Literacy in Mongol China”, en T uong
pao, n° 91 (2005), pags. 396-435.

M. C. Brose, Subjects and Masters: Uyghurs in the Mongol Empire (Bellingham: Center for
East Asian Studies, West Washington University, 2007).

M. C. Brose, “People in the Middle: Uyghurs in the Northwest Frontier Zone”, en D. J. Wyatt
(ed.), Battlefronts Real and Imagined: War, Border and Identity in the Chinese Middle Period
(Nueva York: Palgrave Macmillan, 2008).

P. D. Buell & E. N. Anderson, 4 Soup for the Qan: Chinese Dietary Medicine of the Mongol
Era as Seen in Hu Sihui’s Yinshan zhengyao (Leiden: Brill, 2010)

Cai Meibiao £ et al., “Dui Keyou Zhongqi yexun pai alabo zimu wenzi dushide yijian”
RN SRR R (A RS R R L, en Minzu yuwen RS, n° 3 (1995), pags. S1-55.

T. F. Carter, The Invention of Printing in China and its Spread Westward (Nueva York: Ronald
Press, 1955).

Chen Dasheng [ 1345, Quanzhou Yisilanjiao shi ke 51724 %06%) (Fuzhou: Ningxia ren-
min, Fujian renmin, 1984).

Chen Gaohua [ & Shi Weimin st#Ee, Zhongguo jingji tongshi: Yuandai jingji juan $5
g s e (Beijing: Jingji ribao chubanshe, 2000).

Chen Yongzhi 7 &, “Meng Yuan shiqide paifu” Z25ci5HryEF, en Nei Menggu Daxue Xue-
bao (Renwen shehui kexue ban, n° 35 (2003), pags. 30-37.

S. Chen, Multicultural China in the Early Middle Ages (Philadelphia: University of Pennsyl-
vania Press, 2012).

Chin-Fu Hung, “China and the Nomads: Misconceptions in Western Historiography on Inner
Asia”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 41 (1981), pags. 597-628.

J. W. Christie, “The Medieval Tamil-language Inscriptions in Southeast Asia and China”, en
Journal of Southeast Asia Studies, n° 29 (1998), pags. 239-268.

G. Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish (Oxford: Oxford
University Press, 1972).

F. W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1362 in Memory of Prince Hindu”, en
Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 12 (1949), pags. 1-133.

F. W. Cleaves, “A Chancellery Practice of the Mongols in the Thirteenth and Fourteenth Cen-
turies”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 14 (1951), pags. 493-526.



59

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

F. W. Cleaves, “The Historicity of the Baljuna Covenant”, en Harvard Journal of Asiatic
Studies, n° 18 (1955), pags. 357-421.

F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan of the Barin in the Yiian Shih”, en Harvard Journal
of Asiatic Studies, n° 19 (1956), pag. 185-303.

E. Coban, “Eastern Muslim Groups among Hungarians in the Middle Ages”, en Bilig, n® 63
(2012), pags. 55-78

W. S. Coblin, 4 Handbook of ‘Phags-pa Chinese (Honolulu: University of Hawai’i Press,
2007).

H. Cordier, Ser Marco Polo: Notes and Addenda to Sir Henry Yule s Edition, Containing the
Results of Recent Research and Discovery (Londres: John Murray, 1920).

Dang Baohai, “The Paizi of the Mongol Empire”, en Zentralasiatische Studien, n® 31 (2001),
pags. 31-62.

Dang Baohai, “The Paizi of the Mongol Empire (continued)”, en Zentralasiatische Studien,
n°® 32 (2003), pags. 7-10.

M. Dillon, Chinas Muslim Hui Community: Migration, Settlement and Sects (Richmond:
Curzon, 1999).

Rashid al-Din (traduccion de J. A. Boyle), The Successors of Genghis Khan (Nueva York:
Columbia University Press, 1971).

Rashid al-Din (traduccion de W. M. Thackston), Rashiduddin Fazlullah's Jami’u t-Tawarikh:
Compendium of Chronicles (Cambridge: Harvard University, Department of Near Eastern
Languages and Civilizations, 1998-1999).

G. Doerfer, Tiirkische und Mongolische Elemente im Neupersischen unter besondere
Beriichsichtigung dlterer neupersischer Geschichtsquellen, vor Allem der Mongolen- und Ti-
muridenzeit, Band 1: Mongolische Elemente im Neupersischen (Wiesbaden: Steiner, 1963).

A.-L. Dyck, “La Chine hors de la philosophie: essai de généalogie a partir des traditions
sinologique et philosophique francaises au XIXe siccle”, en Extréme-Orient, Extréme-Occi-
dent, n° 27 (2005), pags. 13-47.

E. Endicott-West, “Merchant Associations in Yiian China: The Ortoy”, en Asia Major, vol.
2,1n° 2 (1989), pags. 127-154.

E. Endicott-West, Mongolian Rule in China: Local Administration in the Yuan Dynasty
(Cambridge y Londres: Council on East Asian Studies, Harvard University, y Harvard-Yen-
ching Institute, 1989).



GO

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

M. Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, en Bulletin of the School of Oriental and Afri-
can Studies, n° 47 (1984), pags. 260-301.

M. Erdal, 4 Grammar of Old Turkic (Leiden: Brill, 2004).

Fang Linggui 7% (ed.), Tongzhi tiaoge jiaozhu &#IEsF:E (Beijing: Zhonghua shuju,
2001).

D. M. Farquhar, The Government of China Under Mongolian Rule: A Reference Guide (Stutt-
gart: Steiner, 1990).

G. Ferrand, Voyage du Marchand Arabe Sulayman en Inde et en Chine, Rédigé en 851, Suivi
de Remarques par Abu Zayd Hasan (vers 916) (Paris: Bossard, 1922).

R. Finch, “Christianity among the Cumans”, en Surugadai University Studies, n° 35 (2008),
pags. 75-96

C. V. Findley, The Turks in World History (Oxford: Oxford University Press, 2005).

J. Fletcher, “The Mongols: Ecological and Social Perspectives”, en Harvard Journal of Asia-
tic Studies, n° 44 (1986), pags. 11-50.

B. G. Fragner, “Shah Ismail’s Fermans and Sanads: Tradition and Reform in Persophone
Administration and Chancellary Affairs”, en Journal of Azerbaijani Studies, n° 1 (1998), pags.
35-47.

H. Franke & D. Twitchett (eds.), The Cambridge History of China, vol. 6: Alien Regimes and
Border States, 907-1368 (Cambridge: Cambridge University Press, 1994).

R. N. Frye, “Sughd and the Sogdians: A Comparison of Archaeological Discoveries with
Arabic Sources”, en Journal of the American Oriental Society, n° 63 (1943), pags. 14-16.

R. B. Frye & A. M. Sayili, “Turks in the Middle East Before the Saljugs”, en Journal of the
American Oriental Society, n° 63 (1943), pags. 194-207.

A. Goksel & C. Kerslake, Turkish: A Comprehensive Grammar (Londres: Routledge, 2005).

P. B. Golden, An Introduction to the History of the Turkic Peoples (Wiesbaden: Harrassowitz,
1992), pag. 195.

L. Hambis, “L’histoire des Mongols avant Gengis-Khan d’apres les sources chinoises et mon-
goles, et la documentation conservée par Rasidu-d-Din”, en Central Asiatic Journal, n° 14
(1970), pags. 125-133

Han Rulin, Qiong lu ji ZE4% (Shijiazhuang: Hebei jiaoyu chubanshe, 2000).



61

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Hao Sumin &k & Liu Wenxing 2571, “Guanyu Keyou Zhongqi yexunpai alabo zimu
wenzi dushide zai taolun” BR3P Hr (A 7 B} S SRy B 3w, en Minzu yuwen, n°
3 (1996), pags. 71-72.

S. G. Haw, Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan (Londres y Nueva
York: Routledge, 2006).

S. G. Haw, “Bayan of the Barin’s Persian Wife, and Other Perplexities”, en Journal of Asian
History, vol. 48, n° 2 (2014), pags. 263-279.

He Guangyuan [, Jian jie lu %33, en Zhibuzu zhai congshu #1+ 275#ZE (Beijing:
Zhonghua shuju, 1999).

F. Hirth & W. W. Rockhill, Chau Ru-kua: His Work on the Chinese and Arab Trade in the
Twelfth and Thriteenth Centuries, Entitled Chu-Fan-Chi (San Petersburgo: Imperial Aca-
demy of Sciences, 1911).

Hu Sanxing #1=4, Zi zhi tong juan yin zhu &&E#EZ::, en Sima Guang =&, Zi zhi tong
Jian &4 (Beijing: Zhonghua shuju, 1956).

Huang Jin &%, “Hanlin guoshi yuan timing ji” &y#kEd s 84450, en Li Xiusheng %4 (ed.),
Quan Yuan wen 45t (Nanjing: Jiangsu guji chubanshe, 2004), vol. 29, juan 952, pags. 297-
298.

Huang Shijian, “The Persian Language in China During the Yuan Dynasty”, en Papers of
Far Eastern History, n° 34 (1986), pags. 83-95.

Huang Shijian #58%2, “Yuandai siti mingwen tongquande kaoshi” 5¢({rugsss s SaHERTE T2, en
Ye Yiliang #2512 (ed.), Yilangxue zai Zhongguo lunwen ji {FEREAF F 5% (2) (Beijing:
Beijing daxue chubanshe, 1998), pags. 42-43.

Hugejiletu Sarula nptg 5 1@ pE4ifir, Basibazi Mengguyu wenxian huibian )\ 8P 752 t3ECwk
4% (Huhehaote: Nei Menggu jiaoyu chubanshe, 2004).

P. Jackson, “The Mongols and the Faith of the Conquered”, en R. Amitai & M. Biran (eds.),
Mongols, Turks, and Others: Eurasian Nomads and the Sedentary World (Leiden: Brill,
2005), pags. 260-261.

K. Jahn, “Rashid al-Din and Chinese Culture”, en Central Asiatic Journal,n® 14 (1970), pags.
134-147.

Jakhadai Chimeddorji 75 A /k 2, “Xinan Daxue Lishi Bowuguan cang Yuandai Mengguyu
Basibawen paifu jiedu” porg A2 S M aemo (058 dsh ) U SURHigs, en Mengguxue jikan
s 8T, n® 17 (2007), pags. 1-13.



62

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Ala-ad-Din ‘Ata-Malik Juvaini (traduccion de J. A. Boyle), The History of the World-Con-
queror (Cambridge: Harvard University Press, 1958).

Minhaj-ud-Din Juzjani (traduccion de H. G. Raverty), Tabakat-i-Nasiri: A General History
of the Muhammadan Dynasties of Asia... (Londres: Asiatic Society of Bengal, 1881), vol.
1, pag. 383.

B. Karlgren, Grammata Serica Recensa (Estocolmo: Museo de Antigiiedades del Lejano
Oriente, 1964).

A. Kasravi (traduccion de E. Siegal), “The Turkish Language in Iran”, en Journal of Azer-
baijani Studies, n° 1 (1998), pags. 45-73.

J. Kolbas, “Review of Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran: A Peasant [sic, lo
correcto es Persian] Renaissance, by George Lane”, en Journal of the Royal Asiatic Society,
vol. 15, n°® 2 (2005), pags. 243-246.

B. D. Kotchnev, “Les fronti¢res du royaume Karakhanide”, en Cahiers d’Asie Centrale, n° 9
(2001), pags. 41-48.

J. Larner, Marco Polo and the Discovery of the World (New Haven: Yale University Press,
1999).

O. Lattimore, “Introduction”, en O. Lattimore & L. M. J. Schram, The Monguors of the
Kansu-Tibetan Frontier: Their Origin, History, and Social Organization (Philadelphia: Ame-
rican Philosophical Society, 1954), pags. 6-7.

O. Leaman (ed.), The Qur’an: An Encyclopedia (Nueva York: Routledge, 2006).

D. P. Leidy, Wai-fong A. Siu & J. C. Y. Watt, “Chinese Decorative Arts”, en The Metropolitan
Museum of Art Bulletin, vol. 55, n° 1 (1997), pags. 1-71.

D. D. Leslie, Islam in Traditional China (Canberra: College of Advanced Education, 1986).

D. D. Leslie, “Living with the Chinese: The Muslim Experience in China, T ang to Ming”,
en C. Le Blanc & S. Mader (eds.), Chinese Ideas about Nature and Society: Studies in Ho-
nour of Derk Bodde (Hong Kong: Hong Kong University Press, 1987)

R. Levy, The Persian Language (Nueva York: Philosophical Library, 1951).

S. N. C. Lieou, “Nestorians and Manichaeans on the South China Coast”, en Vigiliae Chris-
tianae, n° 34 (1980), pags. 71-88.

Liu Xu 2m et al., Jiu Tang shu & (Beijing: Zhonghua shuju, 1975).

Liu Yingsheng, “A Lingua Franca along the Silk Road: Persian Language in China Between
the 14" and the 16" Centuries”, en R. Kauz (ed.), Aspects of the Maritime Silk Road: From



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

the Persian Gulf to the East China Sea (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2010), pags. 87-
88.

Liu Youzheng #4/$%, “Jieshao Tianjin faxiande yipi tong, tie quan” 7r48 K £ B89 —HtE - 65
1, en Wenwu ziliao congkan &l 8 (Beijing: Wenwu chubanshe, 1983), pags. 113-
115.

Liu Yingli /22, Da Yuan hunyi fangyu shenglan KX t8—J7H 5% [revision de Zhan
Youliang &/ 7] (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 2003).

P. Lurje, “Once More on Sogdian pysn 'm’k ‘Surname’ and a Bridegroom Named ‘Hail’”, en
M. Ritter, R. Kauz & B. Hoffmann (eds.), Iran und iranisch geprdigte Kulturen: Studien zum
65. Geburtstag von Bert G. Fragner (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 2008), pags.
232-233.

C. Mackerras, The Uighur Empire According to the Tang Dynastic Histories (Canberra: ANU
Press, 1972).

F. McCulloch, Mediaeval Latin and French Bestiaries (Chapel Hill: University of North Ca-
rolina Press, 1962).

C. Melville, “The Chinese-Uighur Animal Calendar in Persian Historiography of the Mongol
Period”, en Iran: Journal of the British Institute of Persian Studies, vol. 32 (1994), pags. 83-
98.

K. H. Menges, The Turkic Languages and Peoples: An Introduction to Turkic Studies (Wies-
baden: Harrassowitz Verlag, 1994).

F. Micheau, “Eastern Christianities (Eleventh to Fourteenth Century): Copts, Melkites, Nes-
torians and Jacobites”, en M. Angold (ed.), The Cambridge History of Christianity, vol. 5:
Eastern Christianity (Cambridge: Cambridge University Press, 2006).

D. O. Morgan, “The Mongol Empire: A Review Article”, en Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, n° 44 (1981), pags. 120-125.

D. O. Morgan, “Persian as a Lingua Franca in the Mongol Empire”, en B. Spooner & H. L.
Hanaway (eds.), Literacy in the Persianate World: Writing and the Social Order (Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press, 2012), pags. 160-170.

A. Mostaert & F. W. Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Aryun et Oljeitii a Phi-
lippe le Bel (Cambridge: Harvard University Press, 1962).

A. C. Moule, Quinsai, With Other Notes on Marco Polo (Cambridge: Cambridge University
Press, 1957).

A. C. Moule & P. Pelliot, Marco Polo: The Description of the World (Londres: Routledge,
1938).



Gl

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Hamd-Allah Mustawfi (traduccion de G. Le Strange), The Geographical Part of the Nuzhat
al-Qulub (Leiden y Londres: Brill y Luzac, 1919).

V. N. Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins: From Traditional Arabic to the Challenge
of Leadership”, en B. Callegher & A. D’Ottone (eds.), The 2" Simone Assemani Symposium
on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Universita di Trieste, 2005), pags. 170-171.

J. Needham & D. Kuhn, Science and Civilisation in China (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1988).

Niu Ruji 4=5%4#k%, Shi zi lianhua: Zhongguo Yuandai Xuliyawen Jingjiao beiming wenxian yan-
Jiu L RETARRNT S s R sc kiR gE (Shanghai: Guji chubanshe, 2008).

Badarch Nyamaa, The Coins of the Mongol Empire and Clan Tamgha of Khans (XIII-XIV)
(Ulan Bator: autoedicion, 2005), pags. 44-45.

L. Olschki, Marco Polo's Asia: An Introduction to his “Description of the Wotld” Called “Il
Milione” (Berkeley: University of California Press, 1960).

Mateos Ourhayetsi, Chronique (962-1136) (Paris: Durand, 1858)

Mateos Ourhayetsi, Armenia and the Crusades, Tenth to Twelfth Centuries: The Chronicle of
Matthew of Edessa (Lanham: University Press of America, 1993).

Hyunhee Park, Mapping the Chinese and Islamic Worlds: Cross-Cultural Exchange in Pre-
modern Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 2012).

G. Pauthier, Le Livre de Marco Polo, citoyen de Venise, conseiller privé et commissaire im-
périal de Khoubilai-Khadn (Paris: Firmin Didot, 1865).

P. Pelliot, “Kao-Tch’ang, Qoco, Houo-Tcheou et Qara-Khodja”, en Journal Asiatique, vol.
10, n° 19 (1912), pags. 579-603.

P. Pelliot, “Sur quelques mots d’Asie centrale attesté¢ dans les textes Chinois”, en Journal
Asiatique, vol. 11, n° 1 (1913), pags. 451-469.

P. Pelliot, “Les Mongols et la Papauté (1)”, en Revue de [’Orient Chrétien, vol. 3, n° 23
(1922-1923), pags. 1-30.

P. Pelliot, “Une ville musulmane dans la Chine du nord sous les Mongols”, en Journal Asia-
tique, n° 211 (1927), pags. 261-279.

P. Pelliot, Notes on Marco Polo (Paris: Imprimerie National, 1959-1973).

Peng Daya %7 k# & Xu Ting 1432, Heida shilue jianzheng H4#5E185:%, en Wang Guowei £
B4t (ed.), Wang Guowei yishu FE4is#E (Shanghai: Shanghai shudian, 1983), vol. 8, pags.
211-212.



65

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

J. Pfeiffer, “Confessional Ambiguity vs. Confessional Polarization: Politics and Negotiation
of Religious Boundaries in the Ilkhanate”, en J. Pfeiffer (ed.), Politics, Patronage and the
Transmission of Knowledge in 13"-15™ Century Tabriz (Leiden: Brill, 2014).

Giovanni da Pian del Carpine, “History of the Mongols”, en The Mongol Mission (Londres:
Sheed and Ward, 1955).

E. G. Pulleyblank, “A Sogdian Colony in Inner Mongolia”, en T uong pao, vol. 41, n° 4-5
(1952), pags. 317-356.

Qian Shuoyou &3/, Xianchun Lin an zhi @ z862% (Taibei: Chengwen chubanshe, 1970).
I. de Rachewiltz, Papal Envoys to the Great Khans (Londres: Faber, 1971).

I. de Rachewiltz, “Turks in China Under the Mongols: A Preliminary Investigation of Turco-
Mongol Relations in the 13" and 14™ Centuries”, en M. Rossabi (ed.), China Among Equals:
The Middle Kingdom and its Neighbors, 10" -14" Centuries (Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1983).

I. de Rachewiltz, “Marco Polo Went to China”, en Zentralasiatische Studien, n° 27 (1997),
pags. 34-92.

I. de Rachewiltz, “The Genesis of the Name ‘Yeke Mongyol Ulus’”, en East Asian History,
n° 31 (2006), pags. 53-56.

I. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols: A Mongolian Epic Chronicle of the
Thirteenth Century (Leiden: Brill, 2006).

I. de Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
1993).

C. Reed, “Tattoo in Early China”, en Journal of the American Oriental Society,n® 120 (2000):
360-376.

L. Ride, “Biographical Note”, en J. Legge, The Chinese Classics, vol. 1: Confucian Analects,
The Great Learning, The Doctrine of the Mean (Hong Kong: Hong Kong University Press,
1960), pag. 18.

J. F. Rock, The Ancient Na-Khi Kingdom of South-west China (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 1947).

M. Rossabi, “The Muslims in the Early Yuan Dynasty”, en J. D. Langlois (ed.), China under
Mongol Rule (Princeton: Princeton University Press, 1981), pags. 259-260.

M. Rossabi, Khubilai Khan: His Life and Times (Berkeley: University of California Press,
1988).



66

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

M. Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, en S. Carboni & L. Komaroff (eds.), The Le-
gacy of Genghis Khan: Courtly Art and Culture in Western Asia, 1256-1353 (Nueva York:
Metropolitan Museum of Art, 2002).

V. Rybatski, “Between East and West: Central Asia Writing Systems”, M. Olmez & F.
Yildirim, Orta Asya’dan Anadolu’ya Alfabeler (Istanbul: EREN, 2011).

C. Salmon, “Les Persans a I’extrémité orientale de la route maritime (2 A.E.-17 siecle)”, en
Archipel, n° 68 (2004), pags. 23-58.

J. L. Schrader, “A Medieval Bestiary”, en The Metropolitan Museum of Art Bulletin, vol. 44,
n° 1 (1986), pag. 3.
A. Schuessler, ABC Etymological Dictionary of Old Chinese (Honolulu: University of Ha-
wai’i Press, 2007).

S. V. Sidorovich, “Zhu you Hanzide Buhuala gianbi xin kao” $£275 EFHY A (CHI$E T 7%,
en Zhongguo qianbi/China Numismatics, vol. 100, n° 1 (2008), pags. 21-24.

I. Silova & T. Abdushukorova, “Global Norms and Local Politics: Uses and Abuses of Edu-
cation Gender Quotas in Tajikistan”, en Globalisation, Societies and Education, n® 7 (2009),
pags. 357-376.

D. Sinor (ed.), The Cambridge History of Early Inner Asia (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1990).

Société de Géographie, Recueil de voyages et de mémoires, publiées par la Société de
Géographie (Paris : Arthus-Bertrand, 1839).

Song Lian 5 et al. (eds.), Yuan shi st (Beijing: Zhonghua shuju, 1976).

V. Spinei, “The Cuman Bishopric — Genesis and Evolution”, en F. Curta (ed.), The Other
Europe in the Middle Ages: Avars, Bulgars, Khazars and Cumans (Leiden: Brill, 2008), pags.
423-426.

V. Spinei, The Romanians and the Turkic Nomads North of the Danube Delta from the Tenth
to the Mid-Thirteenth Century (Leiden: Brill, 2009).

Su Tianjue &KX g% (ed.), Guochao wenlei BEsi=0k, en Si bu congkan chu bian VUEHT¥)4
[facsimil de la edicion Yuan] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929).

Maria E. Subtelny, “The Symbiosis of Turk and Tajik”, en B. F. Manz (ed.), Central Asia in
Historical Perspective (Boulder: Westview Press, 1998).

Tao Zongyi 5265, Nancun chuo geng lu FktEE#5% (Beijing: Zhonghua shuju, 1959).

Unioén Europea, Direccion General de Traduccion, Lingua Franca: Chimera or Reality? (Lu-
xemburgo: Publications Office of the European Union, 2011).



67

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Bo Utas, “A Multiethnic Origin of New Persian?”, en L. Johanson & C. Bulut (eds.), Turkic-
Iranian Contact Areas: Historical and Linguistic Aspects (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2006), pag. 249.

E. de la Vaissiere, Sogdian Traders: A History (Leiden: Brill, 2005).

A. Vardanyan, “Some Additions to the Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulus (Ultsh)
Bek’”, en Journal of the Oriental Numismatic Society, n° 190 (2007), pags. 7-20.

I. Vasary, Cumans and Tatars: Oriental Military in the Pre-Ottoman Balkans, 1185-1365
(Cambridge: Cambridge University Press, 2005), pags. 63-66.

A. Vissiére, “Les Désignations Ethniques Houei-Houei et Lolo”, en Journal Asiatique, vol.
11, n° 3 (1914), pags. 175-182.

A. Vovin, “Once Again on the Etymology of the Title Qayan”, en Studia etymologica craco-
viensia, n° 12 (2007), pags. 177-187.

A. Waley, The Travels of an Alchemist: The Journey of the Taoist Ch’ang-Ch ’un from China
to the Hindukush at the Summons of Chingiz Khan (Londres: Headley Brothers, 1931).

Wang Gong ¥, Jiashen zaji He5E0, en Zhongguo yeshi jicheng HEE 255k (Chengdu:
Sichuan daxue tushuguan, 1993).

Wang Yun F1#, Qiujian xiansheng daquan wenji FxH 54 k2308, en Si bu congkan chu bian
ruEsEE T4 [facsimil de la edicion de la era Ming] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929),
juan 1, pag. 10b.

X. Wang, “Mortgaging the Future of Chinese Paleontology”, en Proceedings of the National
Academy of Sciences of the United States of America, vol. 110, n° 9 (2013), pag. 3201.

F. Wood, Did Marco Polo Go to China? (Londres: Secker & Warburg, 1995).

Wu Hanchen (atrib.), en “Yu hu chun”, en Zang Jinshu (ed.), Yuan qu xuan (Beijing:
Zhonghua shuju, 1958), vol. 2, pag. 481.

Wu Wenliang 2 B, Quanzhou zongjiao shike 5 )5%5%] (Beijing: Kexue chubanshe,
1957).

I. Yakubovich, “Marriage Sogdian Style”, en H. Eichner et al. (eds.), Iranistik in Europa —
gestern, heute, morgen (Viena: Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006), pags.
311-316.

Yanai Wataru #~5 (traduccion al chino de Chen Jie f§ifE & Chen Qingquan [§% %), Yuandai
Meng Han semu daiyu kao o557 HiF#8% (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1932).



68

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.

Yang Zhijiu #:&3%, Yuandai Huizu shigao tA[E%$Fs (Tianjin: Nankai daxue chubanshe,
2003).

Yokkaichi Yasuhiro, “Chinese and Muslim Diasporas and the Indian Ocean Trade Network
under Mongol Hegemony”, en A. Schottenhammer, The East Asian ‘Mediterranean’: Mari-
time Crossroads of Culture, Commerce and Human Migration (Wiesbaden: Harrassowitz
Verlag, 2008), pags. 73-102.

Y. Yoshida, “Turco-Sogdian Features”, en W. Sundermann, A. Hintze & F. de Blois (eds.),
Exegisti Monumenta: Festschrift in Honour of Nicholas Sims-Williams (Wiesbaden: Harras-
sowitz Verlag, 2009), pags. 572-573.

H. Yule, The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels
of the East (Londres: John Murray, 1871).

H. Yule (revision de H. Cordier), The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the
Kingdoms and Marvels of the East (Londres: John Murray, 1903).

H. Yule (revision de H. Cordier), Cathay and the Way Thither (Londres: Hakluyt Society,
1915).

Zhao Yuyu #i81%, Xinsi gi Qi lu S=EnrE4$E, en Si ku quan shu cun mu congshu, shi bu VUjE 4
EfEHH¥E, £50 [facsimil del manuscrito Ming] (Ji’nan: Qilu shushe, 1997).

Zhou Mi &%, Guixin zas hi 33345, Xuji shang 4% - (Beijing: Zhonghua shuju, 1988),
pags. 142-143.



(Y

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 [ (primer semestre. 20235). pags. 1 69.
Notas del traductor

i Catay es una designacion antigua del territorio de China. Aunque no he logrado encontrar
una derivacion gentilicia de esa palabra, he decidido que la palabra “catayo” puede ser acu-
flada en ausencia de un gentilicio cuyo uso ya esté establecido en castellano.

i Se usa en inglés la palabra “sandgrouse”, que se traduce normalmente como “ortega” en
castellano. La ortega es un tipo de ganga, igual que la ganga de Pallas, y a veces se designa
como “ganga ortega”. Los hispanohablantes tienen poca oportunidad de relacionarse con la
ganga de Pallas, que habita ciertas regiones del continente asiatico alrededor del paralelo 45
norte. Es a ese animal al que se refiere aqui el autor. El nombre latin o cientifico de la ganga
de Pallas es Syrrhaptes paradoxus.

il Esta designacion se refiere a un area ubicada al nororiente del actual Kirguistan.

¥ Dirijo al lector a la nota previa que redacto el autor para esta version en castellano.

v Una vez mas, dirijo al lector a la nota previa que redacté el autor para esta version en cas-
tellano.

I La ciudad de Yanghikent o Yangikent es una ciudad abandonada ubicada al oriente del Mar
de Aral, cerca a la desembocadura del rio Syr-Darya, en el actual Kirguistan, y fue una ciudad
importante para los oguz, una etnia tarquica. Otrar es otra ciudad abandonada al extremo
oriental del rio Syr-Darya, ubicada al sur del actual Kazajistan. Sughnaq o Syghnaq es una
ciudad antigua de Asia Central, ubicada al sur del actual Kazajistan, en la actual provincia de
Kyzylorda. Barjligh-Kent. Jand es una ciudad en ruinas ubicada en la cuenca del rio Syr-
Darya, en el actual Kazajistan. El sitio de Barjligh-Kent esta ubicado entre Syghnaq y Jand.
Juyand es una ciudad ubicada al extremo noroccidental del actual Tayikistan, con mucha
influencia uzbeka.

Vil Se conoce como qarajanies o garajanidas a un grupo tirquico ubicado, entre el siglo X y
el siglo XIII, entre los actuales Xinjiang y Kazajistan. Nuestro equipo esperaba poder publi-
car en el presente nimero una resefia de un libro sobre las relaciones entre este grupo y los
chinos precisamente durante esos siglos, un libro cuya lectura recomendamos: Dilnoza Dutu-
raeva, Qarakhanid Roads to China: A History of Sino-Turkic Relations (Leiden: Brill, 2022).
Dicha resefia sera publicada en Asidtica: Miscelanea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo se-
mestre, 2025); esperamos, pues, que a partir de diciembre del 2025 pueda consultarla el lector
interesado.

Vil Tolui es el hijo menor de Genghis Khan, esposo de Sorqaqtani Beki. Como resultado de
diversas maniobras politicas, en su mayoria coordinadas por ella, varios de sus hijos asumie-
ron la comandancia de los Ulus que componian el Imperio Mongol en su maxima extension.
Tras el estallido de la guerra entre Hiilegli y el Ulus de Jochi, y la ruptura entre Qubilai y
Hiilegii, el Imperio Mongol acabaria desmembrandose en la practica, pese al reclamo formal
del Qa’an a la soberania sobre las tierras de los demas Ulus.

X Teniendo estatus autonémico, la region auténoma de Mongolia Interior no observa la
misma division administrativa que el resto de China. Las “banderas”, en ese contexto, hacen
parte de una division administrativa exclusiva de esa region. Se trata de una alusion a las
“banderas” implementadas en China por la dinastia Qing. Para una explicacién somera de la
historicidad de este concepto, véase la nota del traductor ntimero vii que escribi para Bo
Huang, “Estudio sobre la nocion tradicional china de lama jiao”, en Asiatica: Miscelanea de
orientes, vol. 1, n° 2 (segundo semestre, 2024), pags. 82-122.


jmmon
Sello


70

El esquema dualista del Neolitico

Hipdtesis a propoésito de Gobekli Tepe

Publicacion original:

Documenta Praehistorica, n® 49 (2022), pags. 6-26.

CEDRIC BODET

Introduccién

1 yacimiento arqueologico neolitico de Gobekli Tepe, ubicado en el norte de Meso-
potamia, ha causado mucho interés. Sin embargo, las preguntas mas relevantes al
respecto han quedado sin respuesta. Una razon para esto es que el campo de la

prehistoria, como tal, no estd, digamos, bien ajustado a la tarea de evaluar de ma-
nera apropiada asuntos de ideologia. La etnologia de sociedades comparables que aun existen
ofrece medios alternativos de exploracion,' pues puede revelar conceptos transmitidos a tra-
vés de simbolismos.

Traduccién al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revision de la traduccién: Pedro Elfas Conrado Salas
y Javier Quintero Ramirez.

Estoy extremadamente agradecido con Anna Belfer-Cohen y con Alan Barnard por su revision paciente de las prime-
ras versiones de este articulo, asi como por su apoyo. Recibf criticas constructivas de Jak Yakar, Barbara Helwing,
Ciler Ciliroglu y Hans-Georg Gebel, y todas ellas mejoraron este manuscrito. También me gustarfa agradecerle al
Instituto Arqueolégico Aleman (Deutsches Archaeologisches Institut) y a Christian Jaubert por permitirme la repro-
duccién de imégenes de su propiedad. Las ideas presentadas aqui son solo mias, pero estoy agradecido con el difunto
Jean-Daniel Forest por sus opiniones inteligentes. Dedico este articulo a su memoria.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

XXIV
XXVI

XXV

i LI10-51 L10-61 L10-7
i Gobekli Tepe
i
1
: : i
VI
: IV_ it N
1 5m
- -
: u~ Y i Estrato 11
o _Lee0 —— 19:-70 19-80 B Estrato I11
|
L | | Estrato incierto
1| XX
RN mmm  Pilares en forma de T
XX
! VI
1 I
' n 9
l 1959 1969 X5/ (598 L9-89 Lo59
1
1
1
|
1
i
Encerramiento E, en la parte ; -
. 1
occidental, a escala :
L L9-58 / ‘ L9-88 L9-98
1 3
1
i
1
| XLII
]
1
. G XxiT
i
K09-77 K09-87 ! L9-57 p il 1987 [9-97
-
XXXV XXXV :
1
XX 'y |
XXXV XXXIV |
1
1
1
1
i
i Yy L956 L9-86 40 L9-96
X=Xy Y &
i 1
R
1
1
. » XII
1
! XIV
; P
i 1955 Lo- [9-83 19-95
1
1 ]
2
i XVxyi
1
: XVII
1
i
|
VI sxvil

Figura 1. Plano del suelo de Gobekli Tepe: GT_Gesamtplan_2014 (el &rea central estd truncada); autores:
Klaush Schmidt y Jens Notroff. © Archéologisches Institut, Gébekli Tepe Projekt.

La discusion presente se concentra sobre la muestra mas imponente del mundo simbdlico del
Neolitico en el Asia suroccidental, es decir, los pares monumentales de estelas gemelas er-
guidas en el centro de los circulos de piedra del yacimiento arqueologico de Gobekli Tepe 111
PPNA (entre el Ay el H)' (véase la figura 1 en el anexo). No obstante, debe pensarse en estas
estelas como pertenecientes a un caso especifico de entre las numerosas representaciones

1J.-D. Forest, “Larchéologie et I'ethnologie ou la nécessité de mélanger les genres”, en Ethnoarchéologie: justification,
problemes, limites, XIIe Rencontres d’archéologie et d’histoire d’Antibes (Parfs: Editions de Association pour la Pro-
motion et la Diffusion des Connaissances Archéologiques, CNRS, Juan-les-Pins, 1992), pags. 28-31; J. Yakar, “The
Language of Symbols in Prehistoric Anatolia”, en Documenta Praehistori-ca, n°® 32 (2005), pags. 111-112.



=1

[

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

isomorficas (arquitectonicas, geométricas e iconograficas) identificadas a todo lo largo
(véase la figura 2 en el anexo) del periodo Neolitico;? estas corresponden a barras simétricas
de arcilla, lineas paralelas pintadas en el piso, figuras geométricas en los muros, animales
convergentes o antitéticos, figurillas mellizas, parejas de craneos humanos y particiones si-
métricas de edificios comunales o de asentamientos enteros. En otro articulo, he presentado
una lista no exhaustiva de estos items.® El presente articulo se concentra en el significado
probable de estos simbolos isomorficos, o, mejor expresado, en la ideologia y la estructura
social que estos simbolos reflejan.

La analogia etnoarqueoldgica presenta varios problemas,* pero el simbolo que est en cues-
tién aqui parece ser extraordinariamente central para sociedades tanto arqueoldgicas como
etnograficas. Sila analogia resulta ser suficientemente apropiada, el anélisis puede hacer que,
de alguna manera, los datos arqueoldgicos “nos hablen”,® lo que abriria el acceso al signifi-
cado que encierra este simbolismo.®

Problemética y metodologia

El hecho de que el material simbolico del Neolitico posea tal significado se hace explicito en
la planeacidn y en el recurrente arreglo en el que se hallan, invariablemente, varios de sus
elementos. Los asi llamados “pilares” simétricos tienen sistematicamente una posicion cen-
tral en los edificios comunitarios de un gran nimero de yacimientos arqueoldgicos separados
tanto espacial como cronologicamente, ubicados desde el norte de Mesopotamia y el Levante
hasta la Anatolia central del Neolitico Tardio.” Ademas, este elemento aparece frecuente-
mente asociado al mismo conjunto de elementos figurativos con fuertes connotaciones

2J. Peters, A. von den Driesch, N. Péllath & K. Schmidt, “Birds in the Megalithic Art of the Pre-Pottery Neolithic
Gobekli Tepe, Southeast Turkey”, en G. Grupe & J. Peters (eds.), Feathers, Grit and Symbolism: Birds and Humans
in the Ancient, Old and New World (ICAZ 5) (Rahden y Westfallen: Verlag Marie Leidorf, 2005), pags. 231-232; D.
Stordeur, “Symbole et Imaginaire des premieres cultures néolithiques du Proche Orient (Haute et Moyenne valée de
I'Euphrate)”, en J. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithique a la Protohistoire (Paris: Errance, 2003), pags.
15-37.

3 C. Bodet, “Deciphering Gobekli Tepe: The Hidden Potential of Archaeo-Ethnology”, en I Akkas & M. Karakog (eds.),
Ethnoarchaeology Research in Anatolia. From the Prehistoric Times to the Present (Estambul: Doruk, 2021), pags.
147-165; C. Bodet, “Twin Steles, Isomorphic Symbolism and the Neolithic Dualist Identity”, en Melis Uzdurum,
Sera Yelozer & Ece Sexgin (eds.), Arkeolojide Kimlikler/Identities in Archaeology (Estambul: Ege Yayinlari, 2023),
pags. 99-122.

4N. David & C. Kramer, Ethnoarchaeology in Action (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), pags. 51-54.
5R. Gould, “Beyond Analogy in Ethnoarchaeology”, en R. Gould (ed.), Explorations in Ethnoarchaeology (Albu-
querque: University of New Mexico Press, 1978), pag. 250.

6 M. Wilson, Symbols in Art (Londres: Thames and Hudson, 2020), pag. 6.

7 Aunque se llama poco la atencidn sobre ella, la figura femenina de Catalhdyiik da a luz mediante la unificacién de
dos pilares paralelos (véase J.-D. Forest, “Catal Héyiik et son décor: pour le déchiffrement d’'un code symbolique”,
en Anatolia Antiqua, n° 2 (1993), pag. 7), mientras que (esto es significativo desde el punto de vista simboldgico)
hay lineas paralelas que son recurrentes en sus pinturas murales. Una vez més, para una presentacién mas detallada,
véase Cédric Bodet, “Deciphering Gobekli Tepe”.



-

3

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. 2.n- 1 (primer semestre. 20235). pags. 70 116.

simbdlicas,® particularmente a los depredadores, las serpientes, los pajaros (que tienen, pro-
bablemente, una funcion de psicopompo), bucraneos, estatuas antropomorficas o estelas pe-
riféricas més pequefias. El ordenamiento de estas composiciones simbolicas, asi como su
repeticion, son faltos, sin duda, de arbitrariedad, y deben corresponder a un sistema logico

predefinido que transmite un mensaje particular para ser descifrado.’

~ Yacimientos arqueo]égicoé !
con simbolismo dualista
del Neolitico

0 100 200 300km

CAD : Bodet Cédric
Fonds de tarte Helene David (IFFO Damasd 2003}

o~

Figura 2. Distribucion de los yacimientos arqueoldgicos del Neolitico en los que se ha identificado simbo-
lismo dualista. 1

El mensaje que contienen estas estructuras, junto con el hecho de que nada indica que estas
soportaran nada,'! constituye la razon por la cual aqui prefiero usar la palabra “estela” en
lugar de la palabra “pilar”, que es la que se usa generalmente en la literatura sobre el tema.
Siguiendo el mismo tren de pensamiento, he de decir que el término “templo” estaria mal
concebido si se lo usa para designar estas estructuras, pues las ceremonias que alli tenian

8J. L. Henderson, “Ancient Myths and Modern Man”, en C. G. Jung (ed.), Man and his Symbols (Londres: Dell,
1964), pgs. 95-155.

o Stordeur, “Symbole at Imaginaire”, pdg. 32; A. Testart, “Deux modelés du rapport entre 'homme et I'animal dans
les systémes de représentations”, en Etudes Rurales, vol. 107, n° 8 (1987), pags. 171-193.

10'Véase Bodet, “Decyphering Gobekly Tepe”.

11 C. Jeunesse, “Elite House or Specialized Buildings?”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera
(eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), pags. 53-56.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

lugar no implicaban, probablemente, un “culto a deidades”,'? que solo surge cuando se lo

requiere para una unificacion ideoldgica de grandes congregaciones urbanas durante los ho-
rizontes, " mucho mas tardios, de el-Obeid y Uruk.'?

Aunque se lo menciona rara vez o de manera muy breve, ' el desciframiento de este mensaje
simbolico fue iniciado con éxito hara cerca de tres décadas por Jean-Daniel Forest,'> que nos
ofrece cimientos s6lidos sobre los cuales nuestras siguientes elaboraciones deberan proseguir.

Situada siempre en el centro, se sospecha que la composicion de elementos gemelos simbo-
liza la mas alta esfera de la ideologia neolitica. Es un simbolo simple con el cual los investi-
gadores tienen que lidiar desde el inicio de sus investigaciones para asi reconstruir
pacientemente el significado que puede tener esta en el contexto de su estructura social.'®
Una precondicion de estas investigaciones sera no subestimar la capacidad de las comunida-
des mds tempranas para expresarse sobre temas abstractos mediante simbolos que les corres-

pondan.

Un simbolo es un significante que transmite un significado. Al repetirse una y otra vez en
lugares dedicados a asuntos comunitarios, el significado en cuestion debe ser, de hecho, bas-
tante significativo para la comunidad. Este elemento solo puede ser descrito, por ahora, como
un simbolo de la simetria, pero tiene sentido solo dentro de un sistema de pensamiento (una
ideologia) que se derive de un contexto social que le corresponda.!” Desconectado de este
contexto, el simbolo pierde su sentido. Esto implica que, para descifrar el simbolo simétrico,
primero habra que reconstruir el contexto social, al menos en sus grandes rasgos.

Esta coherencia social es una base indispensable con la cual empezar, pero sin una referencia
intermedia, sin una piedra de Rosetta que introduzca un significado en la estructura, la tarea
del desciframiento acabar siéndole dejada a elucubraciones vacias.!'® Casualmente, para el
asunto que nos convoca, existe una referencia. Esta no corresponde a un elemento iconogra-
fico similar sino a un concepto abstracto, y la correspondencia parece tan plausible tanto
como parece ser compatible la analogia como para que no la consideremos.

12 A, Testart, Des dons et des dieux (Paris: Errance, 2006).

13 J.-D. Forest, Mésopotamie, l'apparition de I’Etat (Parfs: Editions Paris-Méditerranée, 1996).

14 M. Voigt, “Catalhoyiik in Context: Ritual at Early Neolithic Sites in Central and Eastern Turkey”, en I. Kuijt (ed.),
Life in Neolithic Farming Communities’ Social Organization, Identity, and Differentiation (Nueva York: Kluwer,
2002), pags. 253-293; para una excepcién significativa a esta regla, véase R. Matthews, The Archaeology of Ancient
Mesopotamia. Theories and Approaches (Londres: Routledge, 2003).

15 Forest, “Catal HOytik et son décor”.

16 E. Durkheim, Les régles de la méthode sociologique (Paris: Presse Universitaire de France, 1937).

17 Yakar, “Language of Symbols”, pag. 111.

18 D. Schmandt-Besserat, “Preface and Acknowledgments”, en D. Schmandt-Besserat (ed.), Symbols at Ain Ghazal
— Ain Ghazal Excavation Reports (Berlin: Ex Oriente, 2013), pags. xxv-xxvi.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

El dualismo como un principio prehistorico

En su origen, esta investigacion fue inspirada por el meticuloso andlisis llevado a cabo por
Alain Testart!® de lo que él llama sociedades “comunistas primigenias”. ! Estas corresponden
a una forma pristina de cazadores-recolectores, previa al advenimiento del arco y la flecha.
Este largo amanecer paleolitico de la humanidad parece ser accesible, aunque con mucha
precaucion, mediante la abundante documentacion etnografica de las sociedades aborigenes
de Australia.?° Cualquier analogia llevada a cabo mediante la comparacion del muy estrecho
espectro tecnologico esta condenada al fracaso, y aqui no se intentara en absoluto ningun tipo
de comparacion cultural; el unico elemento considerado, debido a su naturaleza tedrica y
universal, sera la estructura social. En este contexto, “universal” debe entenderse en el sen-
tido de que toda comunidad humana tiene necesariamente una economia, un sistema de pa-
rentesco, unas reglas, unas costumbres y una ideologia: estas son las principales estructuras
que nos importan aqui. Los aborigenes australianos son el inico espejo sobreviviente de las
sociedades de tipo pre-Mesolitico. Testart logrd una reconstruccion tedrica coherente y abar-
cadora de su estructura social, que, al menos por lo que sabemos a través de la arqueologia,
fue tan estable y duradera como el mismo periodo paleolitico. Pero la razén definitiva de por
qué los aborigenes nos interesan es el hecho de que, junto con las sociedades neoliticas, estos
parecen estimar claramente el dualismo como la piedra angular de su construccion ideoldgica,
y solo una sociedad viva puede revelar su significado.

Sin embargo, aqui va una advertencia: aqui no se trata simplemente de establecer “una cone-
xi6n entre dos sociedades enteramente distintas sobre la base de que usan simbolos simétricos
en su ideologia”, segun la sospecha de un revisor de una version previa de este articulo.
Aunque hay una pequena posibilidad de que el isomorfismo se relacione con algo completa-
mente distinto en los dos tipos de sociedades, el hecho es que el dualismo y la exogamia estan
extendidos en extremo (casi hasta el punto de la universalidad) a lo largo del registro etno-
grafico, y hay una mayor posibilidad de que el isomorfismo del Neolitico sea una expresion
retrasada del dualismo del Paleolitico. Ademas, a pesar de la comprensiéon moderna del dua-
lismo (“dos principios irreductibles y heterogéneos”: Britannica.com), los elementos de este
deben entenderse aqui como totalmente complementarios entre si en su oposicion. Es esto lo
que intentaré reportar.

A los etnografos los ha sorprendido la extrema atencion prestada al parentesco por parte de
todas las sociedades tradicionales, en particular al respecto de un punto critico:?! estas

19 A, Testart, Le communisme primitif I. Economie et idéologie (Parfs: Maison des sciences et de 'homme, 1985).
20 A, Testart, “Some Major Problems in the Social Anthropology of Hunter-Gatherers”, en Current Anthropology,
vol. 29,1° 1 (1988), pég. 12.

21 B, Spencer & F. J. Gillen, The Native Tribes of Central Australia (Londres: MacMillan, 1899); J. G. Frazer, Tote-
mism and Exogamy (Londres: MacMillan, 1910); A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres:
MacMillan, 1904).



76

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

sociedades estan divididas en varios subgrupos, al menos dos, que, para lograr la procreacion,
intercambian, con cada generacion, parejas sexuales. Esta division social “artificial” estd en
la raiz de la exogamia (“casarse por fuera”), y es un principio absolutamente fundamental a
partir del cual evolucionaron los sistemas sociales y de parentesco mas tardios.?? Una conse-
cuencia directa de esta ley es que, como dicen Robert S. Walker et al., “se infiere que los
matrimonios arreglados [necesariamente entre parientes] se retrotraen al menos hasta las pri-

meras migraciones de humanos modernos hacia fuera de Africa”.??

Los datos arqueologicos ofrecen una evidencia de dimensiones monumentales a favor de la
idea de que este arreglo se perpetud al menos hasta el Neolitico.

Ciertamente, es sesgado y erroneo designar a una sociedad por medio de lo que no tiene
(digamos, arcos y flechas). Lo que las sociedades de tipo paleolitico si tienen, e incluso mas
que otros cazadores-recolectores posteriores, son relaciones de producciéon modeladas y ba-
sadas enteramente sobre un elaborado sistema de parentesco. En estas pequeias e introverti-
das comunidades, “elementales” para usar el término de Claude Lévi-Strauss®* o “universales”
si se usa el término de Alan Barnard,?® todos tienen, de alguna manera, alguna relacion con
todos los demads, y estas relaciones de parentesco o matrimonio dictan las modalidades de su
interaccion social en todas sus formas. La manera en que los individuos respetan, bromean,
se evitan, dictan 6rdenes u obedecen, castigan, ensefian y aprenden, dan y reciben, llevan a
cabo ceremonias (de iniciacion, o ritos finebres) y, lo mas importante, la manera en que se
casan, estan, asi pues, prescritas predominantemente por el subgrupo al que pertenecen las
personas que interactian.?¢

“La caracteristica fundamental de la organizacion de [...] las tribus australianas es la division
de la tribu en dos grupos exdgamos que se casan entre si. Estas dos divisiones pueden estar
subdivididas atin mas, pero podemos reconocer su existencia anterior incluso cuando ya hay
mas de dos presentes”.?’ Pese a que en ocasiones pueden encontrarse nimeros impares (como
resultado de disparidades inducidas historicamente), las sociedades “comunistas primigenias”
estan separadas, frecuentemente, en dos subgrupos paralelos o fratrias: en ocho subsecciones,

22§, Freud, Totem et Tabou (Paris: Points, 2010), pags. 39-53 y 255-256; C. Lévi-Strauss, Les structures élémen-
taires de la parenté (Paris: Mouton de Gruyter, 1967), pags. 80-97; Testart, Le communisme primitify “Some Major
Problems”.

23 R. S. Walker, K. R. Hill, M. V. Flinn & R. M. Ellsworth, “Evolutionary History of Hunter-Gatherer Marriage Prac-
tices”, en PLoS ONE, vol. 6, n° 4 (2011), pag. 1.

24 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires.

25 A, Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization”, en African Studies, vol. 37, n° 1 (1978), pags. 69-71; A.
Barnard, Hunters and Gatherers: What Can We Learn from Them (Hearing Others’ Voices) (Londres y Singapur:
Balestier Press, 2020), pags. 50-53.

26 B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society (Londres: Littlefield, Adam & Co., 1926); A. R. Radcliffe-
Brown, Structure and Function in Primitive Society (Londres: Cohen & West, 1952), pags. 90-104; J. Woodburn,
“Egalitarian Societies”, en Man, n°® 17 (1983), pags. 413-451; C. Ghasarian, Introduction a létude de la parenté
(Paris: Seuil, 1996), pags. 152-159y 185-197; Walker et al., “Evolutionary History”, pdg. 2; N. Bird-David, “Where
have all the kin gone? On hunter-gatherer sharing, kinship and scale”, en N. Lavi & D. E. Friesem (eds.), Towards a
Broader View of Hunter-Gatherers Sharing (Cambridge: McDonald Institute, 2019), pags. 15-16.

27 Spencer & Gillen, The Native Tribes, pag. 55.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

cuatro subsecciones o, en el caso mas pristino, en dos mitades (moieties).?® Asi las cosas,
generalmente se considera que el dualismo es la forma mas original y pura de esta forma de
organizacion social.?’ Sin embargo, sin importar el niimero de subgrupos, esta pluralidad se
reduce necesariamente, en términos conceptuales, al nimero dos, pues este es el nuimero que
encarna por excelencia el concepto de diferenciacion,*® que hace posible el intercambio
(igualitario).

El dualismo es mucho mas que un simple arreglo matrimonial. Estando articulado orgénica-
mente con el sistema econdmico, se refleja en la esfera simbolica: en el totemismo, en la
mitologia, en los rituales, etcétera.’! En la naturaleza, encuentra un medio de expresion obvio
a través de oposiciones fijas como el dia (el sol) y la noche (la luna), el invierno (frio y
himedo) y el verano (céalido y seco) y, mas especificamente, en los machos y las hembras,
cuya interdependencia es indispensable en la naturaleza para la perpetuacion del ciclo de la
vida y la muerte; todas estas oposiciones son vistas mediante su propia interdependencia.

Esta fecunda oposicion sexual fue hipotetizada por André Leroi-Gourhan, entre otros,>? para
las sociedades del Paleolitico Superior, y por James Mellaart e lan Hodder para las del Neo-
litico.*® El dualismo también es el principio que est4 detras de la famosa oposicion entre el
Yin (lo femenino, la tierra, la luna, el agua) y el Yang (lo masculino, el cielo, el sol, el fuego)
de la tradicion china.* Particiones simboélicas similares entre elementos fundamentales
opuestos entre si siguen estando presentes actualmente, por ejemplo, en la disposicion de las
casas bereberes del norte de Africa.?® En la misma vena, el filosofo Volkert Haas habla del
concepto de separacion, en épocas primigenias, del cosmos “indiferenciado” en dos conjun-
tos de elementos opuestos pero interdependientes, en particular de la oposicion e interdepen-
dencia entre lo que esta arriba, el cielo y lo masculino, y lo que esta abajo, la tierra y lo
femenino.* Esta extendida diferenciacion es personificada en héroes antitéticos, los gemelos
o hermanos y hermanas de muchos mitos fundacionales alrededor del mundo.?’

28 Barnard, Hunters and Gatherers, pag. 52.

29 M. Cook, A Brief History of the Human Race (Londres: Granta Books, 2003), pag. 65; Freud, Totem et Tabou,
pags. 50-51; A. Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur [‘évolution de l'organisation sociale (Lille:
Editions de la maison de science de 'homme, Université de Lille IT1, 1978), pags. 15-22; y Testart, Le communisme
primitif, pags. 478-479.

30 R. Girard, La violence et le sacré (Parfs: Hachette, 1972), pags. 87-92.

31 Testart, Le communism primitif, pags. 451-489.

32 A. Leroi-Gourhan, Les religions de la préhistoire (Parfs: Presses Universitaires de France, 1964), pag. 108; A.
Testart, “Interprétation symbolique et interprétation religieuse en archéologie. Exemple du taureau a Catal Hoytik”,
en Paléorient, vol. 32, n° 1 (2006), pag. 26.

33 J. Mellaart, Catal Hoyiik, a Neolithic Town in Anatolia (Londres: Thames & Hudson, 1967); sobre Hodder y Fo-
rest, véase Matthews, The Archaeology of Ancient Mesopotamia, pag. 46.

34 M. Granet, La civilisation chinoise. La vie publique et la vie privée (Parfs: La renaissance du livre, 1929), pag. 225.
35 P, Bourdieu, Le sens pratique (Paris: Edition de minuit, 1980).

36 N. Becker, O. Dietrich, T. Gotzelt, C. Koksal-Schmidt, J. Notroff & K. Schmidt, “Materia-len zur Deutung der zen-
tralen Pfeilerpaate des Gobekli Tepe und weiterer Orte des ober-mesopotamischen Frithneolithikums”, en Zeitschrift
fiir Orient-Archdologie, n° 5 (2012), pag. 30.

37 Girard, La violence, pags. 247-248.



8

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

Entre los aborigenes australianos, esta interdependencia binaria se convierte en un principio
omnipresente que abarca elementos inorganicos, como las montafias, los depdsitos de agua,
las estrellas o los eventos meteoroldgicos, como las tormentas y los arcoiris. Asi, el mundo
entero se divide sistematicamente en dos mitades separadas pero interdependientes, refle-
jando la sociedad misma, como es comin que haga la ideologia.*® Por tanto, el dualismo no
aparece como un elemento cultural sino como un elemento estructural programado profun-
damente en la constitucion de (;todas?) las sociedades humanas tempranas.

En comunicaciones personales, Barnard me dice que esta division dualista de la sociedad “es
cierta para la Australia aborigen, pero no necesariamente para los cazadores-recolectores en
general”. Este es un punto crucial, pues muestra la evolucion cronolédgica y estructural que
va de los “comunistas primigenios”, para los cuales solo hallamos representantes etnografi-
cos en los aborigenes australianos, a otros cazadores-recolectores mas tardios como
los 'Kung San,™ en quienes las relaciones de produccion parecen haber sido alteradas por
cierto brote de individualizacién.?® Esta evolucion explicaria la distincion entre el “sistema
sociocéntrico” y el “sistema egocéntrico” establecida por Alan Barnard,*’ asi como la com-
pleta “correlacion entre el sistema de categorizacion de los parientes como un todo y las
reglas del matrimonio”*!' que caracteriza a los australianos pero no se encuentra entre los
pueblos San. Todo esto tiende a mostrar como el “comunismo primigenio” podria representar
el trasfondo social genuino, caracterizado por una “ausencia de ambigiiedad en la categori-

zacion”,* y de la cual es probable que se hayan derivado otros desarrollos posteriores.

El periodo del Neolitico esta entre estos desarrollos posteriores. Justo en el centro del reper-
torio simbolico desplegado en Gobekli Tepe, que a priori resulta misterioso, hay un par de
losas paralelas gigantescas erguidas con majestuosidad, aparentemente transmitiendo un pos-
tulado abstracto.** Parecen ser nada més y nada menos que una representacién material de
este esquema dualista universal. Esa es la hipdtesis que exploraré en el presente articulo,
tratando de entender en qué consiste realmente este dualismo.

No hay que decir que los aborigenes australianos no tienen nada que ver con Gébekli Tepe,
sino que es solo que estos y aquellos comparten una estructura social similar, abriendo asi la
puerta a una posible analogia que ahora deberé ser cuestionada. Hay que quitar de en medio
un gran obstaculo: si bien el aspecto y la centralidad del principio “comunista primigenio”,
por un lado, y del simbolo del Neolitico mesopotamico por el otro presentan un parecido

38 Testart, Le communisme primitif, pags. 467-489.

39 Testart, Le communisme primitif, pags. 56-60; A. Testart, “Game Sharing Systems and Kinship Systems among
Hunter-Gatherers”, en Man, n°® 22 (1987), pags. 287-304.

40 A, Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization”, en African Studies, vol. 37,1n° 1 (1978), pag. 77.

41 Barnard, “Universal Systems”, pag. 75.

42 Barnard, “Universal Systems”, pag. 75.

43 Becker et al., “Materialen zur Deutung’, pag. 14.



)

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

intrigante, estas sociedades deben ser estructuralmente compatibles entre si, o la presente
analogia no funcionara.

La analogia

La ideologia es un d6rgano social central que interactia muy de cerca con las relaciones de
produccion,** lo que implica que, para que la analogia sea aceptable, el modo de produccion
de las sociedades en cuestion debe ser comparable.*’ Desde este punto de vista, los cazado-
res-recolectores primigenios se nos presentan como marcadamente distintos de los proto-
granjeros del Neolitico.*® Sin embargo, aqui debe considerarse una regla socioldgica: si bien
los cambios técnicos y econémicos pueden difundirse rapidamente, las repercusiones que
estos tienen sobre la ideologia (y, consecuentemente, sobre el simbolismo) son siempre mu-
cho mas demoradas. Este hecho esta bien documentado en los estudios de los antropdlogos
sobre la aparicion de la agricultura: “La gente puede aferrarse por generaciones a ideologias
(modos de pensamiento) que reflejan el forrajeo, incluso cuando sus sistemas de produccion
han pasado ya por una transicion”; “las relaciones de produccidn entre proto-agricolas [...]

tienden a retener las estructuras de un habitus cazador-recolector”.*’

Aqui no deberia ser vista una estructura ideologica dada como una construccion consciente
y planeada sino més bien como algo parecido al habitus teorizado por Pierre Bourdieu,* es
decir, como un constructo que se forma continuamente por medio de una acumulacion per-
petua de précticas y experiencia. Asi pues, es probable que la ideologia de los primeros gran-
jeros les haya sido legada en muy alto grado por un trasfondo paleolitico, construido a lo
largo de cientos de miles de afos: asi las cosas, Forest afirma que “en el caso del Neolitico
pre-ceramica, la base analogica que hay que tomar en consideracion es, naturalmente, el ‘co-
munismo primigenio’”.* Esto implica que es probable que la gente del Neolitico poseyera

44 A. Giddens, Capitalism and Modern Social Theory: an Analysis of the Writings of Marx, Durkheim and Max
Weber (Cambridge: Cambridge University Press, 1971), pg. 42.

45 En términos marxistas, “la recoleccion de alimentos (incluida la caza) es una forma de produccién econémica”
véase T. Ingold, Hunters, Pastoralists and Ranchers (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), pag. 83.

46 G. Willcox & D. Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing before Domestication during the Tenth Millennium cal.
BC in Northern Syria”, en Antiquity, n°® 86 (2012), pag. 112; E. Assouti & D. Q. Fuller, “A Contextual Approach to
the Emergence of Agriculture in Southwest Asia: Reconstructing Early Neolithic Plant-Food Production”, en Current
Anthropology, vol, 54, n° 3 (2013), pag. 308.

47 A. Barnard, “From Mesolithic to Neolithic Modes of Thought”, en A. Whittle & V. Cummings (eds.), Going Over.
The Mesolithic-Neolithic Transition in North-West Europe (Oxford: Oxford University Press, 2007), pags. 8 y 14,
citado por Assouti y Fuller, “A Contextual Approach”, pag. 300.

48 Bourdieu, Le sens pratique.

49 J.-D. Forest, “Le processus de néolithisation proche-oriental: pour une archéologie sans frontiéres”, en Syria, n°
83 (2006), pag. 126. [Nota del traductor: véase la nota del traductor ii].



80

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

una cosmogonia organizada alrededor de alguna forma de totemismo, animismo o chama-
nismo.>°

A partir de alli, es dificil apoyar la idea de que la gente del Neolitico empez6 a cultivar ce-
reales porque habia empezado (;por qué?) a concebir de manera diferente (;;como?) su rela-
cion con las deidades (;las hay?). Aqui es donde el famoso modelo de Jacques Cauvin®!
resulta problematico, y esta es la razoén de que la cadena de efectos causales que estamos
construyendo pueda beneficiarse si la reversamos.>?

El “ambito intermedio” del Paleolitico

La idea de que la ideologia dualista podria estar presente en el simbolismo del Neolitico como
continuacion de una tradicion mas antigua ganaria mucho mas peso si esta ideologia pudiera
encontrarse directamente en el propio periodo del Paleolitico. Como mencioné antes, Leroi-
Gourhan sefial6 esta dicotomia reciproca en las pinturas rupestres franco-cantabricas, en par-
ticular las de Lascaux.>* Su supone que los animales con cuernos (ubicados en partes protu-
berantes de los muros de la caverna) representan una abstraccion masculina,>* mientras que
los animales sin cuernos (los caballos, ubicados en espacios concavos) representan una abs-
traccion femenina, y que su interaccion lleva a la fertilidad. Ademas, estas imagenes estan
pintadas en la mayor profundidad de las cavernas, simbolo obvio de la vagina y el vientre de
la Madre Tierra, lugar en que no solo los humanos sino todas las formas orgéanicas vienen a
la vida. “La tierra habria sido considerada como la fuente de todos los elementos de la vida”,
escribe Jak Yakar, especificando que semejantes “rituales comunitarios relacionados con la
fertilidad pueden haber tenido su origen en el periodo anterior a que la siembra se convirtiera
en la principal actividad econémica de subsistencia”.>> Dimitrij Mlekuz Vrhovnik dice ade-
m4s que una caverna es “a un mismo tiempo tUtero y tumba”, ¢ lo que casaria con la idea,
mencionada anteriormente, de que se concebia la vida como si tuviera lugar en un ciclo eterno

50 D. Lewis-Williams, The Mind in the Cave. Consciousness and the Origins of Art (Londres: Thames & Hudson,
2002), pag. 132; D. Bischoff, “Symbolic Worlds of Central and Southeast Anatolia in the Neolithic”, en F. Gérard &
L. Thissen (eds.), The Neolithic of Central Anatolia (Estambul: Ege Yayinlari, 2002), pag. 237; Yakar, “Language of
Symbols”, pag. 112.

51J. Cauvin, Naissance des divinités, Naissance de l'agriculture (Paris: Flammarion, 1997).

52 A, Testart, “Révolution, révélations ou évolution sociale. A propos du livre de Jacques Cauvin, Naissance des divi-
nités, naissance de lagriculture”, en Les nouvelles de I'archéologie, n® 72 (1998), pag. 27.

53 Leroi-Gourhan, Les religions.

54 Los cuernos constituyen un sfmbolo obviamente falomérfico. Véase S. Hansen, “Phallomorphic Antler Tools”, en
B. Hellwing, T. Aliyev, B. Lyonnet, F. Gu-liyev, S. Hansen & G. Mirtskhulava (eds.), The Kura Projects: New Re-
search on the Later Prehistory of the Southern Caucasus (Berlin: Dietrich Reiner Verlag, 2017), pags. 269-271.

55 Yakar, “Language of Symbols”, pags. 111-112.

56 D. Mlekuz Vrhovnik, “Approaching Weird: Psychoanalysis and Archaeology of Caves”, en Accademia Letters, n°
190 (2021), pag. 3.



Sl

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

en que la muerte era el opuesto inevitable.”’ Jean-Loic Le Quellec llega a la misma conclu-
sion después de sus estudios abarcadores sobre mitos antiguos de todo el mundo, en que los
humanos y los animales emergen de un hueco en el suelo, haciendo asi de lo subterraneo a
un mismo tiempo el lugar en que la vida se origina y al que los difuntos vuelven.*® Las pin-
turas rupestres parecen, pues, haber puesto en accion, mediante su simbologia, el “principio
estructurante [de] la vitalidad [la fecundidad, la fuerza de vida]”,>® lo que se parece tremen-
damente al “dao” de los chinos.®

Sin embargo, si bien estan incluidas todas las formas de vida, es ciertamente la comunidad
la que se vislumbra primeramente en el principio de la fertilidad.

Figura 3. Composicién posiblemente dualista en la caverna neandertal de Bruniquel. © Xavier Muth -
Getin Situ, Archéotransfert — SHS-3D, base photogrammeétrique 3D Pascal Mora, cortesta de J. Jaubert. !

El principio dualista parece también haber sido conocido por los neandertales (véase figura
3): la composicion simbolica encontrada al fondo de la caverna de Bruniquel® representa

57 C. Gibson, How to Read Symbols. A Crash Course in the Meaning of Symbols in Art (Londres: Herbert Press,
2009), pag. 23.

58 J.-L. Le Quellec, “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? Lexemple des récits anth-ropogoniques”, en Com-
ptes rendus des séances de [Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, n° 1 (2015), pags. 235-266.

59 M. Verhoeven, “Ritual and Ideology in the Pre-Pottery Neolithic B of the Levant and Southeast Anatolia”, en Cam-
bridge Archaeological Journal, vol, 12, n° 2 (2002), pag. 244.

60 Granet, La civilisation chinoise, pag. 293.

61 Jacques Jaubert, Sophie Verheyden, Dominique Genty, Michel Soulier, Hai Cheng, Dominique Blamart, Christian
Burlet, Hubert Camus, Serge Delaby, Damien Deldicque, R. La-wrence Edwards, Catherine Ferrier, Francois La-
crampe-Cuyaubére, Francois Lévéque, Frédéric Maksud, Pascal Mora, Xavier Muth, Edouard Régnier, Jean-Noél
Rouzaus & Frédéric Santos, “Early Neanderthal Constructions Deep in Bruniquel Cave in Southwes-tern France”,
en Nature, n° 534 (2016), pags. 111-114.

62 Jaubert et al., “Early Neanderthal Constructions”.



e
82

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

dos pilas de estalagmitas (otro simbolo falomoérfico) dispuestas en un circulo (una forma
conectada frecuentemente al vientre materno y a la fertilidad),® lo que hace de la composi-
cion una muy similar a la del circulo que rodea las estelas gemelas de Gobekli Tepe 11 (fi-
guras 2 y 3). Ya que no puede establecerse ninguna conexion cultural en absoluto entre estas
culturas, semejante similitud, una vez més, puede tener sentido solo si comprende el dualismo
y la exogamia como principios extremadamente extendidos entre los humanos tempranos. %

Debido a que las especies animales pintadas en las cavernas del Paleolitico estan representa-
das como grupos aislados, Testart las ve como totems.® Su andlisis se basa en la identifica-
cion, sobre todo por parte de James George Frazer y Alfred William Howitt (que fueron,
ademas, las principales fuentes antropologicas de Sigmund Freud al escribir este su famoso
Toétem y tabii),® de una fuerte correlacion entre el totemismo y la exogamia. Los tétems son
especies naturales (de animales, a veces de plantas) que representan un subgrupo social es-
pecifico, como si se convocara al mundo natural, clasificado por especies, para que clasifique
naturalmente a la comunidad en varios grupos separados. Tanto Leroi-Gourhan como Testart
consideran, pues, que las sociedades del Paleolitico conocian probablemente alguna forma
de “clasificacion”, en el sentido en que usa Lewis Henry Morgan el término,®” de manera que
esta clasificacion permita asegurar la practica de la exogamia. Ademas, como vimos, toda
clasificacion vuelve en definitiva y se resume tedéricamente como una division binaria, y por
tanto como un dualismo.

En ausencia de escritura, ;cémo puede la gente expresar aquello que més le importa, es decir,
la sociedad (masculina), el principio generativo (femenino) y la exogamia, sino mediante el
uso de elementos con caracteristicas facilmente identificables, como, respectivamente, el
cuerno, el circulo y las formas isomorficas?

Es digno de resaltar el hecho de que los primeros antrop6logos de todos los confines del
mundo, como Morgan en Norteamérica, Marcel Granet en China, Spencer y Gillen en Aus-
tralia, Marshall Sahlins en Oceania, Claude Meillassoux en Africa o Marcel Mauss y Bronis-
law Malinowski en Melanesia, reconocieron practicas relacionadas con la exogamia entre
clanes, el matrimonio entre primos cruzados" o las estructuras “clasificatorias” para describir
la organizacion interna de las sociedades pre-estatales, un tipo de organizacion del parentesco
muy distinta a la del tipo “complejo” occidental (en que el matrimonio se practica con el

63 Esta es una forma que se asocia frecuentemente con le vientre materno y con la fertilidad; véase E. J. Haland, Greek
Festivals, Modern and Ancient. A Comparison of Female and Male Values (Cambridge: Cambridge Scholars Publis-
hing, 2017), pag. 166.

64 Freud, Totem et Tabou.

65 Testart, Le communisme primitif, pags. 276-290; A. Testart, Avant Uhistoire. Lévolution des sociétés humaines de
Lascaux a Carnac (Parfs: Gallimard, 2012), pags. 254-267.

66 Frazer, Totemism and Exogamy; A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres: MacMillan,
1904).

67 L. H. Morgan, Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Family (Washington: Smithsonian Institution,
1871); véase también Radcliffe-Brown, Structure and Function, pags. 98-103, y M. Bloch, Marxism and Anthropo-
logy, a History of Relationship (Oxford: Oxford Univer-sity Press, 1983), pags. 8-13.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

mundo externo, opuesto a los sistemas de matrimonio cerrado y “elemental”, para usar la
terminologia de Lévi-Strauss). Esta abarcadora clasificacion dualista aparece como el prin-
cipio de acuerdo con el cual las sociedades humanas tempranas lidiaban con la distribucion
de las parejas sexuales para asegurar asi su propia perpetuacion. Por tanto, no hay nada sor-
prendente en el hallazgo de este principio hasta el Neolitico, antes de que el sistema agricola
doméstico la alterara profundamente (véase mas adelante).

En el pensamiento occidental, parece seguir latente un reflejo etnografico que considerar las
sociedades pre-estatales como si estas no estuvieran familiarizadas con formas elaboradas de
conceptualizacion.®® La etnografia de las sociedades de cazadores-recolectores sugiere pro-
fusamente lo contrario.® Desarrollar una reflexion sobre el mundo simboélico del Paleolitico
estd muy por fuera de lo que busca cobijar este articulo, pero era esencial mostrar que el
sistema dualista del Neolitico es un descendiente natural de un antecedente ideoldgico mucho
mas antiguo y complejo.’® Ahora, estamos listos para investigar con mas precision de qué se
trata este “esquema dualista”.

La estructura social de los “comunistas primigenios”
y su persistencia en el Neolitico temprano

Las relaciones de produccion

Segun el anélisis que propuso Testart para al menos algunas tribus australianas matrilineales
(en el suroriente de Australia, especialmente),’!' no se supone que el cazador coma de la presa
que ¢l mismo ha matado, sino que debe entregarla a la comunidad. “Por ejemplo, en el su-
roccidente de Victoria, se dice que el cazador no recibe nada, y que sus hermanos son tratados
de la misma manera”.” Esta es la oposicion bésica que el autor establece entre los “comu-
nistas primigenios” y los cazadores mas tardios, que usualmente distribuyen su presa de
acuerdo con un patron que “no deja lugar a duda acerca de los vinculos cercanos de parentela
de aquel que comparte”.”® En efecto, “en una sociedad cazadora, la posesion de una presa
asesinada confiere no el derecho a consumirla sino el privilegio de llevar a cabo su

68 1. I. Asouzu, Ibuanyidanda: New Complementary Ontology: Beyond World-Immanentism, Ethnocentric Reduc-
tion and Impositions (Zurich: LIT Verlag, 2007), pag. 192.

69 Barnard, Hunters and Gatherers.

70 Verhoeven, “Ritual and Ideology”, pag. 84.

71 Testart, Le communisme primitif.

72 Howitt, The Native Tribes, pag. 765, citado en Testart, “Game Sharing Systems”, pag. 296.

73 Bird-David, “Where?”, pags. 17-19.



81

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

distribucion”.” Entonces, ;quién se apropia de la presa entre los “comunistas primigenios”?
Usualmente son los individuos que pertenecen al grupo social opuesto al del cazador.” Segun
el “sistema clasificatorio” de Morgan,”® estos grupos estan definidos por filiacion y por sus
generaciones, de manera que agrupen a todos los hermanos en una misma clase.”’ Debido a
la exogamia, la mitad opuesta es aquella en la que el cazador encontrara su conyuge. Asi pues,
su presa ird a parar en manos de los padres de su conyuge:

Entre los Ngatatjara, los suegros toman primero y los hermanos toman de ultimos. [...] Entre
los Maljangaba de Nueva Gales del Sur, la tribu se divide en mitades matrilineales, y un
hombre recibe muy poca carne de su familia materna porque estos pertenecen al mismo grupo
de parientes que él. Este mismo recibira mucho mas de su padre, pues su padre no hace parte
de su parentela materna.’®

Habra tantas reglas como hay sociedades, pero es significativo que, entre los cazadores-re-
colectores, si el reparto de la carne se hace de acuerdo con el sistema de parentesco, es parti-
cularmente el grupo de los no-productores el que se apropia generalmente del producto entre
los “comunistas primigenios”. En general, el productor nunca es el consumidor, y el consu-
midor nunca es el productor.”’ Debido a que la regla aplica a todos los cazadores, este recibira
siempre, en algin momento, su parte, y si bien llega a negarsele la produccion al productor,
la regla termina siendo beneficiosa para la sociedad en su conjunto. La reciprocidad como
regla en las economias tradicionales es también bien conocida en la etnografia de Melanesia
y de otros lugares,’ pero es en Australia donde este método de intercambio parece tener su
forma mas igualitaria. Asi pues, se ha identificado la cooperacién interna, abarcadora e igua-
litaria como el modo de produccién dominante.®!

La universalidad de esta norma puede cuestionarse para los primeros estadios de la humani-
dad, pero el paradigma general parece ser que la accion de compartir sigue el patron impuesto
por la division de parentescos al interior del cuerpo social.®? Este hecho podria ayudar a arro-
jar luz sobre varios rastros arqueologicos especificos. Por ejemplo, puede inferirse que hubo
intercambio de alimentos a partir de datos arqueoldgicos de este tipo en los yacimientos ar-
queoldgicos PPNA (Neolitico Pre-Ceramica A) del norte del Levante, donde se presume que

74 Ingold, Hunters..., pag. 158, citando a J. H. Dowling, “Individual Ownership and the Sharing of Game in Hunting
Societies”, en American Antropologist, n°® 70 (1968), pag. 505.

75 Testart, “Some Major Problems”, pag. 10.

76 Morgan, Systems of Consaguinity.

77 Véase Radcliffe-Brown, Structure and Function.

78 Testart, “Game Sharing Systems”, pag. 296; en apoyo de este fragmento, Testart cita a J. Beckett, “Marriage, Cir-
cumcision and Avoidance among the Maljangaba of Northwest New South Wales”, en Mankind, n° 6 (1967), pags.
456-464.

79 Testart, “Game Sharing Systems”, pag. 294.

80 Sobre Melanesia, véase Malinowski, Crime and Custom, pag. 33, y M. Mauss, Essai sur le don. Forme et raison
de l'echange dans les sociétés primitives (Paris: Presses Universitaires de France, 1924); para una revision de este
mismo fenémeno en otros lugares, véase Barnard, Hunters and Gatherers, pag. 31.

81 Testart, Le communisme primitif, pags. 115y 169.

82 John D. Speth, The Paleoanthropology and Archaeology of Big-Game Hunting. Protein, Fat or Politics (Nueva
York: Springer, 2010), pag. xviii.



85

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

que los granos cosechados se guardaban en edificaciones comunitarias,® divididas de forma
mas o menos simétrica entre dos partes iguales a los lados del eje del edificio.®* Aunque esto
no es mas que especulacion del autor, puede ser que la division simétrica del granero de esa
villa haya sido hecha para asuntos de intercambio con arreglo a la division de las parentelas
de la comunidad (con cada subgrupo produciendo y almacenando para el consumo del otro).
El sentido de esta division excede simplemente los asuntos econdmicos. En Faynan, en el sur
del Levante, los edificios comunales se caracterizan por “una simetria general en la estructura
que rodea el eje, formada por un canal profundo”.®> En ocasiones, esta division, en que las
partes se complementan entre si, ha sido identificada al nivel del yacimiento arqueologico
entero: “el pequefio asentamiento de Qermez Dere fue establecido en dos mitades contrasta-
das entre si, que tenian funciones complementarias. A lo largo de su existencia, el asenta-
miento sufrid varias reformas, pero siempre manteniendo la forma de dos mitades
complementarias”.%¢ Dejando de lado el caso de Asikli, atravesada por una calle que la di-
vide®” en partes cuya simetria no es tan clara, Hodder identifico este mismo arreglo en Catal-
hoylik, con “una canal larga que la atraviesa por la mitad y la divide en dos colinas. El timulo
parece haberse desarrollado en dos mitades, una al norte y la otra al sur [...]. Adicionalmente,
hemos encontrado algunas diferencias en la composicion genética de los humanos enterrados
en cada una de las dos mitades”.®® Por tiltimo, discutamos la posicién de Ulf-Dietrich Schoop,
al referirse a las “lineas de casas paralelas, ubicadas una frente a la otra” en el asentamiento
de Hacilar y en otros yacimientos arqueologicos del Neolitico tardio de la region occidental
de Anatolia, dice del Neolitico tardio, es decir, de la €poca en que emergio el sistema agricola,
que “esto hace recordar la organizacion social que los etnografos conocen como el ‘sistema
de mitades’, en el que una comunidad se ve a si misma como si consistiera de dos mitades
competitivas.®” No deseo elaborar esta hipotesis, pues el estado de la investigacion obligaria

83 D. Stordeur, “Jerf el Ahmar et I'émergence du Néolithique au Proche Orient (Haute et Moyenne valée de 'Euph-
rate)”, enJ. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithique a la Protohistoire (Paris: Errance, 2003), pag. 3; Stordeur,
“Symbole et Imaginaire”, pag. 20; D. Stordeur, “Les villages et l'organisation des groups au Néolithique précérami-
que A. Lexemple de Jerf el-Ahmar, Syrie du nord”, en J. L. Fenollos (ed.), Du village Néolithique a la ville Syro-
Mésopotamienne (Ferrol: Universidad da Corufia & Sociedad Luso-Gallega de Estudios Mesopotdmicos, 2012),
pags. 35-54.

84 D. Stordeur, M. Brenet, G. der Aprahamian & J. C. Roux, “Les batiments communautaires de Jerf el-Ahmar et
Mureybet horizon PPNA (Syrie)”, en Paléorient, vol. 26,n° 1 (2001), pags. 32-33, fig. 5/1.

85S. J. Mithen, B. Finlayson, S. Smith, E. Jenkins, M. Najjar & D. Maricevié, “An 11600 year-old Communal Struc-
ture from the Neolithic of Southern Jordan”, en Antiquity, n® 85 (2011), pag. 354.

86 T, Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning & M. Chazan (eds.),
Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the Late Prehistoric Near East (Berlin: Ex
Oriente, 2006), pag. 16.

87 M. Ozbagaran, G. Duru, N. Kayacan, B. Erdogu & H. Buitenhuis, “Agikli (and) Musular the 8th Millennium cal BC
Satellite site of Asikl1”, en M. Ozdogan, N. Basgelen & P. Kuniholm (eds.), Neolithic in Central Turkey. New Exca-
vations and New Research (Estambul: Central Turkey Archaeology and Art Publications, 2012), pag. 140.

88 1. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’ in the Middle East”,
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford:
Oxbow, 2020), pag. 304.

89 Veremos que esta divisién, al menos en este estadio de la humanidad, no es en absoluto competitiva; de hecho, es
todo lo contrario.



86

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

a hacer esta reflexion agarrandose de muy fragiles indicios”.?° Puede parecer que esta pre-
caucion es sabia desde el punto de vista académico, pero puede sostenerse que esos indicios
fragiles de los que estamos agarrandonos son nada mas y nada menos que las raices mismas
de la ideologia prehistorica.

En el periodo PPNB que sigue, en Cayonii. Puede detectarse un lento cambio en que la apa-
ricion los graneros anexos a cada casa a partir de la fase de los edificios en forma de parrilla“
en adelante indica “que el énfasis economico pudo haber girado de la produccién y el con-
sumo de la comunidad en su conjunto a la produccién y el consumo de la familia”.! En
efecto, esta reorganizacion parece reflejar una lenta tendencia hacia la autonomia econémica
y marital de los linajes, siguiendo “una segmentacion y separacion de componentes balan-
ceados estructurados en relaciones de los unos con los otros”.?? Posiblemente, este mismo
cambio llevo, en el Catalhoyuk del Neolitico tardio, al surgimiento de “la casa como una
unidad social historica y genealdgica”®® basada en una linea de ancestros. Este desarrollo del
Neolitico tardio, con su fision de la unidad social en familias autonomas, nos permite ver el
cambio y el contraste entre esta fase posterior y la unidad social anterior, organizada en un
patron cerrado y reciproco que, hipotetizamos, era aiin bastante fuerte durante la fase mas
temprana del Neolitico.

Esta evolucion econdmica parece también encontrar evidencia en la genética de la comida
silvestre. El material vegetal del PPNA, aunque permite el manejo humano, sigue sin tener
la morfologia de los vegetales domesticados. La ulterior domesticacion fisica de las fuentes
de alimento, que incluiria eventualmente la domesticacion de los animales, implica que este
modo de produccidn ocasionalmente agrario del PPNA suftrio, hablando en términos relativos,
un aumento en la intensidad durante el PPNB.** Esta tendencia casa bien con la idea de una
produccion comunal débil durante el PPNA que se va intensificando gradualmente a lo largo
del PPNB hasta alcanzar la fragmentacion respecto a los intereses especificos de cada linaje
durante el PN (Neolitico Ceramico)*!, particularmente en lo que atafie a la constitucion de
las dotes o precios de novias, establecidos en animales de pastoreo; se sospecha que estas

9 Agradezco a Ciler Ciringiloglu por haberme llamado la atencién sobre este pasaje. Véase U.-D. Schoop, “The Late
Escape of the Neolithic from the Central Anatolian Plain”, en C. Lichter (ed.), How Did Farming Reach Europe?
Anatolian-European Relations from the Second Half of the 7th through the First Half of the 6th Millennium cal BC
(Estambul: Veroffentlichungen des Deutschen Archéologischen Instituts Istanbul, 2005), pag. 49. )

91J. Yakar, “Defining Social Complexity in Anatolian Communities of Hunter-Gatherer Cultivators”, en M. Ozdogan,
H. Hauptmann & N. Baggelen (eds.), Koyden kente. Yakindoguda ilk yerlesimler 2/ From Village to Cities. Early
Villages in the Near East 2 (Estambul: Arkeoloji Sanat Yayinlari, 2003), pag. 442.

921. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’ in the Middle East”,
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford:
Oxbow, 2020), pags. 49-51.

93 1. Kuijt, “Material Geographies of House Societies: Reconsidering Neolithic Catalhoytik, Turkey”, en Cambridge
Archaeological Journal, vol. 28, n° 4 (2018), pag- 584. Véase también el resto del alegato en este mismo articulo.

94 M. A. Zeder, “The Origins of Agriculture in the Near East”, en Current Anthropology, vol. 52, n° 4 (2011), pag.
230; Willcox y Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing”, pag. 112; Assouti y Fuller, “A Contextual Approach”, pag.
329.



87

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

dotes existian en otros lugares a partir de periodos mas tardios.” Esta evolucion morfologica
de los recursos permite hacer énfasis, una vez mas mediante contraste, sobre el hecho de que
la forma econémica que consiste en el intercambio ocasional, reciproco e igualitario de los
alimentos caracteriza a los grupos de las fases mas tempranas del Neolitico.

Las relaciones de reproduccion

La reciprocidad econdmica parece reflejar los patrones matrimoniales. Entre los cazadores-
recolectores, “es comun que las prescripciones matrimoniales involucren el matrimonio entre
primos cruzados reales o por virtud de la clasificacion, y que involucren [...] el intercambio
entre dos linajes de familias”.”® Los “primos cruzados” son los hijos de un hermano y una
hermana; debido a que la filiacion social viene de un lado, ya sea el paternal o el maternal,
los primos cruzados pertenecen necesariamente a clases distintas, y se espera de ellos que se
casen. Este es solo un ejemplo diciente. Hay muchos mads tipos de alianzas matrimoniales
posibles entre muchos otros subgrupos, pero el principio fundacional exogamico permanece
incambiado en todos los lugares: el cazador no “consume” a su hermana, sino que “consume”
a la hermana de un cazador de la mitad opuesta (de alli la famosa frase sobre el “intercambio
de hermanas”).

Se piensa con frecuencia que el emparejamiento de familiares cercanos fue prohibido para
reducir las complicaciones bioldgicas que proceden del apareamiento consanguineo, pero no
hay ninguna diferencia genética entre un primo cruzado (una pareja sexual prescrita) y un
primo paralelo (una pareja sexual proscrita). El asunto clave de esta distribucion es que la
sana circulacion de parejas sexuales implica no solo la existencia de grupos separados (al
menos dos) sino también la reciprocidad entre estos grupos. Es obvio que esta division social
no esta motivada por la emulacién ni por la rivalidad, sino, muy al contrario, por el bienestar
de la sociedad. “De un matrimonio exogamico, resulta un beneficio social [...]. La ley de la
exogamia es omnipresente [...] Esta es el arquetipo de todas las demés manifestaciones que
estan en la base de la reciprocidad; provee la norma fundamental e inmutable que asegura la
existencia del grupo en tanto que grupo”.’’ El intercambio y la clasificacién social que lo
permite aparecen una vez mas, de manera definitiva, como modos de (re)produccion. La es-
trecha correspondencia infraestructural entre el sistema de parentesco y la economia parece
fortalecer el rol fundamental que juegan la reciprocidad y el dualismo en la ideologia.”®

95 Véase C. Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites in the Anatolian Euphrates basin? A Socio-archaeological
approach to the marital structure of early farming societies”, en Arkhaia Anatolika, n° 2 (2019), pags. 21-50.

9 Walker et al., “Evolutionary History”, pag. 4.

97 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, pag. 551.

98 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, pags. 48-170; Bloch, Marxism and Anthropology, pags. 9-10.



38

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

Con respecto al asunto de la manera en que se reflejan estos principios en la arqueologia,
puede sefialarse que se sospecha que la subdivision interna de las comunidades del Neolitico
Pre-Ceramica A puede haber hallado su continuidad en el sitio arqueoldgico de Cayonii
PPNB (Neolitico Pre-Ceramica B), en el cual existe la posibilidad de que los dos edificios
grandes ubicados al norte de la plaza se hayan destinado a dar vivienda a los ancianos de
cada una de las mitades del grupo. Otro indicio contemporaneo se encuentra en Nevali Cori,
donde hay “dos grupos de casas con distinta orientacion [...] que pueden haber pertenecido
a dos grupos de familias con diferente linaje”,” es decir, a dos grupos de los que cabe esperar
que estén relacionados mediante matrimonios entrelazados permanentemente. Cualquiera
que sea el caso, todas las sociedades de cazadores-recolectores parecen conocer una u otra
forma de clasificacion del parentesco: %’ no parece haber ninguna razon viable por la cual no
debamos esperar un sistema similar de intercambio reciproco de parejas sexuales entre las
comunidades del Neolitico. Esta puede ser la afirmacion que tratan de hacer estas estelas
gemelas en voz alta.

Totemismo

Parece ser comun que haya alguna forma de totemismo entre las comunidades de cazadores-
recolectores, aunque la ausencia de este entre lo San muestra que el totemismo no es univer-
sal.!®! No obstante, muchos de los especialistas citados por Freud, particularmente Frazer,'%?
pensaban que este debio estar bastante extendido en un estadio original de la humanidad que
corresponderia al “comunismo primigenio”. Una vez mas, no hay, a priori, razon alguna para
excluir la posibilidad de su presencia en el Neolitico, segun el fuerte indicio que representa
la composicion de las estelas gemelas. El totem es una especie natural, usualmente un animal,
que se considera como ancestro de un clan o tribu. Los individuos de dicho grupo sostienen
una relacion bastante especifica con esta especie, pesando sobre ellos la prohibicion estricta
de consumirlo excepto una vez al afio durante el ritual conocido como “Intichiuma”, que
busca aumentar magicamente el recurso totémico que queda disponible para el consumo de
la otra mitad del grupo.'® Esta es la proyeccion simbélica de la regla de reciprocidad que
hemos revisado para la produccion (en que el cazador no come de su presa, sino que la caza
para que la consuma la mitad opuesta del grupo) y para la reproduccion (los individuos no se
casan con personas de su propio subgrupo, sino que “producen” nifios y nifias para el

99 Yakar, “Defining Social Complexity”, pag. 443.

100 Ghasarian, Introduction, pag. 31; Walker et al., “Evolutionary History”, pag. 1.

101 A, Testart, “Review of Magic Practices and Rituals in the Near Eastern Neolithic”, en Paléorient, vol. 32, n° 1
(2006), pag. 149; Barnard, Hunters and Gatherers, pag. 46.

102 Véase Freud, Totem et Tabou, pag. 42, nota al pie de pagina 2; en particular, véase Frazer, Totemism and Exo-
gamy.

103 Spencer & Gillen, The Native Tribes, pag. 169.



89

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

“consumo” de la mitad opuesta). Por medio de especies animales, el totemismo puede con-
cebirse como una representacion simbdlica del sistema de parentesco dualista que tiene lugar
en la comunidad. '

Gobekli Tepe, que a veces ha sido visto como un lugar de reuniones entre clanes para grupos
parentelares muy extendidos,'*® casaria bien con la hipdtesis que lo hace corresponder a un
lugar en que tuvieran lugar ceremonias de tipo Intichiuma. De hecho, si llegan a encontrarse
en otros niveles contemporaneos de Gobekli Tepe, como, por ejemplo, en Karahantepe (ya-
cimiento recuperado dentro de un radio de méas o menos 20 kilémetros de Gobekli Tepe;
véase mas abajo), podremos considerar que sus habitantes pudieron componer dicha pobla-

cion. 106

Cito a Hans Georg K. Gebel (comunicacion personal):

La ideologia de la época mas antigua de la Cultura de Gobekli Tepe representa un sistema
sostenido por simbolos que resultaba necesario para facilitar la integracion de un numero cada
vez mayor de grupos [...]. Se alcanzaba el entendimiento mutuo y la resolucion de conflictos
entre grupos que no se conocian entre si mediante convenciones e ideologias fuertes y vincu-
lantes que fueran aceptadas por las comunidades. Uno puede hablar de territorios ideocraticos
mediados por programas de imagenes fijadas.

Con certeza, algiin trasfondo ideoldgico comun jug6 un importante papel de cohesion entre
estas comunidades y, al ver la homogeneidad del programa simbolico presente en todo el
yacimiento arqueoldgico, este elemento de cohesion debio estar relacionado con una concep-
cion isomorfica, especificamente dualista, compartida por todos desde mucho antes de la
construccion de Gobekli Tepe.

Al suponer, como hicieron los excavadores de Gobekli Tepe ademas de otros especialistas, '’
que los animales tallados en las estelas representan totems, resulta que la iconografia neolitica
se ajusta a la analogia totémica. Sin embargo, para Forest!*® esto probablemente no sea asi,
pues los elementos iconograficos se interfieren entre si, complementandose entre si y esta-
bleciendo con los demés elementos relaciones de sinonimia a la manera que se sigue para
transmitir un mensaje, mientras que el totemismo hace clasificaciones en términos puramente

104 Freud, Totem et Tabou, pags. 203-204 y 255-256.

105 K. Schmidt, “Gobekli Tepe, Southeastern Turkey. A Preliminary Report on the 1995-1999 Excavations”, en Pa-
léorient, vol. 26, n° 1 (2001), pags. 52-53; A. Belfer-Cohen & A. N. Goring-Morris, “Recent Developments in Near
Eastern Neolithic Research”, en Paledrient, vol. 28, n° 2 (2002), pags. 143-148; J. Peters & K. Schmidt, “Animals in
the Symbolic World of Pre-Pottery Neolithic Gobekli Tepe, Southeastern Turkey: A Preliminary Assessment”, en
Anthropozoologica, vol. 39, n° 1 (2004), pags. 210-212.

106 C, Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O. Dumankaya (ed.), Pro-
duction and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine Period (Ankara: Bilgin Kiiltlir Sanat yayinlari,
2019), pags. 95-122.

107 Peters & Schmidt, “Animals in the Symbolic World”, pags. 209-212; T. V. Kornienko, “On the Interpretation of
Stelae in the Cult Complexes of Northern Mesopotamia During the Pre-Pottery Neolithic”, en Archaeology, Ethno-
logy and Anthropology of Eurasia, vol. 46, n° 4 (2018), pags. 17-18.

108 Forest, “Le processus de néolithisation”, pag. 134.



90

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

igualitarios. El totemismo por un lado y, por el otro, la transmision de mensajes, asi como la
legislacion, se encuentran en niveles distintos de la estructura ideologica. Sin embargo, no
son incompatibles.!? Por ejemplo, los numerosos animales representados en las estelas pues-
tas a los lados pueden entrar en las advertencias de Forest,!!” mientras que los pocos que se
encuentran en las estelas centrales, completamente solos, pueden estar mas sintonizados con
una clasificacion totémica. Pese a estar intrinsecamente relacionado tanto en forma como en
significado, veremos que las estelas laterales pueden tener un valor simbolico diferente del
de las estelas centrales.

El rico repertorio de animales representado en las estelas laterales es bastante similar al des-
cifrado por Forest en Catalhdyiik: hay bueyes, depredadores y aves psicopompales que sim-
bolizan, respectivamente, la sociedad, la muerte del cuerpo y el transporte del alma.'!!
Gobekli Tepe también tiene muchas serpientes, que son interpretadas como linajes.!'? Estos
mismos elementos geométricos, de los que se cree que simbolizan dos mitades del grupo, o
las parejas sexuales que estas mitades intercambian, también se encuentra en los dos yaci-
mientos arqueologicos de Gobekli Tepe y Karahan Tepe (y en muchos otros): lineas paralelas,
lineas en zigzag, triangulos y cabrios. Las varias estelas laterales podrian representar los sub-
grupos de los cuales estd compuesta la comunidad, unidas entre si por el muro circular de
piedra, que forma una gran unidad autosuficiente en términos matrimoniales. Los animales
no totémicos (y, por tanto, vehiculos para la transmision de mensajes) tallados en esas estelas
podrian sugerir el eterno (femenino) ciclo de la vida (por medio de las serpientes) y de la
muerte (por medio de las aves y los depredadores) que atafiian a estos grupos.'!'? Por otro
lado, si resulta ser que las estelas paralelas centrales simbolizan las partes dualistas (mascu-
linas) de la sociedad (producto del principio femenino), los animales especificos tallados en
esa estelas pueden ser, en efecto, totémicos. Por ejemplo, los zorros en espejo que estan en
las estelas gemelas del area encerrada B'!* representarian a las dos partes inseparables del
mismo clan totémico.'!?

Una mirada sobre el tema bastante entreverado de la mitologia nos permitird una compren-
sion mucho més abarcadora de la naturaleza dualista del totemismo.

109 Testart, Le communism primitif, pag. 510.

110 Bodet, “Deciphering Gobekli Tepe”.

111 Forest, “Catal Hoytik”; J.-D. Forest, “Catal Hoylik et son décor : pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en
J. Guilaine (ed.), Arts et Symbols du Néolithique a la Protohistoire (Paris: Errance, 2003), pags. 41-58.

112 Forest, “Le processus de néolithisation”.

113 Bodet, “Deciphering Gobekli Tepe”.

114 Peters & Schmidt, “Animals in the Symbolic World”, pag. 184.

115 Para un repaso de ejemplos etnograficos comparables, véase Malinowski, Crime and Custom.



91

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

La mitologia

Las especies incluidas en la particion totémica tienen su correspondencia en la mitologia. Los
personajes principales de los mitos de los aborigenes australianos sobre la Epoca Onirica,''
que tienen también una correspondencia con personajes de la mitologia global,'!” estan divi-
didos generalmente en dos tipos: el violador y el contraviolador. Para que pase algo en los
mitos de origen, la regla fundamental (la exogamia) debe ser violada, lo que invariablemente
conlleva una contraviolacion. El extendido mito del dguila (que equivale al cazador, al crea-
dor, al contraviolador) y del cuervo (el carrofiero, el estafador, el violador) ilustra este punto:
el cuervo roba el fuego al aguila (he aqui la violacion) y, en su escape, deja caer el fuego,
permitiendo asi que los humanos se hagan con ¢l y cocinen alimentos. El aguila obtiene su
venganza por mano propia al causar un gran incendio que amenaza con acabar con los hu-
manos (contraviolacion). Algunas variantes de este mito versan sobre el robo del agua (vio-
lacion) que permite la vida pero provoca inundaciones al salirse de control (contraviolacion).
Asi pues, los mitos explican el origen de la sociedad como el resultado de una interaccion
entre dos polos opuestos pero interdependientes.!'® Igual que las religiones mas tardias, la
mitologia busca, a fin de cuentas, salvaguardar el orden social mediante la ideologia.

Forest interpreta los elementos de la iconografia de Catalhdyiik como principios que trans-
miten un mensaje: la vida y la muerte se ubican en los extremos de una linea vertical con dos
mitades exogamicas en una linea horizontal, lineas estas que se intersecan en un patrén de
cruz para permitir la existencia de la comunidad, fungiendo asi como recordatorio de la regla
fundamental: la exogamia.'!® En esencia, este mensaje es el mismo que el que se presenta en
los mitos. La cuestion de si los animales que aparecen en la iconografia de Catalhdyilik —con
su parecido sorprendente con los que aparecen en Gobekli Tepe y en Cayonii pese a las anchas
brechas cronoldgicas y espaciales entre estas— representan directamente personajes miticos
es una cuestion que sigue abierta. Sin embargo, a fin de cuentas, importa poco, pues es pro-
bable que su significado apunte a la misma oposicion entre elementos interdependientes, una
vez mas, como imagen de los subgrupos de la sociedad. Igual que en muchos mitos del
mundo primigenio, puede entreverse una oposicion dualista con cierto grado de seguridad
entre los héroes antitéticos de la mitologia del Neolitico, que son simbolos de una fértil opo-
sicion.

René Girard presenta una interpretacion algo distinta de los primeros mitos y rituales, con-
centrandose en el sacrificio como una catarsis que expulsa las tensiones acumuladas al

116 A, Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur [évolution de ['organisation sociale (Lille: Editions
dela maison de science de 'homme, Université de Lille ITI, 1978); Testart, Le communisme primitif, pags. 390-395.
117 Girard, La violence et le sacré.

118 Testart, Des classifications dualistes, pags. 95y 118-125; Testart, Le communisme primitif, pags. 384-387 y 432-
444,

119 Forest, “Catal HOylik”, pags. 17-21; Forest, “Le processus de néolithisation”, pag. 134.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

interior de la comunidad al endilgarlas a una victima inocente; sin embargo, el objetivo prin-
cipal sigue siendo evitar el riesgo de que la comunidad “dividida” se vuelva “indiferen-
ciada”.!?° La psicologia jungiana también ha tomado nota del caso de las serpientes gemelas
en la mitologia:

Estas son las famosas serpientes Naga de la India antigua; y también las encontramos en
Grecia como serpientes gemelas en el cetro que pertenece al dios Hermes.!?! Un busto tem-
prano de Hermes es un pilar de piedra... En uno de sus lados estan las serpientes entrelazadas
(en el acto de la union sexual) y en el otro hay un falo erecto: podemos sacar ciertas conclu-
siones acerca de la funcion del busto de Hermes como simbolo de fertilidad. [...] Pero Her-
mes es [también] el Pillo..., el que lleva las almas al inframundo y las trae de all.!'*

Las dos serpientes aparecen como linajes dualistas cuya unién, por si sola, puede engendrar
la sociedad.

Ideologia de la sangre

Con base en los datos etnograficos, Chris Knight ef al. han propuesto la existencia, durante

el Paleolitico, de “una division sexual del trabajo estructurada simbolicamente” !

es notorio el recurrente uso del rojo ocre para simbolizar la fertilidad en los rituales de la

en la que

menarquia. Esta interpretacion podria casar a la perfeccion con la reconstruccion que hace

Testart de la mente primigenia, '*

segun la cual la compensacion por la carne manchada de
sangre (de indole masculina) que trae el cazador es el nifio recién nacido (de indole femenina),

también manchado de sangre.

La presencia recurrente de pintura roja en el piso de los edificios especiales a todo lo largo
del Neolitico del Asia suroccidental '?> presta apoyo a la idea de que la sangre jugaba un rol
simbdlico fundamental. En Cayonii, se han detectado rastros de sangre humana (y de otros
animales) sobre la losa de una tonelada que hay en el patio del asi llamado “edificio-cala-
vera”.!?6 Dado lo que sabemos acerca de estas sociedades, particularmente la clasificacion
de estas de acuerdo con sus generaciones, a Forest le parecio probable que esta sangre hubiera
sido derramada en ritos de iniciacion.'?’ La sangre de la circuncision (;simbolizaba esta la

120 Girard, La violence et le sacré, pags. 88-95.

121 Se refiere al caduceo, simbolo de la medicina moderna.

122 Henderson, “Ancient Myths”, pag. 155.

123 C, Knight, C. Power & I. Watts, “The Human Symbolic Revolution: A Darwinian Account”, en Cambridge Ar-
chaeological Journal, vol. 5,n° 1 (1995), pags. 75-114.

124 Testart, Le communisme primitif, pags. 345-475.

125 N. Gokee, Neolitik yasam bi¢iminin yayiliminda kireg tabanh yapilar sorunu (Tesis de maestria, Universidad
del Egeo [Esmirna, Turquia], 2021).

126 M. Ozbek, Cayonti'nde Insan (Estambul: Arkeoloji ve Sanat Yayinlari, 2004).

127 J.-D. Forest, “Le PPNB de Cayonti et de Nevali Cori : pour une approche archéo-ethnologique de la néolithisa-
tion du Proche-Orient”, en Anatolia Antiqua, n° 4 (1996), pags. 1-31.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

primera caza?), equivalente a la de la (primera) menstruacion, '?® puede entenderse como una
separacion entre dos estatus cruciales: no es simplemente una separacion sincronica entre lo
masculino y lo femenino (o entre las respectivas mitades correspondientes), sino diacronica,
entre los consumidores (los nifios) y los (re)productores (los adultos).

Debido a su intima relacién con la vida y la muerte, Testart considera que la sangre jug6 un
rol de sintesis en la ideologia comunista primigenia. Simbolo de orden y vida mientras corre
en el sistema cerrado de las venas (es decir, cuando se respeta la regla exogdmica), la sangre
se convierte en caos y muerte cuando corre por un sistema de venas estropeado (es decir,
cuando se viola la regla exogdmica). Igual que para las figuras miticas (divididas entre vio-
ladores y contravioladores), para las especies naturales usadas en el totemismo (divididas
entre subgrupos sociales) y para la sociedad (dividida en mitades paralelas), la sangre, que
es en si una y la misma, es dividida artificialmente y separada en clases distintas pero mu-
tuamente interdependientes que promuevan su interdependencia mutua y fortalezcan la uni-
dad del todo.

Sintesis

El esquema dualista

Dado que los datos que aqui expongo no son de naturaleza arqueoldgica, tal vez no sea su-
perfluo sintetizar lo que hasta aqui se ha propuesto. La clasificacion dual parentelar de la
sociedad se refleja en la economia y en las estructuras ideologicas, tales como el totemismo,
la mitologia y la ideologia de la sangre. Mas alla de una perspectiva marxista que presentaria
la superestructura social como si esta fuera invariablemente determinada por la infraestruc-
tura econdmica, el parentesco parece dominar las relaciones de produccion del comunismo
primigenio, haciendo de la infraestructura reproductiva la raiz misma del dualismo. Sin em-
bargo, como escribe Alan Barnard, “los sistemas australianos difieren de otros sistemas uni-
versales en el hecho de que la universalidad de los australianos no estd confinada al
parentesco”, sino que esta “estrechamente conectada con el totemismo y con otros aspectos
de la cosmologia [que] divide el universo —la naturaleza y la cultura por igual— en categorias
con nombres [que] representan un concepto de orden mundial en que el parentesco es solo
una parte”.'?° Por tanto, parece que lo que determina el parentesco, asi como todas las demas
estructuras, es, de hecho, el principio exogamico, que debe ser concebido como el patroén
impuesto a todo el tejido social, y que lo atraviesa. Los duos opuestos del mundo natural,
como masculino/femenino, sol/luna, invierno/verano, agua/fuego, seco/mojado o vida/muer-

128 . Doyle, “Ritual Male Circumcision: A Brief History”, en Journal of Royal College of Physicians of Edinburgh,
n® 35 (2005), pag. 280;
129 Barnard, “Universal Systems”, pags. 78-79.



91

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

te le son dados a los humanos, que los usan como simbolos para expresar y justificar la Ginica
oposicion sobre la que tienen algin control: la division de la sociedad misma en linajes exo-
gamicos, o mitades. En otras palabras, igual que haran los sistemas religiosos posteriores, '*°
aqui se movilizan los conceptos del cosmos, mediante sus propias oposiciones eternas y fe-
cundas, para promover la perpetuacion de la fragil oposicion entre linajes y subclanes, de
manera que se reproduzca el orden de la sociedad como un todo. Es esta division exogdmica
tan abarcadora la que Testart llama “esquema dualista”,'3! y la que, segtin intento mostrar,

existia atin de forma muy vivida en el Neolitico.

El simbolismo dualista del Neolitico

Parece ser que la gente del Neolitico escogia, como simbolo para representar el concepto de
exogamia y de dualismo, oponer dos estelas paralelas. Dado que hay estelas gemelas presen-
tes en un gran numero de yacimientos arqueolégicos,'>? pareciera ser que las comunidades
del Neolitico temprano sentian la necesidad, tal vez mas que las del Paleolitico, de recordar
e imponer este principio. {Es posible ser mas precisos con respecto al mensaje transmitido y
a las causas de la monumentalidad que se le daba, en ese momento histoérico preciso, a un
principio tan inmemorial?

La estela como simbolo del linaje

Alexis McBride propuso que, en el edificio comunal de Neval1 Cori —dedicado a reuniones,
si hemos de explicar las bancas alineadas junto a la base del muro que lo rodea—, las estelas
antropomorficas alli insertadas entre las bancas son “participantes” de las reuniones, junto
con los humanos de carne y hueso que se sentaban ahi.!** Esto tiene sentido, pero la vertica-
lidad de la estela debe también tener un significado. Segtin muchos investigadores, '** 1a es-
tela representa una linea genealdgica de ancestros relacionados entre si a lo largo del tiempo,
es decir, la estela representa un linaje construido generacion tras generacion. Esta interpreta-
cion se apoya en un buen acervo de observaciones etnograficas: en el noroccidente de Amé-
rica, los “postes totémicos, los postes de las casas, los postes memoriales [...] registran el

130 Forest, Mésopotamie.

131 Testart, Le communisme primitif, pags. 207-218 y 477-515.

132 Bodet, “Twin Steles”.

133 A, McBride, “Performance and Participation: Multisensual Analysis of Near-Eastern Pre-Pottery Non-Domestic
Architecture”, en Paléorient, vol. 39, n° 2 (2013), pag. 54.

134 Forest, “Catal Hoylik”, pag. 7; Kornienko, “On the Interpretation”, pag. 17; Jeunesse, “Elite House?”, pag. 54.



95

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

linaje de cada hogar”.!* Esta continuidad sin fin que caracteriza a los linajes puede ser la
razon por la cual ciertas estelas neoliticas eran reutilizadas en el mismo lugar, fase tras fase, !>
mientras que otras eran enterradas o sometidas a destrucciones rituales.

Que las estelas periféricas sean vistas como representaciones de linajes implica que cada
circulo represente un grupo social mas grande, como una tribu o un clan, dividido en varias
subsecciones; de una u otra forma, a esta idea han recurrido varios autores.'?” Ademas de
representar el ciclo de la vida y la muerte, puede que el muro circundante de los encerramien-
tos de Gobekli Tepe establezca un enlace entre los linajes a manera de un circulo eterno de
intercambios maritales, en una materializacion en piedra de un “tipo generalizado” de patron
de parentesco!*® en que un linaje A entrega una pareja sexual al linaje B, el linaje B al linaje
C, el linaje C al siguiente, y asi hasta entregar una pareja sexual al linaje A.'*° Si esto es asi,
habria entre cuatro y doce subsecciones por cada tribu. Es interesante que el nimero de sub-
grupos escogidos por Freud a la hora de presentar la sociedad totémica tipica sea el doce. !
Como fuere, estas estelas periféricas asi interconectadas simbolizarian, igual que los témenos,
una transicion entre el mundo real y la esfera de la abstraccion pura, que, segiin veremos en
un momento, parece escenificarse en el centro mismo del circulo.

La relacion reciproca

Las estelas periféricas y las centrales tienen la misma estructura monolitica y la misma mor-
fologia, aunque las primeras son mas pequefias y de factura menos esmerada. Para el pro-
grama simbolico en cuestion, es probable que constituyan un significante relacionado a un
significado, pero en escalas distintas. Si las estelas periféricas representaran linajes especifi-
cos que componian la comunidad, las estelas gemelas puestas en el centro representarian dos
linajes paralelos, pero dispuestos asi en un nivel puramente conceptual. Es como si transmi-
tieran una idea abstracta, una alegoria de la norma exogamica y del principio activo (es decir,
femenino) de la fertilidad. Las estelas gemelas —paralelas, isomorficas y enfrentadas— pare-
cen expresar una relacion bilateral caracterizada por una fuerte simetria en que cada subgrupo

135 E,. B. Banning, “So Fair a House: Gobekli Tepe and the Identification of Temples in the Neolithic of the Near East”,
en Current Anthropology, vol. 52, n° 2 (2011), pags. 519-560.

136 T, Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning & M. Chazan (eds.),
Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the Late Prehistoric Near East (Berlin: Ex
Oriente, 2006), pags. 15-24.

137 Belfer-Cohen & Goring-Morris, “Recent Developments”; Yakar, “Defining Social Complexity”, pag. 438; Hodder,
“From Communal to Segmentary”, pag. 50.

138 Véase Lévi-Strauss, Les structures élémentaires; para una introduccion en inglés a la obra de Lévi-Strauss, véase
el articulo de la Enciclopedia Britannica sobre teorfa de alianzas (Alliance Theory). Una provocadora interpretacién
de su trabajo es la propuesta por Barnard, “Universal Systems”.

139 C. Bodet, “Kinship Patterns as a Doorway to Apprehend the Symbolic and Social Structure of Gobekli Tepe Com-
munities”, en Ethneo, vol. 3,n° 2 (2012), pags. 1-17.

140 Freud, Totem et Tabou, pag. 51.



96

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

s, a un mismo tiempo, el emisor y el receptor de una transaccion marital. Como trasfondo
de la norma exogamica, la composicion de Gobekli Tepe pareciera expresar el tipo de rela-
cién social que acarrea consigo la exogamia, una relacion de reciprocidad pura.'*! Parafra-
seando a Lévi-Strauss, el principio dualista es, en si mismo, solo una modalidad del principio
de reciprocidad.'4?

Este énfasis en la relacion reciproca parece ser obstaculizado precisamente por el hecho de
que las estelas gemelas no entran en relacion una con otra, tal como pasa con las lineas para-
lelas pintadas en los pisos (lineas estas que también recuerdan los linajes). La relacion entre
las estelas se sugiere en otros lugares: una banca baja, un leve borde de arcilla o un conjunto
de baldosas en el borde, en los yacimientos arqueologicos de Qermez Dere, Beidha, Cayonii
(el “edificio-calavera”), Musular y en el encerramiento A de Gobekli (E PPNB).!*3 En los
encerramientos de Gobekli III, puede decirse que las estelas gemelas estdn conectadas entre
si por el suelo, la madre Tierra, cuya importancia para el concepto de fertilidad ya hemos
visto. La falta misma de cualquier conexion obvia entre las estelas paralelas implica exacta-
mente lo contrario: reflejando perpetuamente a la otra (asi como a las decoraciones —;toté-
micas?— talladas en ellas), cada una no es sino la contraparte permanente de la otra, y, en sus
fundamentos mismos, cada estela depende de la otra para existir. La relacion intrinseca entre
las dos estelas es obvia precisamente por su ausencia.

De manera directa, la composicion pareciera decir: una mitad es el espejo de su contraparte,
y solo las dos juntas como socios iguales de un intercambio marital pueden engendrar la
sociedad en su conjunto, que, a su vez, solo puede existir dividida en partes iguales e intrin-
secamente atadas entre si. Pero si las estelas gemelas representan una esfera abstracta de la
simbolizacion con tanta majestuosidad es precisamente porque esta nociéon no es simple-
mente una alegoria: debe entenderse la reciprocidad como la ley que gobierna la conducta
social. En otras palabras, el mensaje transmitido por la composicion de las estelas gemelas
parece ser el siguiente: “la reciprocidad marital debe ser respetada por el bien de toda la
sociedad”. Mas adelante, veremos la razon por la cual esta norma antediluviana se revistio
de una urgencia monumental en el Neolitico.

141 Forest, Mésopotamie, pag. 29.

142 [ évi-Strauss, Les structures élémentaires, pag. 97.

143 Respectivamente, Watkins, “Architecture”; C. A. Makarewicz & B. Finlayson, “Constructing Community in the
Neolithic of Southern Jordan: Quotidian Practice in Communal Architecture”, en PLoS ONE, vol. 13, n° 6 (2018),
art. €0193712; A. Erim-Ozdogan, “Cayonii”, en M. Ozdogan, N. Basgelen & P. Kuniholm (eds.), The Neolithic in
Turkey, The Tigris Basin (Estambul: Archaeology and Art, 2011), pag. 208; Ozbagaran, “Agikl’”; Schmidt, “Gobekli
Tepe”, pag. 50.



07

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

Las estelas gemelas como simbolo de la regeneracion fértil

Primero, completemos nuestra reflexion sobre el sorprendente hecho de que la ubicacion mas
central de toda la composicion de Gobekli Tepe (véase también Jerf el-Ahmar) es el espacio
vacio, dejado asi de forma cuidadosa, entre las dos estelas gemelas (véase la figura 4). Este
espacio vacio debia estar lleno de significado a ojos de la audiencia. En Catalhdyiik, vimos
que dos pilares simbolicos estaban conectados por las extremidades de una figura femenina
que daba luz a un toro (esto es razdn suficiente para ver esta representacion como una repre-
sentacion metaforica y no como una escena realista). Una vez mas, segun Forest, esta no es
una mujer, sino la personificacion del principio de regeneracién que engendra a la socie-
dad.!'** Siguiendo esta misma linea de pensamiento, el espacio entre las dos estelas gemelas
de Gobekli Tepe puede ser entendido como un umbral hacia la vida (;una vulva simboélica?)
y hacia la muerte (una boca simbdlica en accion de tragar), debido a que es una representacion
de la vagina dentalia, la vagina dentada, un principio mitoldgico femenino muy extendido
que, entre varias sociedades tradicionales, simboliza tanto la regeneracion como la destruc-
cion. '

Este principio invisible de la regeneracion de la sociedad y de todas las formas de vida seria
entonces puesto en accion por la interaccion mutua existente entre las mitades exogamicas,
representadas por los dos monolitos. Esta es una ilustracion practica de la afirmacion de Tre-
vor Watkins de que “la arquitectura es un modo especialmente poderoso de almacenamiento
exterior de la simbologia”.!*® Estos simbolos transmiten un significado especifico. Las este-
las gemelas del Neolitico parecen afirmar: “el eterno ciclo de la vida y la muerte puede ser
puesto en accion solo por el principio de la reciprocidad pura”. Semejante capacidad de abs-
traccion en la prehistoria solo puede resultar sorpresiva a los que albergan prejuicios etno-
céntricos.

McBride sugiere que puede habérsele exigido a los participantes de un ritual o ceremonia
que caminaran entre las estelas centrales de Gobekli Tepe.'*” Esta idea merece que le preste-
mos atencion. Este espacio en particular, interpretado aqui como el principio de regeneracion
de la vida y la muerte, seria, en efecto, el lugar ideal por el cual hacer pasar a los adolescentes
durante su ceremonia de iniciacion, siendo concebida la iniciacidon, en muchas sociedades,
como la muerte del nifio y su renacimiento como adulto.!'*® Segin Max Weber, los

144 Puede hallarse un resumen de esta posicion en inglés en Bodet, “Kinship Patterns”, pag. 7, y en Bodet, “Why are
there no Neolithic Mega-sites”, pags. 149-151.

145 Forest, “Catal Hoylik”, pdg. 22; Sonja Ross, “A Cultural Phenomenon: The Vagina Dentata Motif — Post Scriptum.
Review of Current Discussions with a Look Back at a Contribution from 1994”, en Academia Letters, art. 3509.

146 Watkins, “The Origins of Household”, pags. 21-22.

147 McBride, “Performance and Participation”, pag. 59.

148 C, Weiss, “Motives for Male Circumcision among Preliterate and Literate Peoples”, en The Journal of Sex Re-
search, vol. 2, n° 2 (1996), pags. 69-88; Henderson, “Ancient Myths”, pags. 120-121; J.-D. Forest, “Le PPNB de



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. 2. | (primer semestre. 2025). pags. 70 116.
| pag,

aristocratas iniciados de India y China se llamaban a si mismos los “nacidos dos veces”.!*

El vinculo entre dualismo, totemismo e iniciacion encuentra mas apoyo en el hecho de que,
para hacerse cazadores, los aborigenes australianos jovenes eran iniciados sistematicamente
por la mitad opuesta de sus comunidades. Esto mismo es cierto para los funerales y las cere-

monias de intichiuma, '30Viii

98

Figura 4. Espacio vacio entre las estelas gemelas del encerramiento D. © Deutsches Archéolo-
gisches Institut, Gobekli Tepe Projekt. Fotografia n® GT10_AnID_5807, tomada por Nico Be-
cker. Cortesfa del Deutsches Archaologisches Institut.

La regeneracion también puede ser el principio predominante desplegado en las cavernas
franco-cantabras, que también son un lugar ideal para las ceremonias de iniciacion. En ese
caso, las pinturas rupestres prestarian su ayuda “magica” a estos principios al ofrecer la re-
presentacion del “vientre de la Madre Tierra”,'®! siendo este ultimo también un leitmotiv en

lo que Carl Gustav Jung ha llamado el “inconsciente colectivo”. También puede trazarse una

Cayont et de Nevali Cori : pour une approche archéo-ethnologique de la néolithisation du Proche-Orient”, en Ana-
tolia Antiqua, n° 4 (1996), pags. 1-31.

149 M. Weber, Sociologie des religions (Paris: Gallimard, 1996).

150 Testart, “Game Sharing Systems”, pag. 299.

151 Henderson, “Ancient Myths”, pags. 146-153.



99

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

analogia entre ese yacimiento arqueoldgico y la costumbre turca hallada aun hoy en Hidire-
llez de dibujar bebés y cunas sobre la tierra o la arena durante la primavera, es decir, cuando
la naturaleza vuelve a la vida, para mejorar la fertilidad.'>? La creencia de que la mera repre-
sentacion de los simbolos tiene un poder “magico” activo es una creencia universal: es la
misma creencia que se pone en practica cuando los cristianos cuelgan una cruz en sus casas
o cuando los musulmanes ponen en ellas una fotografia de la Meca. Esta creencia (y no la
improbable creencia en una deidad) explicaria también por qué tantas estatuillas femeninas
rusticas, que representan esta misma alegoria de la fertilidad, eran tan comunes en d&mbitos
domésticos tanto en el Levante como en el centro de Anatolia,'>® igual que tantas estatuillas
en forma de Ty del tamafio de una mano que se han hallado en el area de Sanliurfa.'>** La
existencia de esa misma creencia universal explicaria por qué los encerramientos simbolicos
de los yacimientos arqueolégicos de Gobekli Tepe, Nevali Cori, Sefertepe, Karahantepe,'>
e incluso otros ubicados lejos de estos, como los de Cayonii, Qernez Dere (en la cuenca del
alto Tigris), Jerf el Ahmar (en Eufrates Medio) y Beidha (en Jordania), fueron enterrados
cuidadosamente al ser abandonados: 3¢ podemos hipotetizar que esto se hizo para preservar
el principio activo de la fertilidad que estos lugares encerraban.

Epilogo

Una causa probable de la monumentalidad

Llegados a este punto, hay que poner esta investigacion en su contexto socioecondmico, y
contestar asi una ultima pregunta de relevancia: ;por qué semejante monumentalidad, espe-
cialmente si, como discutimos antes, el concepto asi expresado ya habia tenido un lugar fun-
damental por decenas de milenios?

Debemos volver a la idea de que, pese a su “universalidad”,'®’ la division de la sociedad en
subgrupos no estd fundada en la organizacion natural de los hombres, sino que es un producto
social. Este hecho implica que nada en el mundo natural puede garantizar el respeto de la

152 Para una justificacién etnografica mas profunda de esta idea, véase el siguiente video de mi autorfa:
https: //www.youtube.com /watch?v=hT13eGowTqM (acceso del traductor: 22 de junio, 2025). El video esta en
turco.

153 Cauvin, Naissance, pags. 46-49.

154 Hodder, “From Communal to Segmentary”.

155 F, K. Moetz, B. Celik, “T-Shaped Pillar Sites in the Landscape around Urfa”, en R. Matthews & J. Curtis (eds.),
Proceedings of the 7th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. I (Wiesbaden: Ha-
rrassowitz Verlag, 2012), pags. 695-709.

156 Esto puede seguir considerandose cierto incluso si el enterramiento de Gobekli Tepe fue iniciado por deslizamien-
tos e inundaciones. Véase M. Kinzel & L. Clare, “Monumental compared to what? A Perspective from Gobekli Tepe”,
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford:
Oxbow, 2020), pags. 29-48.

157 Malinowski, Crime and Custom; Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, pags. 29 y 49.



https://www.youtube.com/watch?v=hTl3eG6wTqM

100

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

exogamia, ¢ implica también que su importancia debe ser reforzada permanentemente entre
los miembros de la comunidad, en particular sobre las generaciones que han pasado recien-
temente por la iniciacion.

En las sociedades cazadoras-recolectoras, el matrimonio no hace parte del fuero de la voli-
cion de los individuos, sino que estd codificado por la tradicion y debe ser contraido entre
individuos més o menos relacionados, como entre primos cruzados, por ejemplo.'*® La dis-
tribucion de las parejas sexuales estd, por tanto, regulada de manera que evite una anarquia
peligrosa para la comunidad entera. Una vez asentadas, naturalmente, las comunidades con-
tinuaron esta tradiciéon inmemorial de emparejamiento “prescrito” (o arreglado previamente),
estando cada nueva generacion obligada a quedarse dentro de los limites de la villa de manera
que pudieran apegarse a las reglas de este intercambio sistematico de parejas sexuales. Junto
al hecho de que la vida sedentaria y la actividad agraria llevaron naturalmente a un fuerte

159 el resultado de este sistema de alianzas maritales es que el cre-

crecimiento demogréafico,
cimiento demografico ocurre predominantemente de forma local. Esta regla de alianzas ma-
ritales entre los subgrupos de la tribu es antigua, introspectiva y “de tipo elemental” (sea que
su aplicacion sea “restringida” o “generalizada”), y constituye la causa de la aparicion de los
mega-yacimientos arqueologicos del Neolitico tardio como Catalhdyiik, Halula, Ain Ghazal,
Shu’eib o Basta.!®® Por tanto, si bien en G&bekli Tepe se pone el énfasis simbdlico de manera
monumental sobre la comunidad en su conjunto, en el mucho mas tardio horizonte de Catal-
hoyiik, el interés girdé gradualmente hacia la intimidad de los linajes mismos, ahora auténo-
mos, o, para usar las palabras de Kuijt, hacia “multiples hogares compuestos por una sola

familia”. ¢!

Esta evolucion no transcurrid sin problemas. En familias dedicadas a la actividad agricola, el
hijo primogénito hereda tradicionalmente no solo las tierras, las edificaciones y los animales
de su padre, sino también un poder de decision sobre sus hermanos y hermanas menores,
especialmente con respecto al establecimiento de alianzas. Crecientemente, esto conlleva
choques internos, pues los individuos mas jovenes buscan salir de la dominacién de sus ma-
yores cortando con el grupo, una situacion bien descrita en casos etnograficos compara-
bles.!®? Para Catalhdyiik, Forest presentd una situacion de incongruencia similar, de manera
tal que la actividad agraria permite que haya pequefias unidades productivas

158 [ évi-Strauss, Les structures élémentaires; Walker et al., “Evolutionary History”; Barnard, “Universal Systems”;
Ghasarian, Introduction, pags. 147-174; Bird-David, “Where?”.
159 P, Bellwood, First Farmers: The Origin of Agricultural Societies (Victoria: Blackwell, 2005).

160 Forest, “Catal Hoyiik”; C. Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O.
Dumankaya (ed.), Production and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine Period (Ankara: Bilgin
Kiiltiir Sanat yayinlari, 2019), pags. 95-122. Probablemente, esto también aplica para los mega-yacimientos arqueo-
légicos en otros lugares como los yacimientos de Trypilia, en Ucrania.

161 Kuijt, “Material Geographies”, pags. 565 y 584.

162 M. Sahlins, “The Segmentary Lineage and Predatory Expansion”, en American Anthropologist, n® 63 (1961),
pags. 324-327; C. Meillassoux, Femmes, greniers et capitaux (Parfs: L'Harmattan, 1991), pags. 51-52 y 122-124.



101

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

(correspondientes a familias nucleares) dispersas por el paisaje.'® De hecho, esta organiza-
cion es mucho mas eficiente para el trabajo agrario. Tuvo que acaecer el abandono del sistema
prescrito de alianzas “de tipo elemental” entre individuos relacionados para que apareciera
una solucidn a esta situacion inextricable. De hecho, esto es lo que parece haber ocurrido en
casi todos los lugares maximo en algiin momento entre el afio 6500 a.C. y el afio 6000 a.C.,
o al menos esto sugiere el abandono primero gradual, después total, de todos los mega-yaci-
mientos arqueoldgicos, seguido del establecimiento de alquerias cada vez mas pequefias y
esparcidas, ubicadas alli donde la tierra permitiera el cultivo y la crianza de animales. El gran
yacimiento arqueoldgico de Catalhdyiik Oriental da paso asi al mas pequefio yacimiento ar-
queolédgico de Catalhdyiik Occidental, aunque este tltimo yacimiento arqueoldgico sigue
siendo mas bien grande; el yacimiento arqueoldgico de Musular, relativamente pequeiio, fun-
dado hacia el final de la cultura del yacimiento arqueologico de Asikli, que es, a su vez,
relativamente grande, puede ser un ejemplo mas temprano (del Neolitico tardio) de este
mismo proceso de fragmentacion de los asentamientos. Esta tendencia continuard a todo lo
largo del Eneolitico temprano, y alcanza su apogeo con la cultura Halaf, %4

El tenso contexto social que seria esperable en este caso es crucial para entender la monu-
mentalidad de las estelas de Gobekli Tepe. Los mayores, a cargo de mantener la conducta
moral de la sociedad, estan constantemente recordando, imponiendo y ensenandole a las nue-
vas generaciones de iniciados las antiguas tradiciones, particularmente sobre el intercambio
reciproco de parejas sexuales. Es esperable que los mayores se hayan sentido particularmente
ansiosos con cualquier disrupcion de la circulacion fluida de las mujeres, y hayan tenido
cuidado de evitarla. Por tanto, es probable que hayan buscado contrarrestar la partida de los
mas jovenes y su salida del grupo, y que lo hayan hecho con la ayuda del simbolismo que
hemos visto. De hecho, los mayores de cada subgrupo social, responsables de entregar pare-
jas sexuales al otro subgrupo, no podrian cumplir con esa responsabilidad si los individuos
mas jovenes partieran. Desde su punto de vista, una separacion tal llevaria invariablemente
al surgimiento de esa violencia interna inextirpable que sabemos que tanto asustaba a esas

sociedades.'®

Hipotetizo que el temor a la pérdida del intercambio reciproco y de la cohesion de la comu-
nidad empujé a los mayores a expresar la antigua norma de las alianzas exogdmicas con
mucha mas fuerza y prominencia, ordenando la ereccion de las monumentales estelas geme-
las. Es en este sentido que propongo ilustrar la intuicién de Thomas Zimmerman de que el
programa simbolico de Gobekli Tepe refleja mucho mas un colapso cultural del Paleolitico
que el advenimiento de un nuevo panorama cultural.'*® Como dice Yakar, “es dudoso que el

163 Forest, “Le PPNB de Cayoni”, pag. 5.

164 Forest, Mésopotamie, pags. 27-35.

165 Girard, La violence et le sacré.

166 Véanse T. Zimmerman, “Ein Untergang im Morgenland? Gobekli Tepe als Fallstudie fiir die Vo-llendung und das
Verloschen einer spateiszeitlichen Jager- und Sammlerkultur”, en The Journal of the Oswald Spengler Society, n° 3
(2020), pags. 14-15, y Cauvin, Naissance, pags. 50-55.



102

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

orden sobrenatural del mundo divisado por los cazadores-recolectores mas tempranos haya
sido alterado por completo por nuevos conceptos espirituales. [...] Los repertorios [neoliticos]

de simbolos... parecen tener origen en periodos previos”.'®’

Cito a Gebel: “El establecimiento de semejantes sistemas simbodlicos, o la externalizacion y
canonizacion de los simbolos, no es el resultado de un proceso cognitivo, sino que lo es de
una necesidad basica, es decir, la necesidad de sostener un modo de vida actual lidiando con
los retos sociales e ideoldgicos que van apareciendo entre los agregados sociales de las 1la-
nuras de la Alta Mesopotamia, que van creciendo rapidamente”.!®® Este punto de vista se
aplica muy bien al mio, con la salvedad de que la “necesidad basica” en cuestion sea, princi-
palmente, la necesidad de mantener el sistema de alianzas maritales andando sostenidamente.

Estas estelas monumentales isomorficas, entendidas como la imposicion del respeto por la
antigua norma de la alianza matrimonial reciproca, pueden ser vistas como una forma de
propaganda, erigidas para hacer frente a la amenaza de que el sitio fuera abandonado en una
época en que los linajes domésticos agricolas ganaban autonomia econémica y marital. Estos
miedos “monumentales” estaban efectivamente justificados, pues, pese a todos estos esfuer-
zos, las alianzas elementales quedarian obsoletas ya para el Eneolitico. Necesariamente, esto
implica que las familias nucleares (una pareja casada con sus hijos), habiéndose liberado de
sus familias extendidas, procedieron a involucrarse en tipos “complejos” de matrimonio que
tomaron la forma de “contratos” (alianzas) entre familias extendidas no relacionadas entre si,
probablemente aseguradas por transacciones materiales como el precio de la novia en anima-
les de pastoreo.'®® En semejante contexto, la exogamia se habria visto reducida a la prohibi-
cion del incesto!” y el dualismo habria perdido, naturalmente, su prelacién como principio
de la alianza y, junto con esa prelacion, habria perdido su relevancia ideoldgica. En palabras
de Gebel: “Los esquemas dualistas pueden incluso haberse extinguido en ambientes produc-
tivos tempranos cuando surgieran fuertes principios de ordenamiento relacional que ayudaran
a organizar los linajes o las sociedades de las que son parte, o fueran suficientes para esa

tarea” 171

167 Yakar, “The Language of Symbols”, pdg. 111.

168 H.-G. K. Gebel, “The Territoriality of Early Neolithic Symbols and Ideocracy”, en Neo-Lithics, vol. 2,n° 13 (2013),
pag. 40.

169 Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites?”.

170 Ghasarian, Introduction; Forest, Mésopotamie.

171 H.-G. K. Gebel, comunicacion personal.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

Sintesis

El dualismo como esquema del Neolitico

Arrojando luz sobre los datos arqueoldgicos mediante el uso de nuestro conocimiento sobre
estructuras sociales etnografiadas, aqui intenté revisar la manera en que la Revolucion Neo-
litica transformo6 la sociedad del Paleolitico en una sociedad doméstica agricola. Para esta
tarea, fue de mucha ayuda el analisis del simbolismo neolitico sobre el que, invariablemente,
se proyectaron los cambios sociales. Esta evolucion estructural se sintetiza en la tabla 1 y en
la figura 5.

Esta investigacion empez6 sobre la premisa de que las sociedades cazadoras-recolectoras no
permiten matrimonios con parejas sexuales externas y, como regla general, se dividen en al
menos dos subgrupos (mitades o linajes) que son resultado directo de la norma universal de
la exogamia; esta division se establece para asegurar la distribucion de parejas sexuales y la
reproduccion de las sociedades cerradas: este punto queda claro con las cientos de sociedades
revisadas por Lévi-Strauss en Las estructuras elementales del parentesco, asi como en varios
manuales de sintesis y en varios articulos sobre la parentela de las sociedades de edades tem-
pranas. !’ Parece que esto se aplica a buena parte del periodo prehistorico, como sugieren las
representaciones simbolicas del Paleolitico medio y alto que se hallan en las profundidades
de varias cavernas. A lo largo del Neolitico mesopotamico y anatolio, esta tradicion perma-
nece en la base de una impresionante serie de representaciones isomorficas, particularmente
en las estelas gemelas. El mensaje que este simbolismo dualista parece transmitir puede
leerse como sigue: “solo la actual relacion marital reciproca entre las mitades (linajes) que
componen la sociedad puede permitir que la sociedad se reproduzca con seguridad”. Ademas
del patron de las parentelas, la reciprocidad incluye todos los demas aspectos de la estructura
social cazadora-recolectora, sobre todo, y primeramente, su economia. Aqui, Testart llega a
la conclusion de que el dualismo generalmente representa un esquema fundamental que de-
termina la composicion estructural e ideoldgica de las comunidades preestatales. Se sugiere
aqui que esta ideologia dualista encuentra su mas fenomenal transcripcion en las monumen-
tales estelas gemelas centrales de Gobekli Tepe, en una época en que esta misma ideologia
dualista estaba en peligro de ser suplantada por el advenimiento de un orden social e ideolo-
gico completamente nuevo, el Sistema Doméstico Agricola, fundamentado sobre linajes agri-
colas auténomos, no relacionados entre si, que organizan alianzas maritales entre ellos
mismos, con libertad y mediante pagos de dotes matrimoniales. Al difundirse la agricultura
hacia el occidente, y al ser apropiada esta técnica por los grupos cazadores-recolectores lo-
cales, aparece ese mismo énfasis sobre el dualismo en una escala mas modesta, aunque ex-
tendida a todos los contextos domésticos, como en Catalhdyiik. Este sistema social resultante
de linajes autonomos en cuanto a sus alianzas matrimoniales, varios milenios después,

172 Ghasarian, Introduction; Barnard, “Universal Systems”; Walker et al., “Evolutionary History”.



101

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

acabaria agregandose de manera jerarquica en ciudades-estado sobre la base del patron de
diferenciacion de estatus entre hombres y mujeres y entre mayores y jovenes que puede ha-
llarse en la misma familia agricola.!”

En sistemas, un esquema es “un arreglo sistematico a gran escala que tiene el propodsito de
conseguir algiin objeto particular o poner en vigencia alguna idea especifica”.!’** En el caso
de los cazadores-recolectores, este
“arreglo” es la particion reciproca,
Paisolticol parontele y “el objeto particular a conseguir”
- es la regeneracion de la comuni-
dad. El repertorio simbolico de
Gobekli Tepe y de un amplio na-

mero de yacimientos arqueoldgi-
Nortede T EeEE

Mesopotamiaen el ideolégico: COS, lncluldo Catalh()yﬁk, pOdI‘ia

Holoceno dualista simbolismo dualista

Linajes cultivadores del omnipresente

sedentariosy (Gobeki Tepe, mostrar que este esquema sigue en

auténémos Neolitico Catalhdyiik)

vigencia incluso entre los grupos
incipientemente agricolas.

Ahora es posible aclarar un pro-

doméstioas el blema teodrico planteado antes, y

Eneolitico: familia
nuclear, parentela

it afirmar que no es por coincidencia
que podemos reconocer el dua-
lismo en la ideologia de socieda-

Figura 5. El esquema dualista del Neolitico visto como una  des tan distantes geografica,
evolucion de estructuras sociales (grafica de sintesis). La con-
frontacién entre sociedades paleoliticas dualistas y cerradas
(“elementales™) con los crecientes linajes auténomos y agra-
rios del Neolitico desatan una reaccién de conservadurismo  australianos, los magdalenienses,
ideoldgico (conservadurismo monumental: Gobekli Tepe; : : e

omnipresente: Catalhoyiik), pero eventualmente terminan los chinos antiguos, los asidticos

por evolucionar hacia los linajes domésticos abiertos (“com- . S
plejos”) del Eneolitico. mesopotamicos historicos mas

cronolédgica y culturalmente como
los neandertales, los aborigenes

suroccidentales del Neolitico y los

tempranos. Esta convergencia re-
sulta ser 16gica desde un punto de vista estructural cuando reconocemos que la ideologia de
estas sociedades esta determinada en definitiva por relaciones estrictamente igualitarias de
produccion y reproduccion para compensar la escasez de fuerzas productivas. La constitucion
natural humana, débil fisicamente, pero con un altisimo potencial para la comunicacion entre
especimenes de la misma especie, es tal que la supervivencia de la especie depende mayor-
mente del proceso de intercambio entre los individuos. Esta perpetua necesidad de distribuir
los alimentos y las parejas sexuales al interior de los subgrupos de la comunidad y a través

173 Forest, Mésopotamie; Meillassoux, Femmes.
174 Definicién 1, Oxford Pocket Dictionary of Current English. Puede consultarse en Scheme | Encyclopedia.com
(acceso del traductor: 23 de junio, 2025).



https://www.encyclopedia.com/science-and-technology/computers-and-electrical-engineering/computers-and-computing/scheme

105

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

de las generaciones requiri6 de la adopcion de una forma de conducta social basada en la
reciprocidad pura. El dualismo aparece como el resultado ideoldgico (y no como una causa
ex nihilo) en esta cadena de factores causales. Esta es la razon por la cual el dualismo no
deberia ser visto como una mera tradicion cultural que, entre otras mas, acabo preservandose
milagrosamente hasta bien entrado el Neolitico. Puede asumirse que fue “seleccionado so-
cialmente”, en el sentido darwiniano de la expresion (es decir, de manera inconsciente y por
incontables generaciones), por haber provisto a la humanidad con la mejor o unica herra-
mienta para tener una alta probabilidad de supervivencia.

Comunismo pa-
leolitico

Paleolitico tar-
dio, Mesopota-
mia alta y media

Neolitico Pre-
Cer4mica A
(Norte de Meso-
potamia)

Neolitico Pre-
Cer4mica B
(Centro de Ana-
tolia)

Eneolitico (Ha-
laf)

Estructura

econdmica

Caza-recolecta
nomadica

Caza-recolecta
con arcoy flecha

Agricultura pre-
doméstica (Wi-
Ilcox)

Agricultura do-
meéstica (Peters,
Zeder)

Sistema domés-
tico-agricola
(Sahlins)

Relaciones de
produccién

Estmctura
social del pa-
rentesco

Sistema cerrado  Comunismo

de mitades primitivo/pri-
migenio
Clasificatorio Igualitario
(Morgan) (Woodburn)
Formacién de Reciprocidad
linajes comunitaria

Linajes segmen-  Produccién ba-

tados sada en los lina-
jes

Complejo, Producciéon ba-

abierto sada en la jerar-

quia doméstica

Simbolismo
dualista

Neandertal.
Bruniquel

Franco-canta-
brico

Monumental,
Gobekli Tepe

Doméstico,
Catalhoytik

Simbologia ba-
sada en los lina-
jes, Latmos

Etnografia
compatible

Aborigenes aus-
tralianos (Spen-
cer & Gillen)

iKung e Inuit
(Barnard)

Islas Trobriand
(Malinowski)

Baruya (Gode-
lier)175

Gouro (Meillas-
SOUX)

Tabla 1. Evolucidn grosso modo de las estructuras sociales prehistoricas (reconstruccion preliminar).

Evaluacion de la hipétesis

En este punto, debo hacer notar al lector que se ha sospechado que Testart alter6 de varias
maneras los hechos etnogréficos, pese a que esto se habria debido ciertamente al objetivo que
se puso a si mismo al llevar a cabo su trabajo: no el objetivo de describir comunidades espe-
cificas, sino el de descubrir la estructura puramente tedrica que las relaciona entre si. Asi,
pudo reconstruir un sistema social coherente en el que cada estructura (de produccion, de
reproduccion, de ideologia) esta en sintonia absoluta con los demas. La mejor pista sobre la
cual encontrar apoyo empirico en favor de esta reconstruccion tedrica es el hecho de que en

175 Para una traduccion de este estudio al castellano, véase Maurice Godelier, “Cuerpo, parentesco y poder entre los
baruya de Nueva Guinea”, en Cuicuilco: Revista de Ciencias Antropolégicas, vol. 10, n° 31-32 (2023), pags. 73-92.



106

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

todos los lugares, las sociedades reprodujeron con éxito el estilo de vida de los cazadores-
recolectores a todo lo largo del periodo del Paleolitico (es decir, ;por entre uno y dos millones
de afos?). Vimos cémo este éxito se logro mediante la aniquilacion total de los intereses
individuales en favor del beneficio del todo, y que el dualismo ha sido identificado como la
piedra angular de esta construccion social tan impresionantemente coherente. Sin embargo,
la ilustracion definitiva de la posicion central del dualismo en la prehistoria, y sin la cual el
dualismo no podria habérsele ocurrido al autor de este articulo como indicio que ilumine la
ideologia del Neolitico, es el conjunto de las monumentales estelas gemelas centrales de
Gobekli Tepe.

Conclusién

La siguiente cita acerca de la estructura social e ideologica de los aborigenes australianos
parece apropiada para la conclusion de este articulo: “para afirmar que la sociedad es una
totalidad inseparable, fue primero necesario romperla en dos partes, cada una de ellas estre-
chamente dependiente de la otra. Cada parte fue concebida desde el comienzo como parte
del todo”.!7® Es un hecho notorio y afortunado que estas lineas hayan sido escritas cerca de
una década antes de que fuera excavado el yacimiento arqueoldgico de Gobekli Tepe. Hoy,
las estelas gemelas de ese lugar se yerguen como una confirmaciéon monumental de la audaz
intuicion de Testart!’” de que los aborigenes australianos reflejan una extension del trasfondo
ideoldgico del Paleolitico.

Referencias

E. Assouti & D. Q. Fuller, “A Contextual Approach to the Emergence of Agriculture in South-
west Asia: Reconstructing Early Neolithic Plant-Food Production”, en Current Anthropology,
vol, 54, n° 3 (2013), pags. 299-331.

I. 1. Asouzu, lbuanyidanda: New Complementary Ontology: Beyond World-Immanentism,
Ethnocentric Reduction and Impositions (Ztrich: LIT Verlag, 2007).

E. B. Banning, “So Fair a House: Gobekli Tepe and the Identification of Temples in the Neo-
lithic of the Near East”, en Current Anthropology, vol. 52, n° 2 (2011), pags. 519-560.

176 Testart, Le communisme primitif, pag. 478.
177 Testart, “Some Major Problems”.



107

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

A. Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization™, en African Studies, vol. 37, n° 1
(1978), pags. 69-81.

A. Barnard, “From Mesolithic to Neolithic Modes of Thought”, en A. Whittle & V. Cum-
mings (eds.), Going Over. The Mesolithic-Neolithic Transition in North-West Europe (Oxford:
Oxford University Press, 2007), pags. 5-19.

A. Barnard, Hunters and Gatherers: What Can We Learn from Them (Hearing Others’ Voices)
(Londres y Singapur: Balestier Press, 2020).

N. Becker, O. Dietrich, T. Gétzelt, C. Koksal-Schmidt, J. Notroff & K. Schmidt, “Materialen
zur Deutung der zentralen Pfeilerpaate des Gobekli Tepe und weiterer Orte des obermesopo-

tamischen Frithneolithikums”, en Zeitschrift fiir Orient-Archdologie, n° 5 (2012), pags. 14-
43,

J. Beckett, “Marriage, Circumcision and Avoidance among the Maljangaba of Northwest
New South Wales”, en Mankind, n° 6 (1967), pags. 456-464.

A. Belfer-Cohen & A. N. Goring-Morris, “Recent Developments in Near Eastern Neolithic
Research”, en Paleorient, vol. 28, n° 2 (2002), pags. 143-148.

P. Bellwood, First Farmers: The Origin of Agricultural Societies (Victoria: Blackwell, 2005).

L. Binford, In pursuit of the past: Decoding the Archaeological Record (Berkeley: University
of California Press, 1983).

N. Bird-David, “Where have all the kin gone? On hunter-gatherer sharing, kinship and scale”,
en N. Lavi & D. E. Friesem (eds.), Towards a Broader View of Hunter-Gatherers Sharing
(Cambridge: McDonald Institute, 2019), pags. 15-24.

D. Bischoff, “Symbolic Worlds of Central and Southeast Anatolia in the Neolithic”, en F.
Gérard & L. Thissen (eds.), The Neolithic of Central Anatolia (Estambul: Ege Yaynlari,
2002), pags. 237-244.

M. Bloch, Marxism and Anthropology, a History of Relationship (Oxford: Oxford University
Press, 1983).

C. Bodet, “Kinship Patterns as a Doorway to Apprehend the Symbolic and Social Structure
of Gobekli Tepe Communities”, en Ethneo, vol. 3, n° 2 (2012), pags. 1-17.

C. Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O. Du-
mankaya (ed.), Production and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine
Period (Ankara: Bilgin Kiiltiir Sanat yayinlari, 2019), pags. 95-122.

C. Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites in the Anatolian Euphrates basin? A Socio-
archaeological approach to the marital structure of early farming societies”, en Arkhaia Ana-
tolika, n° 2 (2019), pags. 21-50.



108

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

C. Bodet, “Deciphering Gobekli Tepe: The Hidden Potential of Archaeo-Ethnology”, en I
Akkas & M. Karakog (eds.), Ethnoarchaeology Research in Anatolia. From the Prehistoric
Times to the Present (Estambul: Doruk, 2021), pags. 147-165.

C. Bodet, “Twin Steles, Isomorphic Symbolism and the Neolithic Dualist Identity”, en Melis
Uzdurum, Sera Yelozer & Ece Sexgin (eds.), Arkeolojide Kimlikler/Identities in Archaeology
(Estambul: Ege Yayinlari, 2023), pags. 99-122.

P. Bourdieu, Le sens pratique (Paris: Edition de minuit, 1980).
J. Cauvin, Naissance des divinités, Naissance de [’agriculture (Paris: Flammarion, 1997).
M. Cook, 4 Brief History of the Human Race (Londres: Granta Books, 2003).

N. David & C. Kramer, Ethnoarchaeology in Action (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001).

J. H. Dowling, “Individual Ownership and the Sharing of Game in Hunting Societies”, en
American Antropologist, n° 70 (1968), pags. 502-507.

D. Doyle, “Ritual Male Circumcision: A Brief History”, en Journal of Royal College of Phy-
sicians of Edinburgh, n° 35 (2005), pags. 279-285.

E. Durkheim, Les régles de la méthode sociologique (Paris: Presse Universitaire de France,
1937).

A. Erim-Ozdogan, “Cayénii”, en M. Ozdogan, N. Basgelen & P. Kuniholm (eds.), The Neo-
lithic in Turkey, The Tigris Basin (Estambul: Archaeology and Art, 2011), pags. 185-269.

J.-D. Forest, “L’archéologie et 1’ethnologie ou la nécessit¢ de mélanger les genres”, en
Ethnoarchéologie: justification, problemes, limites, Xlle Rencontres d’archéologie et d’his-
toire d’Antibes (Paris: Editions de Association pour la Promotion et la Diffusion des Con-
naissances Archéologiques, CNRS, Juan-les-Pins, 1992), pags. 25-32.

J.-D. Forest, “Catal Hoylik et son décor: pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en
Anatolia Antiqua, n° 2 (1993), pags. 1-42.

J.-D. Forest, Mésopotamie, [’apparition de |’Etat (Paris: Editions Paris-Méditerranée, 1996).

J.-D. Forest, “Le PPNB de Cayonii et de Nevali1 Cori : pour une approche archéo-ethnologi-
que de la néolithisation du Proche-Orient”, en Anatolia Antiqua, n° 4 (1996), pags. 1-31.

J.-D. Forest, “Catal Hoyiik et son décor : pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en J.
Guilaine (ed.), Arts et Symbols du Neolithique a la Protohistoire (Paris: Errance, 2003), pags.
41-58.

J.-D. Forest, “Le processus de néolithisation proche-oriental: pour une archéologie sans fron-
tieres”, en Syria, n° 83 (2006), pags. 125-138.



109

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

J. G. Frazer, Totemism and Exogamy (Londres: MacMillan, 1910).
S. Freud, Totem et Tabou (Paris: Points, 2010).

H.-G. K. Gebel, “The Territoriality of Early Neolithic Symbols and Ideocracy”, en Neo-
Lithics, vol. 2,1n° 13 (2013), pags. 39-41.

C. Ghasarian, Introduction a [’étude de la parenté (Paris: Seuil, 1996).

C. Gibson, How to Read Symbols. A Crash Course in the Meaning of Symbols in Art (Londres:
Herbert Press, 2009).

A. Giddens, Capitalism and Modern Social Theory: an Analysis of the Writings of Marx,
Durkheim and Max Weber (Cambridge: Cambridge University Press, 1971).

R. Girard, La violence et le sacré (Paris: Hachette, 1972).

Maurice Godelier, “Cuerpo, parentesco y poder entre los baruya de Nueva Guinea”, en Cui-
cuilco: Revista de Ciencias Antropologicas, vol. 10, n® 31-32 (2023), pags. 73-92. [Publica-
cion original: Journal de la Societé des Océanistes, vol. 94, n° 1 (1992), pags. 3-24].

N. Gokce, Neolitik yasam bigiminin yayiliminda kire¢ tabanli yapilar sorunu (Tesis de maes-
tria, Universidad del Egeo [Esmirna, Turquia], 2021).

R. Gould, “Beyond Analogy in Ethnoarchaeology”, en R. Gould (ed.), Explorations in
Ethnoarchaeology (Albuquerque: University of New Mexico Press, 1978), pags. 249-293.

M. Granet, La civilisation chinoise. La vie publique et la vie privée (Paris: La renaissance du
livre, 1929).

E. J. Haland, Greek Festivals, Modern and Ancient. A Comparison of Female and Male Va-
lues (Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2017).

S. Hansen, “Phallomorphic Antler Tools”, en B. Hellwing, T. Aliyev, B. Lyonnet, F. Guliyev,
S. Hansen & G. Mirtskhulava (eds.), The Kura Projects: New Research on the Later Prehis-
tory of the Southern Caucasus (Berlin: Dietrich Reiner Verlag, 2017), pags. 269-271.

J. L. Henderson, “Ancient Myths and Modern Man”, en C. G. Jung (ed.), Man and his Sym-
bols (Londres: Dell, 1964), pags. 95-155.

I. Hodder, “Catalhdyiik. A Summary of Recent Work Concerning Architecture”, en B. Sogiit
(ed.), Ahmet A. Tirpan’a Armagan/Festschrift fiir Ahmet A. Tirpan (Estambul: Ege Yayinlari,
2012), pags. 303-314.

I. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’
in the Middle East”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monu-
mentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), pags. 49-51.



110

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres: MacMillan, 1904).

T. Ingold, Hunters, Pastoralists and Ranchers (Cambridge: Cambridge University Press,
1980).

Jacques Jaubert, Sophie Verheyden, Dominique Genty, Michel Soulier, Hai Cheng, Domini-
que Blamart, Christian Burlet, Hubert Camus, Serge Delaby, Damien Deldicque, R. La-
wrence Edwards, Catherine Ferrier, Frangois Lacrampe-Cuyaubére, Francois Lévéque,
Frédéric Maksud, Pascal Mora, Xavier Muth, Edouard Régnier, Jean-Noé€l Rouzaus & Fré-
déric Santos, “Early Neanderthal Constructions Deep in Bruniquel Cave in Southwestern
France”, en Nature, n° 534 (2016), pags. 111-114.

C. Jeunesse, “Elite House or Specialized Buildings?”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A.
Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020),
pags. 53-56.

M. Kinzel & L. Clare, “Monumental compared to what? A Perspective from Gobekli Tepe”,
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the
Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), pags. 29-48.

C. Knight, C. Power & I. Watts, “The Human Symbolic Revolution: A Darwinian Account”,
en Cambridge Archaeological Journal, vol. 5, n° 1 (1995), pags. 75-114.

T. V. Kornienko, “On the Interpretation of Stelae in the Cult Complexes of Northern Meso-

potamia During the Pre-Pottery Neolithic”, en Archaeology, Ethnology and Anthropology of
Eurasia, vol. 46, n° 4 (2018), pags. 13-21.

I. Kuijt, “Material Geographies of House Societies: Reconsidering Neolithic Catalhdyiik,
Turkey”, en Cambridge Archaeological Journal, vol. 28, n° 4 (2018), pags. 565-590.

J.-L. Le Quellec, “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L’exemple des récits anthro-

pogoniques”’, en Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres,
n° 1 (2015), pags. 235-266.

A. Leroi-Gourhan, Les religions de la préhistoire (Paris: Presses Universitaires de France,
1964).

C. Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté (Paris: Mouton de Gruyter, 1967).

D. Lewis-Williams, The Mind in the Cave. Consciousness and the Origins of Art (Londres:
Thames & Hudson, 2002).

C. A. Makarewicz & B. Finlayson, “Constructing Community in the Neolithic of Southern
Jordan: Quotidian Practice in Communal Architecture”, en PLoS ONE, vol. 13, n° 6 (2018),
art. e0193712.



11

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society (Londres: Littlefield, Adam & Co.,
1926).

R. Matthews, The Archaeology of Ancient Mesopotamia. Theories and Approaches (Londres:
Routledge, 2003).

M. Mauss, Essai sur le don. Forme et raison de |’echange dans les sociétés primitives (Paris:
Presses Universitaires de France, 1924).

A. McBride, “Performance and Participation: Multisensual Analysis of Near-Eastern Pre-
Pottery Non-Domestic Architecture”, en Paléorient, vol. 39, n° 2 (2013), pags. 47-67.

C. Meillassoux, Femmes, greniers et capitaux (Paris: L’Harmattan, 1991).
J. Mellaart, Catal Hoyiik, a Neolithic Town in Anatolia (Londres: Thames & Hudson, 1967).

S. J. Mithen, B. Finlayson, S. Smith, E. Jenkins, M. Najjar & D. Maricevi¢, “An 11600 year-
old Communal Structure from the Neolithic of Southern Jordan”, en Antiquity, n° 85 (2011),
pags. 350-364.

D. Mlekuz Vrhovnik, “Approaching Weird: Psychoanalysis and Archaeology of Caves”, en
Accademia Letters, n° 190 (2021), pags. 1-5.

F. K. Moetz, B. Celik, “T-Shaped Pillar Sites in the Landscape around Urfa”, en R. Matthews
& J. Curtis (eds.), Proceedings of the 7th International Congress on the Archaeology of the
Ancient Near East, vol. 1 (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2012), pags. 695-709.

L. H. Morgan, Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Family (Washington:
Smithsonian Institution, 1871).

M. Ozbasaran, G. Duru, N. Kayacan, B. Erdogu & H. Buitenhuis, “Asikli (and) Musular the
8th Millennium cal BC Satellite site of Asikl1”, en M. Ozdogan, N. Basgelen & P. Kuniholm
(eds.), Neolithic in Central Turkey. New Excavations and New Research (Estambul: Central
Turkey Archaeology and Art Publications, 2012), pags. 135-180.

M. Ozbek, Cayénii 'nde Insan (Estambul: Arkeoloji ve Sanat Yayinlari, 2004).

J. Peters, A. von den Driesch, N. Péllath & K. Schmidt, “Birds in the Megalithic Art of the
Pre-Pottery Neolithic Gobekli Tepe, Southeast Turkey”, en G. Grupe & J. Peters (eds.), Feat-
hers, Grit and Symbolism: Birds and Humans in the Ancient, Old and New World (ICAZ 5)
(Rahden y Westfallen: Verlag Marie Leidorf, 2005), pags. 223-234.

J. Peters & K. Schmidt, “Animals in the Symbolic World of Pre-Pottery Neolithic Gobekli
Tepe, Southeastern Turkey: A Preliminary Assessment”, en Anthropozoologica, vol. 39, n° 1
(2004), pags. 179-218.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

A. R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society (Londres: Cohen & West,
1952).

Sonja Ross, “A Cultural Phenomenon: The Vagina Dentata Motif — Post Scriptum. Review
of Current Discussions with a Look Back at a Contribution from 1994”, en Academia Letters
(2021), art. 3509.

M. Sahlins, “The Segmentary Lineage and Predatory Expansion”, en American Anthropolo-
gist, n° 63 (1961), pags. 322-345.

M. Sahlins, Stone Age Economics (Nueva York: Aldine de Gruyter, 1972).

D. Schmandt-Besserat, “Preface and Acknowledgments”, en D. Schmandt-Besserat (ed.),
Symbols at ‘Ain Ghazal — Ain Ghazal Excavation Reports (Berlin: Ex Oriente, 2013), pags.
XXV-XXVI.

K. Schmidt, “Gobekli Tepe, Southeastern Turkey. A Preliminary Report on the 1995-1999
Excavations”, en Paléorient, vol. 26, n° 1 (2001), pags. 45-54.

U.-D. Schoop, “The Late Escape of the Neolithic from the Central Anatolian Plain”, en C.
Lichter (ed.), How Did Farming Reach Europe? Anatolian-European Relations from the Se-
cond Half of the 7th through the First Half of the 6th Millennium cal BC (Estambul: Verof-
fentlichungen des Deutschen Archdologischen Instituts Istanbul, 2005), pags. 41-58.

B. Spencer & F. J. Gillen, The Native Tribes of Central Australia (Londres: MacMillan, 1899).

skeksk

John D. Speth, The Paleoanthropology and Archaeology of Big-Game Hunting. Protein, Fat
or Politics (Nueva York: Springer, 2010).

D. Stordeur, “Jerf el Ahmar et I’émergence du Néolithique au Proche Orient”, en J. Guilaine
(ed.), Premiers paysans du monde (Paris: Errance, 2000).

D. Stordeur, “Symbole et Imaginaire des premicres cultures néolithiques du Proche Orient
(Haute et Moyenne valée de I’Euphrate)”, en J. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithi-
que a la Protohistoire (Paris: Errance, 2003), pags. 15-37.

D. Stordeur, “Les villages et I’organisation des groups au Néolithique précéramique A. L’exe-
mple de Jerf el-Ahmar, Syrie du nord”, en J. L. Fenollos (ed.), Du village Néolithique a la
ville Syro-Mésopotamienne (Ferrol: Universidad da Corufia & Sociedad Luso-Gallega de Es-
tudios Mesopotamicos, 2012), pags. 35-54.

D. Stordeur, M. Brenet, G. der Aprahamian & J. C. Roux, “Les batiments communautaires
de Jerf el-Ahmar et Mureybet horizon PPNA (Syrie)”, en Paléorient, vol. 26, n° 1 (2001),
pags. 29-44.



)

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

A. Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur [’évolution de [’organisation
sociale (Lille: Editions de la maison de science de ’homme, Université de Lille I1I, 1978).

A. Testart, Le communisme primitif I. Economie et idéologie (Paris: Maison des sciences et
de ’homme, 1985).

A. Testart, “Deux modelés du rapport entre ’homme et I’animal dans les systemes de repré-
sentations”, en Etudes Rurales, vol. 107, n° 8 (1987), pags. 171-193.

A. Testart, “Game Sharing Systems and Kinship Systems among Hunter-Gatherers”, en Man,
n° 22 (1987), pags. 287-304.

A. Testart, “Some Major Problems in the Social Anthropology of Hunter-Gatherers”, en Cu-
rrent Anthropology, vol. 29, n° 1 (1988), pags. 1-31.

A. Testart, “Révolution, révélations ou évolution sociale. A propos du livre de Jacques Cau-

vin, Naissance des divinités, naissance de [’agriculture”, en Les nouvelles de |’archéologie,
n° 72 (1998), pags. 25-29.

A. Testart, Des dons et des dieux (Paris: Errance, 2006).

A. Testart, “Interprétation symbolique et interprétation religieuse en archéologie. Exemple
du taureau a Catal Hoyiik”, en Paléorient, vol. 32, n° 1 (2006), pags. 23-57.

A. Testart, “Review of Magic Practices and Rituals in the Near Eastern Neolithic”, en Pa-
léorient, vol. 32,n° 1 (2006), pags. 149-150.

A. Testart, Avant [’histoire. L’évolution des sociétés humaines de Lascaux a Carnac (Paris:
Gallimard, 2012).

M. Verhoeven, “The Birth of a Concept and the Origins of the Neolithic: A History of Prehis-
toric Farmers in the Near East”, en Paléorient, vol. 37, n° 1 (2001), pags. 75-87.

M. Verhoeven, “Ritual and Ideology in the Pre-Pottery Neolithic B of the Levant and Sout-
heast Anatolia”, en Cambridge Archaeological Journal, vol, 12, n° 2 (2002), pags. 233-258.

M. Voigt, “Catalhdyiik in Context: Ritual at Early Neolithic Sites in Central and Eastern Tur-
key”, en L. Kuijt (ed.), Life in Neolithic Farming Communities’Social Organization, Identity,
and Differentiation (Nueva York: Kluwer, 2002), pags. 253-293.

R. S. Walker, K. R. Hill, M. V. Flinn & R. M. Ellsworth, “Evolutionary History of Hunter-
Gatherer Marriage Practices”, en PLoS ONE, vol. 6, n° 4 (2011), pags. 1-6.

T. Watkins, “The Origin of Household in North Mesopotamia”, en K. R. Veenhof (ed.), From
Houses to Households in Ancient Mesopotamia. Papers Read at the 40th Rencontre Assyrio-
logique Internationale, Leiden, July 5-8, 1993 (Estambul: Nederlands Historisch-Archaeolo-
gisch Instituut te Istanbul, 1996), pags. 79-88.



11

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

T. Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning
& M. Chazan (eds.), Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the
Late Prehistoric Near East (Berlin: Ex Oriente, 2006), pags. 15-24.

M. Weber, Sociologie des religions (Paris: Gallimard, 1996).

C. Weiss, “Motives for Male Circumcision among Preliterate and Literate Peoples”, en The
Journal of Sex Research, vol. 2, n° 2 (1996), pags. 69-88.

G. Willcox & D. Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing before Domestication during the
Tenth Millennium cal. BC in Northern Syria”, en Antiquity, n° 86 (2012), pags. 99-114.

M. Wilson, Symbols in Art (Londres: Thames and Hudson, 2020).
J. Woodburn, “Egalitarian Societies”, en Man, n° 17 (1983), pags. 431-451.

J. Yakar, “Defining Social Complexity in Anatolian Communities of Hunter-Gatherer Culti-
vators”, en M. Ozdogan, H. Hauptmann & N. Basgelen (eds.), Kdyden kente. Yakindoguda
ilk yerlesimler 2/ From Village to Cities. Early Villages in the Near East 2 (Estambul: Arkeo-
loji Sanat Yayinlari, 2003), pags. 437-446.

J. Yakar, “The Language of Symbols in Prehistoric Anatolia”, en Documenta Praehistorica,
n° 32 (2005), pags. 111-121.

M. A. Zeder, “The Origins of Agriculture in the Near East”, en Current Anthropology, vol.
52,n° 4 (2011), pags. 221-235.

T. Zimmerman, “Ein Untergang im Morgenland? Gobekli Tepe als Fallstudie fiir die Vollen-
dung und das Verloschen einer spéteiszeitlichen Jager- und Sammlerkultur”, en The Journal
of the Oswald Spengler Society, n° 3 (2020), pags. 7-25.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

Notas del traductor

" En estudios del Neolitico, se hace una distincion entre la etapa neolitica anterior al uso de
ceramica y aquella que le sigue, en que los humanos empiezan a usar utensilios de ceramica.
A su vez, este periodo previo a la ceramica esta dividido en dos partes: uno previo a la do-
mesticacion de animales y en que todas las edificaciones tienen formas basadas en el circulo,
y otro en el que se domestican animales y las edificaciones tienen formas cuadradas, ademas
de hallarse algunas edificaciones de dos plantas. PPNA se refiere al primero de estos periodos,
y corresponde a las siglas en inglés de Neolitico Pre-Ceramica A (Pre-Pottery Neolithic A).
Me he abstenido de usar siglas en castellano (es decir, NPCA) porque el uso de PPNA puede
considerarse ya como un término técnico relativamente unificado a través de varios idiomas.
Por ultimo, hay que dejar claro que esta distincion atafie originalmente a los estudios sobre
asentamientos prehistoricos del Levante y de Anatolia.

Con respecto a las notaciones III (A-H), se refieren a la fase de poblacioén del asentamiento
de Gobekli Tepe. El periodo durante el cual este estuvo poblado se divide usualmente en ocho
fases. En estas “fases” se fueron construyendo estructuras cerradas de piedra. Estas estan
catalogadas con letras del alfabeto. El autor habla aqui de las estructuras cerradas A, B, C, D,
E, F, Gy H, que corresponden a las que existian ya en la fase III.

i En arqueologia, “horizonte” es un término técnico que designa un nivel sociocultural cla-
ramente diferenciado en una secuencia cronoldgica, y que puede estar relacionado con la
sucesion estratigrafica del suelo en el yacimiento arqueoldgico, aunque no siempre lo esta.
El lector interesado puede remitirse a William Andrés Posada Restrepo, “Estratificacion y
horizonizacion en contexto: Breve reflexion sobre los conceptos, principios y operatividad
del estudio de suelos y estratigrafia en las areas de campo en arqueologia”, en Boletin de
antropologia de la Universidad de Antioquia, vol. 21, n° 38 (2007), pags. 275-291.

i E] autor evita aqui el uso de “primitivo”, que coincide con el francés “primitif* que usa
Alain Testart en su investigacion. En lugar de usar el inglés “primitive”, el autor usa en este
punto el inglés “primeval”, cuya traduccion directa es “primigenio”, no “primitivo. Dada la
inmensa carga de la palabra “primitivo” en la antropologia y la historia, y la importancia del
debate alrededor de esta palabra, la escogencia es significativa. Respetamos en este punto la
escogencia del autor al traducir “primitif” al inglés, aunque debemos notar la relacion directa
entre el francés “primitif” y el castellano “primitivo”.

¥ Los !Kung San son un pueblo de Africa del sur que habitan algunas zonas del desierto de
Kalahari, entre Botswana, Angola y Namibia.

v La acepcion de cross-cousin, la palabra que tradujimos aqui como “primos cruzados”, en el
diccionario Merriam-Webster es bastante especifica: una pareja de primos cruzados es una
pareja de primos, especialmente si son de sexo opuesto, que son hijos, respectivamente, de
un hermano y una hermana.

v Esta expresion atafie especificamente a las fases estratigraficas del asentamiento de Cay®onii.
En este asentamiento, la fase de las “plantas/pisos en forma de parrilla” sigue a la fase de las
cabanas y antecede a la fase de los grandes pisos pavimentados. La fase de los pisos en forma
de parrilla se refiere a pisos zanjados pertenecientes a unidades habitacionales cuadradas, lo
que representa una innovacion frente a las unidades habitacionales circulares de la fase de
las cabafias. Esta fase corresponde a los afios 9400-9100 a.C. Para una fuente en inglés, véase
Jessica Pearson, Matt Grove, Metin Ozbek & Hitomi Hongo, “Food and Social Complexity
at Cayonii Tepesi, Southeastern Anatolia: Stable Isotope Evidence of Differentiation in Diet


jmmon
Sello


116

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. 70 116.

According to Burial Practice and Sex in the Early Neolithic”, en Journal of Anthropological
Archaeology, n° 32 (2013), pags. 180-189, especificamente la tabla 1, pag. 182.

vii Tgual que en el caso de las fases neoliticas del PPNA y el PPNB, mantenemos aqui las
siglas en inglés de PN, que equivalen a Pottery Neolithic.

vili | as ceremonias de intichiuma son ceremonias especificas observadas entre los Arunta del
centro de Australia por diversos etndgrafos y comentadas por antropdlogos cldsicos como
James Frazer y Bronislaw Malinowski.

X Sanliurfa es una region ubicada en el extremo suroriental de Anatolia, cerca del Levante,
hoy dentro de las fronteras de la actual Republica de Turquia.

* La palabra “esquema” en espaiol tiene el significado exclusivo de estructura u organizacion,
primordialmente visual, y designa mas que todo un arreglo de significados. En inglés,
“scheme” denota no solo una estructura, sino un plan u orden que busca conseguir algo. En
este articulo, el original “scheme” tiene claramente el sentido de una estructura conceptual
circunscrito por completo a una interpretacion estructural de la definicién aqui ofrecida, pese
a que el Oxford Pocket Dictionary of Current English ofrece un ejemplo que se refiere a la
puesta en marcha de un plan. En efecto, el OPDCE incluye en la misma definicion del autor
el siguiente ejemplo: “a clever marketing scheme”. En este fragmento, la presencia de la
palabra clever (astuto, inteligente) demuestra que la definicién no tiene en mente un signifi-
cado tan estructural como el de la interpretacion del autor o como el de la palabra “esquema”
en castellano. Dicho esto, y siendo el autor un francéfono nativo, el traductor se ha inclinado
por seguir la interpretacion del autor de la palabra scheme, y usar el castellano “esquema”,
que designa muy bien el hecho de que aqui nos referimos a un esquema conceptual: el de la
ideologia dualista del Neolitico anatolio que puede verse particularmente en el yacimiento
arqueologico de Gobekli Tepe.


jmmon
Sello


17

oAz

El control del estado en la teoria politica
de Hamas y de la Yihad Isldmica Palestina

Publicacién original:

Religions, vol. 12, n° 11 (2021), art. 1010

ERIK SKARE

Introduccién

6mo reacciond la oposicion islamista palestina —compuesta por Hamds' y por la
. Yihad Islamica Palestina (YIP)— ante el inicio de los Acuerdos de Oslo y ante el
C establecimiento de la Autoridad Nacional Palestina (AP)? En su mayoria, los es-
tudios existentes se han concentrado en la reaccion violenta de estos grupos que
sigui6 al inicio del proceso de paz, enfocando la discusion sobre estos dos grupos como si
fueran saboteadores o semi-saboteadores de ese proceso.! También en su mayoria, se ha

Traduccién al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisién de la traduccién: Jessica Paola Barrios Nava-
rro y Daniel Styven Lépez Nivia.

Esta investigacion fue financiada por el programa de investigacién e innovacién Horizon 2020 de la Unién Europea.
Numero del estipendio: 870724.

El autor quisiera agradecer aqui al personal del Instituto de Estudios Palestinos (Institute for Palestine Studies) y a
Benedict Tobiassen por hacerme llegar una copia del libro La transformacion democratica palestina, de Jamal
Mansur, ademés de agradecer a los editores académicos y a los revisores andnimos por sus comentarios constructivos.
Estos fueron de mucha ayuda.

1 Por ejemplo, véanse Shaul Mishal & Avraham Sela, The Palestinian Hamas: Vision, Violence, and Coexistence
(Nueva York: Columbia University Press, 2006), pdgs. 67-68; Dipak K. Gupta & Kusum Mundra, “Suicide Bombing
asa Strategic Weapon: An Empirical Investigation of Hamas and Islamic Jihad”, en Terrorism and Political Violence,



18

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

ignorado la produccion literaria de la oposicion islamista, que florecio a partir de los cambios
paradigmaticos de la década de 1990, asi como la contribucion de estos grupos al pensa-
miento politico palestino, y ello pese a que el prospecto de un autogobierno palestino hizo
que Hamas y la Yihad Islamica Palestina se vieran confrontados por preguntas fundamentales
sobre la organizacion social, la gobernanza politica y la legalidad de la democracia.

La urgencia de estas preguntas se ve ilustrada por el libro La transformacion democratica
palestina (al-Tahawwul al-Dimugrati al-Filastini), escrito en 1999 por Jamal Mansur, un
miembro cisjordano de alto rango de Hamas, y por la publicacion de la conferencia “Funda-
mentalismo y secularismo” (“al-Ustliyya wa-1-‘Ilmaniyya”), dictada por Fathi al-Shiqaqi,
antiguo secretario general de la Yihad Islamica Palestina, en 1995. En efecto, estos dos textos
no constituyen, en realidad, una intervencion polémica contraria al proceso de paz ni a la
solucion de dos estados. Por el contrario, estos textos comunican una profunda preocupacion
con el giro autoritario de la Autoridad Palestina y por la organizacion prospectiva de la futura
sociedad democratica palestina. Tanto Mansur como al-Shiqaqi se embarcan, pues, en una
discusion sobre la organizacion justa de la sociedad y sobre las amenazas del autoritarismo.

Estos dos textos son importantes porque parecen ser relevantes para sus movimientos politi-
cos respectivos. Los lideres de la Yihad Islamica Palestina, como Anwar Abu Taha, por ejem-
plo, corroboran la importancia de los puntos de vista del difunto al-Shiqaqi y muestran que
existe, efectivamente, una narrativa dentro del movimiento, aunque esta no haya sido cano-
nizada a través de la produccion literaria.> De manera similar, Yusuf Rizqa, antiguo ministro
de informacidén de Hamas, ha referenciado a Mansur al presentar una concepcion del estado
y de la organizacidn social que es casi idéntica a la de este para aclarar cudl es la posicion
actual de Hamas.> También es importante llevar a cabo el analisis de estos dos textos porque
estos arrojan luces sobre el hecho de que los dos movimientos estdn de acuerdo sobre la
democracia y sobre los mecanismos democraticos, pero difieren fundamentalmente en su
entendimiento de la tradicion isldmica y en su acercamiento al estado y al rol que este juega
en el aseguramiento o el evitamiento de la justicia. Mientras que Mansur cree en un estado
fuerte que funcione como garante de la preservacion de los valores islamicos, al-Shiqaqi per-
cibe, por el contrario, que el estado es la mayor amenaza contra los valores islamicos. Aunque
hay un deseo implicito por la obtencién del poder en el analisis de Mansur, la Yihad Isldmica
Palestina en general y particularmente al-Shiqaqi muestran dudas, e incluso sospechas,
acerca del estado por su influencia corruptora. Mientras que Mansur cree en la factibilidad
de civilizar al estado mediante controles, equilibrios y una clara separacion del poder, al-

n° 17 (2005), pags. 573-598; Jeroen Gunning, Hamas in Politics: Democracy, Religion, Violence (Londres: Hurst
& Company, 2009), pags. 195-240; Wendy Pearlman, “Spoiling Inside and Out: Internal Political Contestation and
the Middle East Process”, en International Security, n® 33 (2009), pags. 79-109; y Beverley Milton-Edwards &
Stephen Farrell, Hamas: The Islamic Resistance Movement (Cambridge: Polity Press, 2010), pags. 71-74.

2 Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Libano, 19 de marzo de 2018.

3 Yusuf Rizqa, al-Ru'ya al-siyastyya li-Hamas (Beirut: Markaz al-Zayttina li-1-dirasat wa-l-istisharat, 2017).



119

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Shiqgaqi cree que al estado hay que arrebatarle su influencia. Mientras que Mansur alude a
Montesquieu,* al-Shiqaqi referencia a Lenin.’

Mediante una lectura comparativa de estos dos textos, y empleando, para el marco tedrico de
estos, las teorias politicas de Locke y Hobbes, el presente articulo contribuye al avance de
nuestra comprension del pensamiento politico islamico porque ilustra la diversidad que surge
cuando los movimientos isldmicos intentan ofrecer un esbozo de sus visiones de organizacion
de una sociedad justa. Aunque entre los islamistas hay cierta conviccion de que la religion
no es meramente un asunto privado sino que también proporciona lineamientos éticos apli-
cables para la organizacion de la sociedad,® este hecho no se traduce en “calcos” uniformes
entre los actores politicos isldmicos. Ademas, este articulo ofrece una contribucion empirica
util, pues los estudios existentes se han concentrado mayormente sobre las maniobras de
Realpolitik de 1os dos movimientos a la hora de enfrentar en el terreno los nuevos retos como
el Acuerdo de Oslo o la separacion entre Gaza y Cisjordania a partir del 2007. Por esa razon,
sabemos muy poco acerca de la teoria politica que en efecto albergan estos dos movimientos.

Este articulo estd compuesto por cuatro partes. Primero, ofrezco una discusion del analisis
que hace al-Shiqaqi del estado y del peligro que €l pensaba que este representaba para la
organizacion justa de la sociedad. Después, procedo a evaluar la reaccion de Mansur ante el
establecimiento de la Autoridad Palestina y la concepcion suya del estado para demostrar que
los conceptos de los dos movimientos acerca del estado y la gobernanza difieren en puntos
fundamentales. Mientras que Hamas busca alcanzar la justicia mediante un enfoque estado-
céntrico, la Yihad Islamica Palestina cree que el estado habra de volverse despotico por su
naturaleza. Tercero, yo discuto aqui las limitaciones democraticas de las sociedades ideales
de al-Shigaqi y de Mansur. Por ultimo, resumo mis hallazgos y propongo nuevos campos de
investigacion.

La necesidad de arrancarle los colmillos al estado

El concepto de sociedad justa de al-Shigaqi

Tanto la Yihad Islamica Palestina como Hamads reaccionaron con vehemencia ante la noticia
de la posibilidad de que la Organizacion para la Liberacion Palestina (OLP) e Israel comen-
zaran negociaciones. Una razdn de su rechazo del proceso de paz fue el hecho de que los

4 Jamal Mansur, al-Tahawwul al-dimugrati al-filastini (Nablus: Markaz al-Buhiith wa-1-Dirasat al-Filastiniyya,
1999), pag. 45.

5 Fathi al-Shiqaqi, “al-Ustliyya wa-1-ilmaniyya”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Rihlat al-dam Alladhi Hazam al-
sayf. Al-A‘mal al-Kamila [i-I-Shahid al-Dukttr Fathi al-Shigaqi (El Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath,
1980-1995), pag. 591.

6 Bjgrn Olav Utvik, Islamismen (Oslo: Universitetsforlaget, 2020).



120

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

movimientos islamicos armados no creian que el Acuerdo de Oslo favoreciera la indepen-
dencia palestina. En su punto de vista, la OLP habia vendido a los palestinos, “particular-
mente a aquellos que habian hecho gigantescos sacrificios durante la Intifada”.” Por ejemplo,
al-Shiqaqi afirm6 que el Acuerdo de Oslo “encadend a los palestinos con unas esposas peli-
grosas”, y que el acuerdo solo era una solucion para “la entidad sionista y para sus cargas
economicas y de seguridad”, liberando asi a Israel de las obligaciones politicas y éticas de la
ocupacion.® Hamas, por otro lado, afirmoé que “la Unica manera y el unico método que en-
tiende el enemigo ocupador es el método de la fuerza, mediante la escalacion de la bendita
intifada, y mediante el alzamiento de la bandera de la yihad y de la resistencia”.’ Segtin ha
sefialado Burgat, a ojos de los movimientos islamicos palestinos el Acuerdo de Oslo se acerca
mas a una istislam (capitulacion) que a una salam (paz).'*

Naturalmente, no sabemos con certeza qué o quién influy6 en el pensamiento de al-Shiqaqi
sobre el estado y sobre la organizacion de una sociedad justa. Sus visiones sobre una sociedad
civil se parecen mucho a las del islamista tunecino Rachid al-Ghannouchi,!! por ejemplo, y
al-Shigaqi también se embarco en la discusion de la “idea no-autoritaria” del islam y de la
eliminacion del poder centralizado del politico irani Abolhassan Banisadr.!?> No obstante, es
plausible que los desarrollos politicos intrapalestinos hayan sido un insumo para la conferen-
cia que dictd Fathi al-Shiqaqi en 1995 en el campo de refugiados de al-Yarmuk, en Damasco,
en la cual discuti6 asuntos de secularismo, fundamentalismo y la organizacion de la sociedad
justa, conceptos estos que elabord de nuevo en una entrevista que sostuvo un mes después. '3
La Autoridad Palestina habia empezado ya su represion contra la Yihad Isldmica Palestina y
varios lideres del buré politico de esa organizacion, como Muhammad al-Hindi, Abdallah al-
Shami y Nafidh Azzam, habian sido encarcelados para el momento en que al-Shiqaqi hablo
de estos asuntos.'* Ademas de esto, pueden considerarse sus anteriores experiencias con los
autocratas arabes, pues al-Shigaqi fue apresado dos veces mientras estudiaba medicina en
Egipto después de escribir su libro Jomeini: La solucion islamica y las alternativas en 1979.

7 Milton-Edwards & Farrell, Hamas, pag. 70.

8 al-Raya, “al-Ittifaq Hall Mashakil allatl yu‘ani minha al-kayan al-sahytini mundhu al-ihtilal 1967 hatta alan”, en
Ahmad Rif'at Sayyid (ed.), Rihlat al-dam Alladhi Hazam al-sayf. Al-A'mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktir Fathi al-
Shigagi (E1 Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pdgs. 909-913.

9 Hamas Communiqué, “Hadha al-Bilagh li-1-Nas wa li-yandhurii bihi”, 1992. Acceso del autor: 25 de junio de 2021;
el acceso del traductor ha resultado imposible. Véase la nota del traductor vi.

10 Frangois Burgat, Face to Face with Political Islam (Londres: 1. B. Tauris, 2003).

11 Erik Skare, A History of Palestinian Islamic Jihad: Faith, Awareness, and Revolution in the Middle East (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2021).

12 Fathi al-Shiqaqj, “Iran al-thawra wa-l-dawla”, en Ahmad Rifat Sayyid (ed.), Rihlat al-dam Alladhi Hazam al-sayf.
Al-A'mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktiir Fathi al-Shigagi (El Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-
1995), pags. 190-199.

13 al-Hadaf, “al-Harakat al-islamiyya wa tatawwurat al-qadiya al-filastiniyya”, en Ahmad Rif'at Sayyid (ed.), Rihlat
al-dam Alladht Hazam al-sayf. Al-A‘mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktir Fathi al-Shigaqi (El Cairo: Markaz Yafa li-
1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 1212-1223.

14 Skare, A History, pag. 122.



121

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

El tema del estado es, pues, uno con muy pocas connotaciones positivas en la filosofia poli-
tica de la Yihad Islamica Palestina. Pese a que el movimiento ofrece lineamientos generales
como el principio del establecimiento del gobierno islamico en las tierras de Palestina, go-
bierno este que garantizaria la justicia, la libertad, la igualdad y la consulta, estas garantias
no son responsabilidad de un estado islamico. Al contrario, debido a que el movimiento cree
que el estado es un ente represivo por naturaleza y habra de tornarse progresivamente despo-
tico, piensa que una sociedad justa es inexorablemente una sociedad con un estado débil
acompafiado de una fuerte sociedad civil que ofrezca un contrapeso a los monopolios de
aquel. Asi pues, percibe al-Shiqaqi que la contradiccion principal de una sociedad justa es
aquella entre el estado y la sociedad civil, en que el primero intentard necesariamente lograr
la dominacion de la segunda.

Sin especificar donde o cudndo, al-Shiqaqi hizo énfasis en esta contradiccion al sefialar que,
mientras el estado intentaba dominar la sociedad, las fuentes de la legislacion en la sociedad
islamica habian sido, histéricamente, el Coran y la Sunna, ademas del consenso de los letra-
dos (‘ulama’). De acuerdo con esto, a ojos de al-Shigaqi, una serie de vigilancias y equilibrios
habia existido siempre para alcanzar la limitacioén de los poderes del estado: “[la institucion
de los letrados] supervisaba la legislacion, la justicia, la educacion y el wagf,! y tenia rela-
ciones mas cercanas [que las del estado] con el mercado, es decir, con los bazares”.!® Si el
gobernante queria imponer un sistema jurisprudencial que sostuviera todos los poderes en
manos del estado, entonces le deberia ser imposible hacerlo sin el consenso de los letrados.
En las palabras de al-Shiqaqi: “las instituciones de los letrados [mu’assasat al-‘ulama’] eran
capaces de proteger a la sociedad de la tirania del estado y de preservar asi la cohesion de su
tejido”; mas adelante, en el mismo fragmento: “tuvimos por catorce siglos una verdadera
sociedad civil que era independiente del estado y que tenia en sus manos la educacion, la
salud, el wagf'y las mezquitas. Incluso con la corrupcion y con el colapso moral del estado,
hubiera justicia o injusticia, esta sociedad civil no dejoé de causar un serio impacto en la so-
ciedad”. !¢

Para al-Shiqaqi, el secularismo impuesto por la colonizacidén prob¢ ser tan desastroso preci-
samente debido a su creencia de que los letrados habian jugado un rol de contrapeso contra
el monopolio del estado. Por tanto, ese secularismo no seria un paso hacia la liberacion res-
pecto de la tirania religiosa, sino, mas bien, una receta que llevaria a la tirania politica, pues
el secularismo abolia la division del poder politico y la autoridad. De repente, todos los po-
deres yacian en las manos del estado. “Cuando los secularistas quisieron separar la religion
y el estado, y establecer instituciones civiles [...], echaron por tierra la mas importante insti-
tucion civil, que fue entonces completamente sometida al estado después de ser desmantelada,

y después de que su fuerza interna fuera fragmentada”.!’

15 gl-Shigagqi, “al-Usiliyya”, pag. 591.
16 al-Shiqaqi, “al-Ustliyya”, pag. 592.
17 al-Shigagqi, “al-Usiliyya”, pag. 591.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Ciertamente, una sociedad en la que el estado tuviera todos los poderes era un escenario
preocupante para al-Shiqagqi:

Por naturaleza, el estado es represivo, o es una herramienta de represion contra las clases
gobernadas, como lo definiera Lenin. El estado es el mas poderoso instrumento de poder
creado por la sociedad humana, de manera que el islam hubo de inventar un modo de sociedad
humana que privara al estado de su poder y dominacion, y lo hiciera asi mas débil que la
sociedad, y sujeto a rendicion de cuentas ante esta, incluso si el estado fuera controlado por
los més poderosos califas y sultanes.'®

Aun asi, al-Shiqagqi llegaria a una conclusion opuesta a la de Lenin: este ultimo argumentaria
que la clase obrera debia consolidar su poder en la estructura del estado para transformar la
sociedad en una sociedad sin clases. En lugar de esto, segiin al-Shiqaqi, el estado debia ser
privado de su poder y de sus herramientas de dominacidn, lo que lo sujetaria a la rendicion
de cuentas ante la sociedad civil. Abu Taha corroboro esta nocion de la naturaleza del estado
que lo lleva a volverse represivo, aunque para ello usara conceptos weberianos en lugar de
leninistas. Dijo Abu Taha en mi entrevista con €l:

Es parte de la naturaleza del estado que este siempre se convierta en despotico. Una fuerte
sociedad civil evita que el estado controle mas poder. ;Qué es el estado? La definicion del
estado es el monopolio de la fuerza; el estado tiene la fuerza legitima. El poder de cualquier
estado, de cualquier sociedad, debe estar distribuido. Si la economia, como el dinero, es dis-
tribuida, entonces el poder esta distribuido, y entonces no es como si el estado tuviera sus
manos en todo. Entonces, el estado se hace mas débil y se convierte en un sirviente de la
sociedad, y no la sociedad en una sirvienta del estado. Hoy, la administracion de la universi-
dad [deberia] servir a los estudiantes, y no son los estudiantes los que [deberian] servir a la
administracion de la universidad. El estado [deberia] servir al pueblo, y no el pueblo servir al
estado. (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Libano, 19 de marzo de 2018).

La concepcion que tiene la Yihad Islamica Palestina del estado y de la necesidad que tiene la
sociedad civil de mantenerlo vigilado se parece, pues, a la creencia del liberalismo clésico de
que un estado fuerte puede amenazar la armonia de la sociedad. Aunque uno de los postulados
del liberalismo clésico es que el individuo es el depositario fundamental de la moralidad,'’
en el sistema de al-Shigaqi es la institucion de los letrados la que emerge como institucion
mediadora entre el individuo y el estado de la sociedad futura postulada por la Yihad Islamica
Palestina. La idea de sociedad ideal de la Yihad Isldmica Palestina puede describirse como
una forma de sistema constitucional islamico-lockeano. Como senala Kelsay, la filosofia po-
litica de Locke ha enfatizado tradicionalmente la importancia de las instituciones mediadoras
(las iglesias, las sinagogas, etcétera) a la hora de preservar un balance de poder entre aquellos

18 gl-Shigagqi, “al-Usiliyya”, pag. 591.
19 Loren E. Lomasky, “Classical Liberalism and Civil Society”, en Simone Chambers & Will Kymlicka (eds.), Alter-
native Conceptions of Civil Society (Oxford: Princeton University Press, 2002), pag. 52.



Lo
Oy}

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

que tienen en sus manos las riendas del gobierno y los ciudadanos ordinarios.?° En efecto,
generalmente, la sociedad civil ha sido escenario de “una discusion sobre las maneras en que
los musulmanes han entendido que deberia organizarse la vida social de manera que se pro-
teja la relativa independencia de que gozan los valores islamicos con respecto a las tendencias
autoritarias de los gobiernos”.?! Para la Yihad Islamica Palestina, la conclusion de esta dis-
cusion es la necesidad del restablecimiento y reavivamiento de la autoridad de la institucion
de los letrados como centro de la sociedad civil.

Ciertamente, es improbable que al-Shiqaqi haya llegado a esa conclusion solamente leyendo
historia. Puede asumirse que las “deficiencias” democraticas de la Autoridad Palestina hayan
alimentado su sentimiento de que el poder del estado se vuelve inevitablemente autoritario.
Su experiencia con los regimenes autoritarios arabes debe también haber acentuado sus per-
cepciones del estado (a fin de cuentas, las autoridades egipcias lo encarcelaron dos veces
mientras estudiaba en Egipto). Por ejemplo, al preguntarsele por la necesidad de separar del
estado el poder legislativo, al-Shigaqi habl6 de Egipto:

Hoy, el estado controla todo, desde la legislacion hasta la jurisdiccion y el poder ejecutivo.
Por tanto, no hay ninguna autoridad legislativa independiente del estado y que evite que este
incurra en infracciones, particularmente desde que los aparatos de seguridad dan su apoyo sin
limites al estado. Como ejemplo, tdmese la Ley de Prensa, o Ley 93 de 1995, en Egipto. El
estado impuso la ley al parlamento egipcio [majlis al-sha‘b] pese a una oposicion de todos
los sectores. Hoy, la legislacion ha acabado sujeta al estado o incluso solo al poder ejecutivo,
mientras que, bajo el islam, estaba sujeta a la clase de los letrados y los jueces [li-tabaqat al-
‘ulama’ wa-l-qudah], y a aquellos cualificados para nombrar o deponer a un gobernante en
nombre de la comunidad musulmana [ahl al-hall wa-1-‘aqd].?

Debido al énfasis sobre la contradiccion inherente entre el estado y la sociedad, es claro que
la Yihad Islamica Palestina no busca el establecimiento de un estado isldmico a través del
cual imponer los valores isldmicos desde arriba. Como lo he demostrado, en la vision de la
Yihad Isldmica Palestina, el estado deberia estar exento de involucramiento en cualquier
asunto religioso, pues el estado es el mayor contendiente de la comunidad isldmica y la mayor
amenaza a los valores isldmicos que el movimiento busca preservar como lineamiento para
el desarrollo y el orden social. En lugar de buscar un estado isldmico fuerte mediante el cual
las politicas islamicas puedan ser implementadas desde arriba, los valores islamicos son man-
tenidos y preservados por la sociedad civil desde abajo. Segun la postulacion de Abu Taha,
el estado “se convertiria en un estado funcional y no es un estado divino o soberano; tampoco
en un estado teocratico, un estado marxista o un estado islamico. No. Se convertiria en un
aparato estatal funcional a la gente que sirve” (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor,
Beirut, Libano, 19 de marzo de 2018). La funcion del estado estaria, pues, limitada a la

20 John Kelsay, “Civil Society and Government in Islam”, en H. Hashmi Sohail (ed.), Islamic Political Ethics (Oxford:
Princeton University Press, 2002), pag. 3.

21 Kelsay, “Civil Society”, pag. 30.

22 gl-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

funcion de la rama ejecutiva del poder. Pese a que la institucion de los letrados emerge como
una institucion con un poder parecido al del estado debido a su funcion legislativa, a los
letrados se los describe, en la filosofia politica de la Yihad Isldmica Palestina, como exterio-
res a las estructuras del estado. Aunque esto puede parecer una contradiccion, el eje de la
reflexion de al-Shigaqi no era evitar el surgimiento de instituciones con poderes como los del
estado. En vez de eso, al-Shigaqi se concentra en evitar que todo el poder resida en una sola
institucion.

Evitacion del descenso al estado de naturaleza

El concepto de sociedad justa de Mansur

Hamas habia empezado a vacilar en su enfoque sobre la naturaleza del poder cuando Mansur
publico su teoria del estado y de la democracia en el libro La transformacion democratica
palestina, en 1999. Como ha senalado Hroub, en ese momento, Hamas habia dejado de lado
sus posiciones mas inflexibles, y su objetivo principal de ese periodo era evitar el aislamiento
politico. Pese a que Hamas solo colaboraba con las corrientes de la Organizacion para la
Liberacion de Palestina que rechazaban el marco politico y las negociaciones de paz de los
afios 90, este hecho hizo que el movimiento discutiera internamente las posibilidades de par-
ticipar en elecciones bajo los términos del Acuerdo de Oslo.?* Tal como sefialaron Mishal y
Sela, en este periodo, Hamés no defendi6 una linea politica, y, mientras que los lideres exi-
liados de Hamas, ubicados fuera de los Territorios Palestinos Ocupados, seguian una “vision
de vanguardia y promovian una revolucion desde arriba”, los lideres “internos” de Gaza y
Cisjordania se concentraban mas en los intereses inmediatos de las comunidades, en la ges-
tion de procesos reformistas desde dentro y en la ejecucion de maniobras de Realpolitik.**

Ademas, efectivamente, el Acuerdo de Oslo habia cancelado la primera intifada, la plata-
forma que le habia permitido a Hamads convertirse en una alternativa politica viable a la Or-
ganizacion para la Liberacion de Palestina. Dado que se suponia que el Acuerdo de Oslo daria
a Fatah'! varias prerrogativas, el establecimiento de la Autoridad Palestina alter6 el balance
de poder entre las clases econdmicas de los Territorios Palestinos Ocupados, pues el pequefio
proto-estado palestino se alié con miembros de la élite tradicional para fortalecer su posicion
de cara a los movimientos palestinos de base y a la nueva generacion de lideres palestinos
que emergid de la erupcion de la primera intifada.?® En cualquier caso, Hamas no descartd
buscar y obtener el poder politico.

23 Khaled Hroub, Hamas: Political Thought and Practice (Washington: Institute for Palestine Studies, 2000), pags.
50y 64-65.

24 Hroub, Hamas, pag. 166; Gunning, Hamas in Politics, pags. 40-41.

25 Gunning, Hamas in Politics, pag. 43.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Este es el contexto que dio forma al pensamiento politico de Jamal Mansur, el lider de Hamaés
en Cisjordania que fue asesinado por Israel en el afo 2001, a la hora de teorizar la relacién
entre el estado, la sociedad civil y sus sujetos, junto con los requisitos para una transforma-
cion democratica de los Territorios Palestinos Ocupados. Mansur no era solo uno de los cua-
dros de Hamads, sino también uno de los representantes del liderazgo local de la primera
intifada que contaba con educacidn universitaria, a quienes el secretario de la Organizacioén
para la Liberacion Palestina y presidente de la Autoridad Palestina, Yasser Arafat, percibia
como competidores en la carrera por el liderazgo nacional.?® En consecuencia, veremos en
esta seccion que la posicion de Mansur diferia fundamentalmente de la de al-Shigaqi en la
cuestion de la organizacion justa de la sociedad no porque estuvieran en desacuerdo con res-
pecto al objetivo (mantener vigilado al estado —o a la autoridad ejecutiva— en una sociedad
gobernada segun las leyes y valores islamicos) sino debido a la divergencia entre las premisas
mismas de sus analisis.

Mientras que la principal amenaza a la vision de al-Shigaqi de una sociedad ideal es la tirania
politica de un estado todopoderoso, Mansur teme que la sociedad descienda al caos (fawda).
En efecto, en un parecido con la teoria politica de Hobbes, Mansur tiene una visiéon mas bien
languida de la naturaleza humana, y, como premisa de su discusion sobre la justicia, opera
implicitamente con un “estado de naturaleza” imaginario equivalente a un todos contra todos:
un estado de cosas causado por contradicciones, intereses y diferencias en los niveles econd-
mico, social, intelectual y politico. Asi pues, puede esperarse que todos los grupos compitan
contra los otros por el poder y el control sobre los demads, una situacion que “pavimentara el
camino hacia el gobierno del caos”.?’ Por tanto, todo progreso civilizacional ha venido con
un costo. Las cartas de derechos humanos, por ejemplo, aparecieron “solo a raiz de devasta-
doras guerras y catastrofes globales, del anhelo humano de justicia e igualdad, y del deseo de
dignidad que vino después de terribles abusos a lo largo de todo el mundo por largos periodos

de tiempo”. 2

Debido a que el hombre es un animal social que se organiza a si mismo en grupos que com-
piten entre si para asegurarse sus intereses materiales o espirituales, las diferencias deben ser
administradas con cuidado, de acuerdo con un abanico de normas acordadas de antemano
que todos han de suscribir. Sin embargo, contrario a Thomas Hobbes, que teorizo el estado
de naturaleza para justificar el gobierno absolutista y para promover la renuncia incondicio-
nal por parte de las multitudes a sus propios poderes,?® Mansur postula que el poder politico
deriva del pueblo y debe, por tanto, ser responsable ante ¢l. Por esa razon, el pueblo es capaz
de (y estd moralmente obligado a) sacar del poder a aquellos que lo detenten si resulta

26 Baruch Kimmerling & Joel S. Migdal, The Palestinian People: A History (Cambridge: Harvard University Press,
2003), pags. 367-368.

27 Mansur, al-Tahawwul, pag. 19.

28 Mansur, al-Tahawwul, pag. 20.

29 Ellen Meiksins Wood, Liberty & Property: A Social History of Western Political Thought from Renaissance to
Enlightenment (Nueva York: Verso Books, 2012).



126

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

necesario.>° “Por tanto, la exigencia de democracia se ha convertido en una forma y en un
método de gobierno”, escribe Mansur, “y en una garantia de las libertades y de seguridad
frente a la tirania y la opresion; en un método de asegurarse que la comunidad politica no sea
arrastrada a la violencia politica social”.?! Atn maés: “consideramos las elecciones como me-
dios para el manejo de conflictos de una manera abierta, ordenada y pacifica... estas, por
tanto, fueron introducidas como un medio para evitar que estos conflictos estallaran , y para
evitar que las partes [involucradas] recurran a medios materiales —posiblemente armados y
sangrientos— [para obtener el poder]”.>? En esencia, “[los mecanismos democréticos] pudie-
ron neutralizar los elementos de tension y conflicto en la sociedad, y convertirlos en una
competicion sana que garantice los derechos de todos a la participacion politica y a la trans-

ferencia pacifica del poder”.>?

Con toda seguridad, el andlisis de Mansur es un item politico influenciado por la realidad
politica palestina contemporanea de la década de 1990, con la formacion incompleta y atin
sin desarrollarse de la Autoridad Palestina. Mansur describe, por ejemplo, la ausencia de un
referente constitucional claro para los palestinos, que deberia controlar el balance entre los
pilares del estado —los poderes ejecutivo, judicial y legislativo— con la intencidén de asegurar
la estabilidad politica y la armonia social. En lugar de esto, “notamos el caos legal y legisla-
tivo... en el Consejo Legislativo, que no puede encontrar una base para sus distintas legisla-
ciones”. Aun peor:

el presidente acepta, rechaza o congela cualquier ley que desee en virtud de acuerdos [de paz
existentes], del gobierno del liderazgo historico [palestino],™ del statu quo y del papel débil
que juega el Consejo Legislativo [...]. La evidencia de esto es el estado deteriorado de las
libertades, los derechos humanos y el estatus legal y judicial [de los Territorios Palestinos
Ocupados]... El gobierno de la ausencia de leyes allanara el camino para el gobierno del caos,
el gobierno de los centros de poder y el gobierno de [las agencias de] seguridad y del espiritu
costumbrista [siyadat al-rith al-amaniyya wa-I-‘urfiyya] en la vida publica.**

El entonces incipiente impase del funcionamiento de la democracia palestina en este estadio
de la construccion de estado de Palestina® es probablemente la razén por la cual tanto al-
Shigaqi como Mansur se impusieron en la década de 1990 una tarea tedrica particular: deli-
near la manera en que puede evitarse que todo el poder politico acabe concentrado en solo
unas manos, en este caso, las manos del presidente de la Autoridad Palestina, Yasser Arafat.
Sin embargo, como representante del liderazgo reformista al interior de Hamas que se en-
frentaba a “las realidades de nuestras sociedades bajo la logica de los intereses [masalih] y
de la corrupcion [mafasid]”,>> Mansur no llega jamds a la conclusion de al-Shigaqi de la

30 Mansur, al-Tahawwul, pag. 19.
31 Mansur, al-Tahawwul, pag. 15.
32 Mansur, al-Tahawwul, pag. 19.
33 Mansur, al-Tahawwul, pag. 15.
34 Mansur, al-Tahawwul, pags. 37-38.
35 Mansur, al-Tahawwul, pag. 24.



127

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

necesidad de sacarle al estado sus colmillos para que la ley y los valores islamicos sean res-
guardados desde abajo, sino que prefiere operar puramente dentro de los limites del sistema
politico.

Para Mansur, las deficiencias democraticas de la Autoridad Palestina no estaban causadas por
una esencia inherente ni por la naturaleza del estado mismo, ni debia este, casi por instinto,
volverse despotico. Pese a sefialar que un poder ejecutivo al que se le diera rienda suelta
causaria el caos, Mansur ve al estado mismo como un instrumento capaz de administrar in-
tereses en competencia y de preservar la cohesion social si puede encontrarse un balance
entre los centros del poder:

Para asegurar la creacion de una entidad politica y de un estado moderno, debe encontrarse
un compromiso con un balance efectivo y con un equilibrio entre las tres autoridades, pues
este es uno de los conceptos generales mas importantes que ha conocido el mundo civilizado
como base para un gobierno normal; este es el limite definitorio que distingue al estado mo-
derno del clan, y es también la méas importante garantia para las libertades ptblicas.3®

En efecto, hay optimismo claro, aunque cauto, que se percibe entre lineas en el escrito de
Mansur en el hecho de que €l cree en la factibilidad de reformar el sistema politico palestino
para asi liberar todo su potencial democratico. Segin ¢l mismo admite, por ejemplo, el bo-
rrador de la Ley Basica de Palestina era un “proyecto racionalmente balanceado” y un fun-
damento aceptable para un sistema politico con “la mayoria de los requerimientos de la

democracia”;*” para él, fortalecer este documento seria un gran paso adelante:

A su manera, la constitucion se considera un contrato entre los pilares de la sociedad, o entre
sus partes, y representa el principio de cohesion social a los niveles social o grupal, el mas
importante principio que hay. Esto es asi debido a que dejar los asuntos a la deriva para que
sean resueltos por coincidencias o buenas intenciones llevara a problemas, disturbios y hasta
conflictos. Entre mas claras y confiables sean nuestras reglas contractuales, menos errores
habra, y mas llevadero seré el proceso de correccion de estos.™®

Tanto al-Shigaqi como Mansur hablan, pues, sobre la autoridad judicial (en el caso de al-
Shiqgaqi, la institucion de los letrados) como de una salvaguardia independiente, pues “el
principio de la independencia jurisprudencial es uno de los fundamentos de la justicia”, “es
una de las bases de la estabilidad y es una de las salvaguardias que evitan la tirania [que
vendria] con el dominio de la rama ejecutiva”.?® Sin embargo, mientras aqui la referencia de
al-Shigaqi lleva a Lenin, Mansur cita a Montesquieu: “Cuando los poderes legislativo y eje-
cutivo estan unidos en la misma persona, o en el mismo cuerpo de magistrados, no puede

haber libertad. Repito: no hay libertad si el poder judicial no estd separado del ejecutivo”.*

36 Mansur, al-Tahawwul, pag. 45.
37 Mansur, al-Tahawwul, pag. 37.
38 Mansur, al-Tahawwul, pag. 19.
39 Mansur, al-Tahawwul, pags. 19y 95.
40 Mansur, al-Tahawwul, pag. 45.



128

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

De hecho, el uso que hace Mansur de Montesquieu llama atn mas la atencion cuando, al
contrastar la cita, se considera el hecho de que Mansur ajusta la cita —;intencionalmente?—
para hacer énfasis en el peligro que representa el poder ejecutivo.*!

Resumiré esta seccion: veamos que hay claras diferencias en la manera en que al-Shiqaqi,
por un lado, y Mansur, por el otro, abordan el estado en la década de 1990, tras la firma del
Acuerdo de Oslo y el subsiguiente establecimiento de la Autoridad Palestina. Mientras que
al-Shigaqi sospechaba del poder, subrayando la necesidad de quitarle todo poder al estado
dado que este, inevitablemente, se volveria despotico, Mansur jamas alberg6 la intencion de
derribar el sistema de la Autoridad Palestina para arrojarlo al muladar de la historia. En vez
de esto, Mansur tenia la intencidon de poner a este sistema en la posicion que se merecia por
derecho propio, estableciendo claras separaciones entre los poderes ejecutivo, legislativo y
judicial. Es claro, pues, que Mansur era mucho mas optimista que al-Shigaqi en lo respectivo
al potencial democratico de la Autoridad Palestina.

Sin embargo, pese a que al-Shiqaqi y Mansur diferian en su aproximacion a la organizacion
de la sociedad para poner en marcha todo su potencial de justicia, los dos sefialaban la nece-
sidad y la virtud de la religiéon como fundamentacion del sistema politico. Diré mas: habia en
ellos poca o ninguna contradiccion entre la religion como fundamento social y la democracia.
A este asunto voltearé¢ mi atencidn en la siguiente seccion.

Los limites democréticos de las sociedades futuras de al-Shigaqi y Mansur

En las dos secciones que precedieron a esta, demostré que al-Shiqaqi busca una sociedad en
la que el estado tenga un poder ejecutivo débil por naturaleza y sea mantenido bajo la vigi-
lancia de la sociedad y las instituciones de esta. Por otro lado, Mansur esboza una teoria en
que basta con la creacion de separaciones claras y estrictas entre los poderes para limitar asi
la influencia de la autoridad ejecutiva. Ninguno de ellos rechaza la democracia, los mecanis-
mos democraticos ni las elecciones. Sin embargo, como veremos en esta seccion, hay limi-
tantes estructurales inherentes a sus sistemas que atafien al potencial democratico de su vision,
pues en estos es dificil trascender o marginar a la religiéon como fundamento social.

Muchos miembros de la Yihad Islamica Palestina hicieron énfasis en la necesidad de que
hubiera elecciones y una democracia representativa en la sociedad del futuro. Por ejemplo,
al-Shiqaqi no descart6 jamas la idea de un parlamento que representara a la poblacion, ni la
idea de un sistema de multiples partidos (ta‘addudiyya) con rotacion del poder. Segun su

41 La oracidn original es la siguiente: “Cuando los poderes legislativo y ejecutivo estdn unidos en la misma persona,
o en el mismo cuerpo de magistrados, no puede haber libertad... Repito: no hay libertad si el poder judicial no esta
separado del legislativo y el ejecutivo” [énfasis del autor]. Véase Montesquieu, The Spirit of the Laws, vol. 1 (Londres:
I. B. Bosanquets, 2007), pag. 222.



129

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

postulado, “el islam no es sindnimo de este partido ni de aquel movimiento”.** De hecho, al-
Shiqgaqi explicaba que el aparente descarte de la “democracia” por parte de los islamistas era
solo un asunto de semantica, pues

el problema que algunos islamistas tienen con la democracia es un problema con el término,
no con el principio de consulta [shiira] ni con el de participacion politica. Tampoco tienen
estos un problema con los mecanismos, los medios, los sistemas, las instituciones y las expe-
riencias que logran los propositos y los objetivos de la democracia.*

Asi pues, al-Shiqaqi sefialaba que rechazar la opresion politica y hacer un llamado a una
amplia participacion politica popular en democracia era una obligacion divina (farida
ilahiyya).* En efecto, “el pluralismo es un asunto de naturaleza, y no es posible suprimirlo.
En lo que respecta al poder rotatorio, esto es aceptable; incluso, digo que este empuja a los
islamistas a innovar y a evitar el anquilosamiento”.*’ También Abu Taha corroboré este
apoyo de la Yihad Islamica Palestina a las elecciones y a la representacion parlamentaria,
afirmando que la democracia era un sistema politico e historico compatible con el islam, toda
vez que era meramente la forma de la representacion y la consulta lo que habia cambiado
bajo esta, y no su esencia:

Hoy en dia, en algunos estados, hay concejos del pueblo y concejos de los lores, o hay un
solo concejo, o hay muchos concejos; nada de esto representa un problema. El objetivo siem-
pre es tener un estado que represente a la sociedad, que emane del parlamento, del presidente
y del gobierno, y que estos representen al pueblo; y no que emane de la corrupcion o de las
adquisiciones. (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Libano, 19 de marzo de
2018).

Alternemos con al-Shiqaqi, que escribe:

Es cierto que el sistema politico isldémico no es estatico. Sin embargo, desde los tiempos en
que fuera implantado, en la era del Profeta, es posible confiar en sus fundamentos, en sus
principios y en sus recursos para desarrollar nuestro sistema politico isldmico de acuerdo con
cualquier nueva realidad que se presente, y de acuerdo con los hechos que surjan.*

O, lo que es lo mismo: “los detalles [del islam] son influenciados por la época y el lugar

dentro de estos principios [islamicos], pero no se separan de ellos”.*’

Mansur también proclama en su texto su apoyo a las elecciones como el tnico medio acep-
table de transferir el poder, pues el hombre es el diputado de Dios en la tierra, lo cual significa
que el pueblo es la fuente de toda legitimidad politica [masdar al-shar‘iyya al-siyasiyya]: “Si
los islamistas son aceptados, entonces gobernaran. Si los islamistas pierden su legitimidad,

42 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.
43 al-Shiqaqi, “al-Ustliyya”, pdg. 595.
44 al-Shiqaqi, “al-Ustliyya”, pdg. 595.
45 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1220.
46 al-Shiqaqi, “Muqabala”, pag. 727.
47 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 727.



|:

)]

0

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

entonces deben aceptar las reglas del juego y dar un paso al costado, de acuerdo con la vo-
luntad popular”.*® Por tanto, se sigue que Mansur apoya la libertad de expresion, la libertad
de creencias y el derecho a organizarse, a través de los cuales los distintos grupos de la so-
ciedad, que competirian entre si, puedan presentar sus ideas para “alcanzar el poder o para

ejercer presion sobre este”.*

Ya que el asunto de la democracia es un asunto de semantica, y, ya que la democracia es un
enfoque [manhaj] y no un credo [‘aqida], Mansur reconcilio los conceptos contemporaneos
de la democracia con las formas de gobierno tradicional islamico. Por ejemplo, las elecciones
se vuelven una forma contemporanea de jurar lealtad [al-bay*‘a al- mu‘asira], mientras que la
democracia representativa es una forma de consulta [shiira], que es “la piedra angular del
mecanismo de gobierno del islam... y es la garantia de la participacion de la umma"' en el

gobierno. .. siguiendo asi la orden explicita de la Ley Islamica”.>°

Aun asi, pese a que al-Shigaqi y Mansur promueven y apoyan las elecciones, los sistemas de
partidos multiples y el poder rotatorio, hay en ellos, sin embargo, un cierto temor a que la
voluntad popular transgreda los valores isldmicos y margine el fundamento religioso que
ellos dos desean para la sociedad. Como ejemplo, considérese la siguiente descripcion de al-
Shiqaqi, acerca de la participacion en elecciones democraticas y acerca de los requisitos de
estas:

Creo que el islam forma la identidad de la umma y es su herencia civilizacional, que no puede
ser abandonada; asimismo, es al tiempo su punto de referencia [marji‘iyyatuha]. Con el reco-
nocimiento de este punto de referencia, no hay problema alguno con el pluralismo. El islam
no equivale a este partido o a aquel movimiento. El islam no es equivalente a la totalidad de
los movimientos y organizaciones islamicas, sino que estos son solo parte de aquel. Toda
corriente que reconoce este punto de referencia de la umma es parte de ella y tiene el derecho
a expresarse en la manera apropiada. Por tanto, creemos en el pluralismo y en la rotacion del
poder dentro del marco del reconocimiento del punto de referencia de esta umma y de la
constitucion que acuerde la umma. Después de resuelto esto, si llegara a haber una diversidad
de razonamientos [ijtihadat] e interpretaciones [tafsirat] independientes, incluso en la com-
prension de la constitucion o de la religion misma, no habra ningan problema.>!

En otras palabras, se permite el pluralismo politico, y las elecciones libres y la democracia
son obligatorias; y, sin embargo, esto solo puede tener lugar dentro del consenso y el recono-
cimiento comun del islam como punto de referencia del estado a través del cual la Ley Isla-
mica se constituye como marco fundamental para la constitucion y la legislacion. Es decir,
“se busca que el Coran provea la base y los principios de la constitucion, sobre los cuales

48 Mansur, al-Tahawwul, pag. 96
49 Mansur, al-Tahawwul, pag. 2

50 Mansur, al-Tahawwul, pag. 13.
51 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.



31

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

esta se erguird”; “la autoridad humana permanece gobernada ella misma por la filosofia del

islam en la legislacion, en lo que estd permitido y lo que esta prohibido”.>?

Ademés de esto, debemos recordar aqui que el poder real en la sociedad del futuro debera
estar en las manos de la sociedad civil y de la institucion de los letrados, que no son elegidos
y no haran parte del proceso democratico del futuro, al menos no en los esbozos de este que
hay en los textos de la Yihad Isldmica Palestina. Cuando al-Shiqaqi describe su sociedad ideal
del pasado, esta era una en que el estado tenia poca influencia sobre la sociedad. Por ejemplo,
al preguntarsele quién deberia tener el poder legislativo en la sociedad del futuro, al-Shiqaqi
anotd que este deberia residir en la umma y en sus representantes, y no en el estado, para asi
preservar los valores islamicos y la Ley Islamica.>®> Ademas, las responsabilidades de los
estados, tales como “la oportunidad de vivir y morir, asi como la educacion”, fueron fijadas
de acuerdo con “la jurisprudencia islamica y con la ley [fT al-figh wa-]-shari‘a al-islami-
yya]”.>* En esencia, pese a que la Yihad Islamica Palestina no promueve la nocién de una
completa soberania de la ley de Dios (hakimiyya), uno puede ver, aiin asi, que en su sistema
las leyes hechas por el hombre han de estar subordinadas a la ley divina, al menos en una
sociedad equitativa que busque la justicia.

Lo mismo aplica para el concepto de sociedad justa de Mansur, siempre que este también
subraya la necesidad de que la religion tenga un rol significativo en el gobierno: “Dada la
distincion del islam y su unicidad y capacidad para abarcar todos los aspectos de la vida, el
islam es el pinaculo de las religiones... Siendo el islam el pinaculo de las religiones, se re-
quiere de ¢l que sea superior y que tenga autoridad para actuar en todos los estadios del
desarrollo humano, pues sus textos tnicos y definitorios son nuestro punto de referencia en
el gobierno como en la vida”.% En los escritos de Mansur, la religion formara la base para la
constitucion del estado. Véase el siguiente ejemplo:

Ya que el Coran es la constitucion en el sentido en que es el punto de referencia y la fuente
suprema de legitimidad, y dado que la constitucion de una entidad islamica jamas se desviara
de los requisitos del Coran o de sus disposiciones legales. ..

O, por ejemplo:

En lo que respecta a la constitucion escrita, esta es una necesidad moderna y tiene fundamen-
tos legales y estructurales. Ha sido aceptada en el islam" con la condicién de que la consti-
tucion sea guiada en todo y sobre todo por las normas y propositos de la Ley Islamica
[bigawa‘id al-sharTa wa maqasiduha].®’

52 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.

53 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.

54 al-Hadaf, “al-Harakat”, pag. 1218.

55 Mansur, al-Tahawwul, pag. 13.

56 Mansur, al-Tahawwul, pags. 13y 20.
57 Mansur, al-Tahawwul, pag. 96.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Se sigue, pues, que los textos de al-Shiqaqi y Mansur estan permeados por un cierto temor
de que la religion sea marginada si las libertades democraticas llegan muy lejos, es decir, si
se convierte en una libertad de elegir la anarquia; esto hace que el enfoque sobre la cuestion
empiece con “Si, pero...”. Por ejemplo, Mansur insiste en el apoyo a los medios democrati-
cos para expresar las diferencias sociales. Mansur toma nota de que la vision que tienen los
islamistas de la democracia “lleva a la aceptacion del pluralismo abierto a todos, del derecho
de participacion politica y de la busqueda de poder mediante una transferencia pacifica de
este”.%® Sin embargo, esto también se basa “en nuestra conviccion de que no hay un futuro
politico exitoso para ningun grupo que rechace la cultura y la religion de la mayoria musul-
mana de los paises musulmanes... Confiamos en que el islam es el duefio del futuro en los
paises en que predominan los musulmanes, pero nos satisface la escogencia del pueblo y

estamos comprometidos con sus resultados”.>’

En efecto, tanto al-Shigaqi como Mansur postulan que el islam debe ser el punto de referencia
del sistema politico, y que, debido a que la constitucion y la legislacion deben estar basadas
o deben llevar implicitas los valores islamicos, es solo dentro de este marco que la politica
puede navegar el mundo, negociar con los otros o implementar cambios. Por tanto, hay poco
que indique que el marco islamico pueda ser trascendido en el esfuerzo por limitar los poderes
y la influencia del poder ejecutivo. En este sentido, la sociedad del futuro que imaginan al-
Shiqaqi y Mansur puede, como mucho, ser descrita como una sociedad iliberal, aunque ba-
sada en derechos.

Conclusiones

En este articulo, he analizado las visiones de una organizacion justa de la sociedad de Fathi
al-Shigaqi y de Jamal Mansur. He argumentado que, aunque tanto al-Shigaqi como Mansur
intentan limitar la influencia y el poder de la autoridad ejecutiva (“el estado”, en la jerga de
al-Shiqaqi), los dos proponen soluciones diferentes. La concepcion de una sociedad futura
que tiene al-Shiqaqi se basa en la premisa de que el estado deberd, inexorablemente, volverse
represivo. Por tanto, el estado debe ser debilitado y deconstruido para asi ser mantenido bajo
control, y las responsabilidades y tareas tradicionales del gobierno deberan ser transferidas a
la sociedad civil en general y a la institucion de los letrados en particular. La sociedad bue-
namente ordenada que imagina la Yihad Islamica Palestina se parece, pues, a los postulados
del liberalismo clasico y de la filosofia politica de Locke.

Mansur, representante del ala reformista de Hamas, toma un concepto parecido al de estado
de naturaleza de Hobbes para operar con ¢l como premisa a la hora de esbozar la organizacién

58 Mansur, al-Tahawwul, pag. 96.
59 Mansur, al-Tahawwul, pag. 99.



(S
o~

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

justa de la sociedad. Para evitar el caos y la lucha de todos contra todos, las diferencias deben
ser administradas cuidadosamente de acuerdo con un abanico de normas acordadas de ante-
mano y que todos suscriban, es decir, con elecciones democraticas y con una democracia
representativa a través de la cual se organice cuidadosamente la transferencia pacifica del
poder. Aunque hay un claro temor acerca del desarrollo de la Autoridad Palestina, Mansur
cree que basta con implementar separaciones claras del poder entre las autoridades ejecutiva,
legislativa y judicial. Asi las cosas, en los escritos de Mansur hay un pesimismo inherente en
lo que se refiere a la naturaleza humana (inclinada siempre hacia el conflicto) y un sentido
de optimismo con respecto a los medios necesarios para resolver el impase democratico en
los Territorios Palestinos Ocupados (es decir, una reforma del sistema existente con base en
la elaboracion de una constitucion).

La contribucion de este articulo es empirica en tanto que arroja luz sobre un aspecto del
islamismo palestino que ha sido poco estudiado, ya que la literatura sobre el tema se ha con-
centrado sobre todo en las consideraciones de Realpolitik que albergan Hamas y la Yihad
Islamica Palestina al enfrentarse a nuevos retos en el terreno. Al concentrarme en la teoria
politica de los dos movimientos islamistas palestinos, he demostrado para la década de 1990
que, en efecto, hubo diferencias ideologicas entre estos dos, y que los dos propusieron solu-
ciones definitivamente diferentes al mismo conjunto de problemas.

Anticipo dos objeciones a mi analisis. Primero, algunos probablemente argumentaran que
analizar textos ideologicos publicados por Hamas y por la Yihad Islamica Palestina a media-
dos de la década de 1990 nos ofrece muy poca informacion sobre la manera en que actuaran
estos dos movimientos una vez detenten el poder. Depender mucho de los textos ha conlle-
vado tradicionalmente la descripcion de estos movimientos como si estuvieran dirigidos por
un pensamiento ideoldgico rigido y con poco espacio para la maniobrabilidad pragmatica en
sus practicas diarias.®® O, como ha sefialado Hegghammer, que los movimientos islamistas
tienden a tener objetivos finales que son, en esencia, “muy vagos, similares entre si, y utopi-
cos”,®! y que todo esto puede ser usado para racionalizar un amplio rango de estrategias po-
liticas y militares. Igual que el consabido objetivo declarado de conseguir “un mundo mejor”
nos dice muy poco acerca de las preferencias politicas de los partidos politicos occidentales,
los esloganes islamistas como “establecer el califato” son muy vagos como para decirnos
cosa alguna sobre el comportamiento politico esperado de un grupo a corto o mediano plazo.
Segundo, anticipo que algunos se preguntaran hasta qué punto son estos dos textos represen-
tativos del Hamas y de la Yihad Islamica Palestina actuales, y de su punto de vista sobre el
gobierno en general y sobre el estado en particular. Mansur, por ejemplo, estaba ubicado en
la Cisjordania ocupada y nunca tuvo los seguidores que si tuvieron otros lideres de Hamas,

60 Véase Hroub, Hamas, pag. 13.

61 Thomas Hegghammer, “Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the Study of Militant Isla-
mism”, en Meijer Roel (ed.), Global Salafism: Islam’s New Religious Movement (Oxford: Oxford University Press,
2013), pag. 259.



)
*)

I

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

como el jeque Yassin. La Yihad Islamica Palestina, y en particular al-Shigaqi, tenia y sigue
teniendo vinculos estrechos con el gobierno irani que algunos usan para explicar a la par el
comportamiento y el pensamiento de ese grupo y de sus miembros.®> Mas all4 de esto, nin-
guno de los dos movimientos ha escrito extensamente sobre este asunto, parcialmente porque
Hamas y la Yihad Islamica Palestina “se preocupan principalmente por la liberacion con res-
pecto a la ocupacion y con la obtencion de la autodeterminacion”.%® Por tanto, dependemos
para este estudio de referencias teoricas dispersas en lugar de tener a nuestra disposicion una
teoria politica abarcadora y desarrollada por completo.

Habiendo dicho esto, quisiera decir primero que analizar el concepto que tienen los distintos
actores politicos de la organizacion futura de la sociedad sigue teniendo valor porque este
concepto constituye un punto de gravedad hacia el cual el movimiento tiende continuamente
a la hora de maniobrar entre el ser y el deber ser. Como ha sefialado Gunning, la practica de
un actor politico no puede ser entendida sin una comprension juiciosa de su teoria politica,
pues estas ideas se traducen en accion,® y, dada la durabilidad y permanencia de ciertos tex-
tos y doctrinas, podemos asumir generalmente que estas codifican, en una forma relativa-
mente mistificada, necesidades y deseos genuinos.®> Y lo que es mas importante, el objetivo
de este articulo no fue nunca analizar estos textos para enmarcar o explicar la politica pales-
tina contemporanea —por ejemplo, para tratar sobre el gobierno hamasi de Gaza—, sino para
demostrar factualmente que hay, y que ha habido, una mayor diversidad en el pensamiento
politico islamista palestino de la que se ha afirmado anteriormente. En consecuencia, no su-
giero que estos textos importen debido a su valor predictivo.

Quisiera decir también, en segundo lugar, que pese a que han pasado tres décadas desde que
al-Shiqaqi fuera asesinado en 1995, mis entrevistas con lideres contemporaneos de la
Yihad Isldmica Palestina como Anwar Abu Taha corroboran los puntos de vista del difunto
al-Shiqaqi, lo que muestra que estos textos son representativos de la posicion de la Yihad
Islamica Palestina y que existe en efecto, dentro del movimiento, una narrativa al respecto,
aunque esta no esté canonizada mediante una produccion literaria. Pese a que Abu Taha habla
a titulo propio, no es probable que un lider de tan alto rango dentro de la Yihad Islamica
Palestina sea tan franco al respecto si estos asuntos estuvieran bajo disputa dentro del movi-
miento. Ademas, pese a que la Yihad Islamica Palestina ha sido financiada por Iran desde
finales de la década de 1980, el movimiento siempre ha intentado conservar su independencia
operacional e ideologica. Esto ha causado tensiones entre estas dos partes desde la década de
1990 e incluso ya entrada la década del 2010.%¢ Ideoldgicamente, ninguno de los textos de la
Yihad Islamica Palestina, o de las entrevistas con sus miembros y lideres, habla de Iran como

62 Véase, por ejemplo, Seth J. Frantzman, “Iran Plays its ‘Palestinian Islamic Jihad” Card in Tehran Meetings”, en
The Jerusalem Post, 1 de enero de 2019.

63 Rizqa, al-Ru'ya, pag. 7.

64 Gunning, Hamas, pag. 16.

65 Terry Eagleton, Ideology: An Introduction (Nueva York: Verso Books, 2007), pag. 12.

66 Por ejemplo, véase Skare, A History.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

nada mas que una inspiracion para la propia lucha nacionalista de los palestinos. La Yihad
Islamica Palestina no puede ser tratada condescendientemente como si se tratara de un titere
irani. De manera similar, pese a que muchos afirmarian que Mansur no tenia muchos segui-
dores en la década de 1990, sus escritos son —como he sefialado mas arriba— referenciados
aun hoy por miembros y lideres de alto rango de Hamas. Un ejemplo de esto es la referencia
a sus escritos hecha por el antiguo ministro de informacidon de Hamas, Yusuf Rizqa, cuando
delineaba la vision politica de Haméas en 2017, dos décadas después de que fuera publicado
el libro de Mansur. Mansur estd muy lejos de ser considerado irrelevante o de haber sido
olvidado por los pensadores contemporaneos y los miembros de alto rango de Hamas.

Pese a que tanto Hamas como la Yihad Isldmica Palestina son movimientos islamistas pales-
tinos armados que operan sobre todo dentro del mismo periodo de tiempo, esto no se traduce
en una uniformidad de soluciones a la hora de enfrentar los cambios que suceden en el terreno.
Pese a que uno podria decir que los dos movimientos proponen el mismo objetivo (una so-
ciedad basada en, o guiada por, la Ley Islamica y los valores del islam), estos proponen, sin
embargo, caminos diferentes a través de los cuales conseguir este objetivo. Asi pues, el rol
del estado en la teoria politica de los actores islamistas puede arrojar luz sobre importantes
diferencias ideoldgicas entre estos actores que, de otra manera, nos pueden parecer casi idén-
ticos.

Referencias

al-Hadaf, “al-Harakat al-islamiyya wa tatawwurat al-qadiya al-filastiniyya”, en Ahmad Rif*at
Sayyid (ed.), Rihlat al-dam Alladhi Hazam al-sayf. Al-A ‘mal al-Kamila li-1-Shahid al-Duktiir
Fathi al-Shigaqi (El Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 1212-
1223.

al-Raya, “al-Ittifaq Hall Mashakil allat1 yu‘ani minha al-kayan al-sahyiin1 mundhu al-ihtilal
1967 hatta alan”, en Ahmad Rif*at Sayyid (ed.), Riklat al-dam Alladhi Hazam al-sayf. Al-
A ‘mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktir Fathi al-Shigaqi (El Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat
wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 909-913.

Fathi al-Shiqaqi, “Iran al-thawra wa-1-dawla”, en Ahmad Rif*at Sayyid (ed.), Riklat al-dam
Alladhi Hazam al-sayf. Al-A ‘mal al-Kamila li-1-Shahid al-Duktir Fathi al-Shigagi (El Cairo:
Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 190-199.

Fathi al-Shigaqi, “Muqgabala: ‘an harakat al-jihad wa qadayaha”, en Ahmad Rif*at Sayyid
(ed.), Rihlat al-dam Alladht Hazam al-sayf. Al-A ‘mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktiir Fathi
al-Shigagqi (El Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 722-730.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Fathi al-Shigaqi, “al-Usiiliyya wa-1-‘ilmaniyya”, en Ahmad Rif*at Sayyid (ed.), Riklat al-
dam Alladhi Hazam al-sayf. Al-A ‘mal al-Kamila li-I-Shahid al-Duktiir Fathi al-Shigaqi (El
Cairo: Markaz Yafa li-1-Dirasat wa-1-Abhath, 1980-1995), pags. 588-596.

Francois Burgat, Face to Face with Political Islam (Londres: 1. B. Tauris, 2003).
Terry Eagleton, Ideology: An Introduction (Nueva York: Verso Books, 2007).

Seth J. Frantzman, “Iran Plays its ‘Palestinian Islamic Jihad’ Card in Tehran Meetings”, en
Jerusalem Post, 1 de enero de 2019: Iran plays its “Palestinian Islamic Jihad” card in Tehran

meetings | The Jerusalem Post (Acceso del autor: 16 de octubre de 2021; acceso del traductor:
29 de junio de 2025).

Jeroen Gunning, Hamas in Politics: Democracy, Religion, Violence (Londres: Hurst & Com-
pany, 2009).

Dipak K. Gupta & Kusum Mundra, “Suicide Bombing as a Strategic Weapon: An Empirical
Investigation of Hamas and Islamic Jihad”, en Terrorism and Political Violence,n° 17 (2005),
pags. 573-598.

Hamas Communiqué, “Hadha al-Bilagh 1i-1-Nas wa li-yandhuri bihi”, 1992. Acceso del au-
tor: 25 de junio de 2021.™

Thomas Hegghammer, “Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the
Study of Militant Islamism”, en Meijer Roel (ed.), Global Salafism: Islam’s New Religious
Movement (Oxford: Oxford University Press, 2013), pags. 245-266.

Khaled Hroub, Hamas: Political Thought and Practice (Washington: Institute for Palestine
Studies, 2000).

Khaled Hroub, “Introduction”, en Khaled Hroub (ed.), Political Islam: Context versus Ideo-
logy (Londres: Saqi, 2010), pags. 9-19.

John Kelsay, “Civil Society and Government in Islam”, en H. Hashmi Sohail (ed.), Islamic
Political Ethics (Oxford: Princeton University Press, 2002), pags. 3-37.

Baruch Kimmerling & Joel S. Migdal, The Palestinian People: A History (Cambridge: Har-
vard University Press, 2003).

Loren E. Lomasky, “Classical Liberalism and Civil Society”, en Simone Chambers & Will
Kymlicka (eds.), Alternative Conceptions of Civil Society (Oxford: Princeton University
Press, 2002), pags. 50-67.

Jamal Mansur, al-Tahawwul al-dimugrati al-filastini (Nablus: Markaz al-Buhiith wa-I1-
Dirasat al-Filastiniyya, 1999).


https://www.jpost.com/arab-israeli-conflict/iran-plays-its-palestinian-islamic-jihad-card-in-tehran-meetings-575989
https://www.jpost.com/arab-israeli-conflict/iran-plays-its-palestinian-islamic-jihad-card-in-tehran-meetings-575989

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Beverley Milton-Edwards & Stephen Farrell, Hamas: The Islamic Resistance Movement
(Cambridge: Polity Press, 2010).

Shaul Mishal & Avraham Sela, The Palestinian Hamas: Vision, Violence, and Coexistence
(Nueva York: Columbia University Press, 2006).

Montesquieu, The Spirit of the Laws, vol. 1 (Londres: 1. B. Bosanquets, 2007).

Wendy Pearlman, “Spoiling Inside and Out: Internal Political Contestation and the Middle
East Process”, en International Security, n° 33 (2009), pags. 79-109.

Yusuf Rizqa, al-Ru’ya al-siyasiyya li-Hamas (Beirut: Markaz al-Zayttna li-1-dirasat wa-1-
istisharat, 2017).

Erik Skare, A History of Palestinian Islamic Jihad: Faith, Awareness, and Revolution in the
Middle East (Cambridge: Cambridge University Press, 2021).

Bjorn Olav Utvik, Islamismen (Oslo: Universitetsforlaget, 2020).

Ellen Meiksins Wood, Liberty & Property: A Social History of Western Political Thought
from Renaissance to Enlightenment (Nueva York: Verso Books, 2012).



138

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Notas del traductor

i Hamas es la hispanizacion del acronimo de Harakat al-Mugawama al-Islamiyya. El acro-
nimo traduce “fervor”. El nombre completo traduce Movimiento de Resistencia Islamica.
Fue fundado en Gaza en 1987 como una rama de los Hermanos Musulmanes, y obtuvo par-
ticipacion en la Autoridad Palestina a partir del 2006, después de que su oposicion a los
Acuerdos de Oslo y al gobierno de Yasser Arafat (acusado por ellos de colaboracionista)
durante la segunda intifada diera réditos en las elecciones. La participacion de este partido
en el gobierno palestino conllevd la imposicion de sanciones estadounidenses e israelies, y
el aumento en las tensiones entre el nuevo gobierno, con participaciéon hamasi, y la faccion
que hasta entonces lo habia dominado y que se habia vuelto, para entonces, el interlocutor
favorito de Estados Unidos e Israel entre los movimientos palestinos: Fatah. En 2007, 1a crisis
politica llevd a una ruptura del gobierno de unidad nacional del cual participaba Hamés y a
la escision que sigue vigente entre Gaza y Cisjordania, cuando Hamas expulsé a Fatah de
Gaza y tomd control de la ciudad, al tiempo que su organizacion fue proscrita en Cisjordania
e Israel prohibid todo trafico entre los dos territorios palestinos y construyd los muros y cer-
cas que hoy rodean y separan entre si a todas las poblaciones palestinas ocupadas.

i Los awgaf (singular: wagf) o habiz, conocidos en castellano ocasionalmente como “bienes
habices”, son donaciones perpetuas de personas privadas que han de estar destinadas a la
utilidad publica. Estas donaciones tienen su base legal en la tradicion de los hadices. Al ser
“perpetuas”, tienden a ser edificios o lotes en lugar de dinero. Asi, el wagf ha conformado,
en todos los paises islamicos y por largo tiempo, la forma bésica de los diversos sistemas
publicos: hospitales, escuelas, acueductos y madrasas estan entre las dependencias mas co-
munmente basadas en este tipo de donaciones caritativas.

En su revision de esta traduccion, Jessica Barrios ha sefialado que el wagf también puede
corresponder a una concesion fiduciaria que genere réditos en dinero a perpetuidad; de
acuerdo con la ley islamica, estos réditos deberan estar destinados a labores caritativas.

iii Fatah es el mas antiguo de los movimientos de liberacion palestinos. La palabra significa
“victoria” y corresponde al acronimo inverso de Harakat al-Tahrir al-Watani al-Filastini, que
traduce Movimiento de Liberacion Nacional de Palestina. Tradicionalmente, tuvo varias ver-
tientes marxistas-leninistas, de las cuales la mas conocida es el Frente Popular para la Libe-
racion de Palestina, que hoy estd escindido de Fatah; por esta razon, se asocia a veces al
movimiento con las operaciones de guerrilla llevadas a cabo bajo el liderazgo de su fundador,
Yasser Arafat, y con su papel dentro de la Guerra Fria. Dej6 las armas como garantia para el
inicio de las negociaciones que llevaron a los Acuerdos de Oslo, periodo durante el cual lider6
la Organizacion para la Liberacion Palestina, de la que han salido casi todos sus miembros
originales ante las acusaciones de corrupcion y colaboracionismo contra el liderazgo de Fatah.
Como resultado, Fatah obtuvo el gobierno en la Autoridad Palestina en dos elecciones suce-
sivas (1996 y 2005), aunque perdi6 ante Hamas la mayoria legislativa en la ultima de estas
elecciones y solo retuvo el control del ejecutivo a costa de una coalicién con Hamas. Hasta
hoy, el Gltimo presidente electo, Mahmud Abbas, miembro de Fatah, gobierna los enclaves
del Area C de la Cisjordania ocupada.

¥ Aqui, Mansur se refiere a los lideres de las diferentes organizaciones de la OLP desde los
afos sesenta, que formaron sus carreras en medio de atentados en los territorios ocupados
por el Estado de Israel después de 1948 o 1967, y en las guerras civiles de Jordania y el


jmmon
Sello


I

3¢

9

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

Libano, muchas veces en bandos contrarios al de Estados Unidos o el Estado de Israel, y muy
inmersos en la logica de la Guerra Fria.

v El “impase democratico” se refiere al desencantamiento de casi todos los sectores de la
sociedad palestina con la recién formada Autoridad Palestina bajo la presidencia de Yasser
Arafat (1996-2006). Este desencantamiento fue provocado por la percepcion de impotencia,
colaboracionismo, autoritarismo y corrupcion que suscitd mas bien pronto la Autoridad Pa-
lestina, y que provoco primero el estancamiento y luego el colapso de la Organizacion para
la Liberacion Palestina, de la cual han salido casi todos sus miembros originales, asi como la
marginacion del Consejo Legislativo por parte de la presidencia de la Autoridad Palestina.
Para una serie de andlisis lucidos contemporaneos a este momento del “impase”, véase Ed-
ward W. Said, Nuevas cronicas palestinas: El fin del proceso de paz (1995-2002) (Barcelona:
Random House Mondadori, 2003).

Vi En el articulo se conserva el original umma, del drabe, que tiene varias connotaciones po-
liticas y un valor historico excepcional como concepto politico: la umma es la comunidad
islamica, pero los limites de esta comunidad islamica varian de entidad politica a entidad
politica, incluyendo estados y sociedades preestatales, desde que el concepto apareciera en
el siglo VII, tras la expansion arabe bajo el liderazgo de Mahoma.

Vil ] a primera constituciéon de un estado isldmico en el mundo es la constitucion aprobada por
el sultan del Imperio Otomano en la década de 1870, y cuya suspension, rechazo o reimplan-
tacion fue el centro de la vida politica del imperio desde ese momento hasta su caida, en 1920.
A dia de hoy, el unico gobierno de un pais musulman que opera sin constitucion es el del
Emirato de Afganistan implantado en 2020, que aboli6 la constitucion de la Republica Isla-
mica de Afganistan (2003-2020), basada explicitamente en la sharia o Ley Islamica.

viii Fathi al-Shiqagqi fue asesinado a tiros por agentes de la Mossad en Malta, en una parada
intermedia que debia hacer en su viaje de vuelta de Libia a Siria, su lugar de residencia en el
exilio. Tras su asesinato, la Yihad Islamica Palestina fue sometida a una campafia represiva a
manos de las diversas agencias de seguridad de Israel y de la Autoridad Palestina, entonces
bajo la presidencia de Yasser Arafat.

X Aunque Hamas era ya considerado por buena parte de los gobiernos occidentales una or-
ganizacion terrorista antes del estallido de las guerras de 2022 y 2023-, la virulencia del re-
chazo occidental contra Hamas, en virtud de su enemistad con Israel, ha aumentado
exponencialmente desde el ataque de su ejérceito, las brigadas al-Qassam, contra las posicio-
nes militares israelies ubicadas alrededor de la franja de Gaza, acaecido el 7 de octubre de
2023, y el inicio del genocidio de los gazaties puesto en marcha por el gobierno de Israel a
manera de reaccion, que al momento de escribir esta nota contintia, habiendo ya dejado al
menos 61.000 muertos, 133.000 heridos, 14.000 desaparecidos y alrededor de dos millones
de desplazados. A partir de esa fecha, dicho rechazo ha llevado a la supresion de su pagina
web, asi como de otros canales de comunicacion del movimiento y, en efecto, de muchas
otras de sus dependencias politicas. En efecto, este sitio web, ubicado en Palestina y duefio
de una extension .ps, estd sometido a las medidas policivas acordadas por Estados Unidos,
Israel y el gobierno de la Autoridad Palestina en virtud de la ocupacion israeli de Palestina;
sea como fuere, la transferencia de su pagina web a otros dominios ha resultado imposible,
tanto debido a la urgencia que predomina, en las condiciones actuales, en la distribucion de
los recursos de Hamas, como por el rechazo legal de los paises que podrian albergar dicha
pagina web. Como resultado, los tnicos canales de comunicacién de Haméas que han subsis-
tido tienen un caracter mas informal (por ejemplo, su canal de Telegram), no albergan el
archivo que estaba disponible en su pagina web y se concentran especificamente en la


jmmon
Sello


Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.0 I (primer semestre. 20235). pags. 1T 110,

exhibicidn de operaciones militares contra las FDI y en la comunicacion de la estrategia y las
medidas adoptadas en el plano diplomatico para la consecucion del cese de las operaciones
militares israelies en la franja de Gaza. Por tanto, el acceso del traductor a esta referencia ha
sido imposible. Dada la extrema excepcionalidad de las condiciones de Hamas (dedicado a
organizar la poca defensa militar posible contra un genocidio que va costando ya alrededor
de un centenar de billones de ddlares a su enemigo) que ha llevado a la imposibilidad de leer
su archivo, el traductor pide aqui a los lectores confiar en la buena fe que anima esta referen-
cia del autor, y en la existencia fidedigna del documento referenciado.


jmmon
Sello


Resenas



[l

Emma J. Flatt, The Courts of the Deccan Sultanates: Living Well in the
Persian Cosmopolis (Cambridge: Cambridge University Press, 2019).

“USTEDES los historiadores, ;jno hacen mas que escribir acerca
de esos antiguos, monotonos y empolvados reyes?” (pag. 303).

ASI PUES, los comandantes que [el sultan Muhammad] habia
establecido para que convocaran a los hombres al ejército o a
la corte eran llamados bardaran. Por tanto, su nombre especial
era “la nueva rosa del jardin de rosas de la gloria” (Firishta,
en Tarikh-e Fereshte, pags. 252-253, citado en pag. 13).

El contraste entre la anciana cientifica que, seglin la anécdota que nos cuenta Emma J. Flatt,
le espeta el fastidio que causa en los legos, ocasionalmente, la propension de los historiadores
a perderse en los recovecos del pasado, esta vez en la cultura cortesana del Decan, y la apre-
ciacion llena de florituras que reserva Firishta para la corte cuatro siglos antes de esa acusa-
dora anécdota, es una viva imagen del cambio de los siglos. Entre el recuento de Firishta,
historiador de las cortes decanies, venido de Iran al Decén para servir en el Sultanato Ah-
madnagar y luego en el Sultanato de Bijapur, y el desinterés contemporaneo hay cuatro siglos
en que las estructuras politicas de todo el mundo, las nuestras y las de India, cambiaron pro-
fundamente. Pocas décadas después de escribir Firishta su obra, el Imperio Mogol anex6
todos los sultanatos decanies. Para el siglo XVIII, la eclosion de este imperio habia causado
el surgimiento de decenas de estados locales bajo el paraguas del Imperio Mogol, una des-
agregacion aprovechada con efectividad por los colonizadores britdnicos. En 1947, estos co-
lonizadores, derrotados por una campaia politica de tres décadas, dejaron el pais en manos
de un partido socialdemoécrata que aboliod todos los estados principescos tolerados por los
britanicos y cred la India democratica federal de hoy. A lo largo de ese proceso, las cortes
perdieron casi toda funcidn en ese pais.

Sin embargo, en el paso del siglo XVI al XVII, las cortes del Decén eran centros en que
florecia una cultura cortesana vigorosa, incorporada al mundo de habla persa por la breve
conquista y posterior independencia respecto de las fuerzas del Sultanato de Delhi bajo el
mando de la dinastia Tughluq, que conquist6 y abandond la region entre 1330 y 1346, de-
jando a su paso varias formaciones politicas que, entre la retirada del Sultanato de Delhi
(1346) y la llegada avasalladora de los conquistadores mogoles al sur de India (siglo XVII),
lucharon entre si, se fragmentaron y se unificaron en distintos momentos y como resultado
de su inclusion en el mercado global, por un lado, y de su adaptacion a los nuevos modos de



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. L TG,

hacer la guerra, por el otro.! Entre esta secuencia de esplendores y colapsos, tuvo lugar la
aparicion de las cortes que aqui nos ocupan. Estas cortes se organizaron en las capitales de
los cinco sultanatos decanies que resultaron de la disolucion del Sultanato Bahmani, la pri-
mera de esas unidades politicas que siguieron a la retirada del Sultanato de Delhi: Bijapur,
Ahmadnagar, Golkonda, Bidar y Berar, estos ultimos dos anexados por los anteriores tres a
finales del siglo XVI.

Nuestra autora examina la trayectoria biografica, la carrera en el funcionariado estatal o en
el servicio cortesano, los viajes, la correspondencia y la obra de varios de esos cortesanos
para ofrecernos un analisis que ella divide en dos partes: Primera parte, la “sociedad corte-
sana”, y Segunda parte, las “habilidades cortesanas”.

Desde el punto de vista teorico, las partes de este estudio llaman la atencion. Permitaseme
una suerte de digresion al respecto. Naturalmente, pues se trata de una corte, Flatt acude a la
obra del socidlogo aleman Norbert Elias: las cortes, nos dice ella con base en su obra, no son
simplemente entidades predefinidas en que el derroche de riqueza es la norma, sino que son
redes o “figuraciones” en que los cortesanos navegan el mundo de las facciones politicas
mediante el dominio de una tradicion y el establecimiento de relaciones estratégicas con otros
cortesanos; la cuestion se vuelve, pues, ;qué herramientas y estrategias permitian a los cor-
tesanos “navegar” el mundo incierto de la politica decani? Esta manera de interpelar las cul-
turas cortesanas de India, nos dice Flatt, encierra el potencial de descentrar el énfasis en la
institucién monarquica que rige los estudios sobre la politica India de los siglos XVIy XVII,
operando un giro parecido al llevado a cabo por Elias para la corte de Luis XIV: el rey es en
la corte otro mas de los competidores, el mas poderoso de ellos, es cierto, y el administrador
de sus rencillas y desavenencias, pero depende, en todo momento, de la maniobra cuidadosa
sobre los patrones de asociacion y sobre la naturaleza de las relaciones que surgen al interior
de su corte.

Para la discusion de la manera en que esta “sociedad cortesana” se manifiesta en la conducta,
el habito y el cuerpo de estos cortesanos, Flatt prefiere la obra de Foucault, descartando, sin
mayor explicacion, el componente psicogenético de la obra de Elias, y el hecho de que su
analisis de la sociedad cortesana incluye también una hipotesis directa sobre la maleabilidad
del cuerpo que tan Utilmente ha sefialado Foucault (en Elias, el avance o retroceso de su
umbral de autocontrol). Sibien la referencia a Foucault es util, y permite la conceptualizacion
de una ética cortesana, un énfasis que esta ausente en Elias, la escogencia tedrica, sin mayor

1 Para una exploracién de la manera en que la introduccién, a partir de la expansién babtrida, de las armas de fuego
y de las tacticas militares idéneas para el manejo de estas armas en un campo de batalla definido hasta entonces por
la presencia masiva de arqueros méviles a caballo, por la movilizacién de ejércitos de millones y por la fuerza des-
tructiva de la carga frontal del elefante, véase Andrew de la Garza, The Mughal Empire at War: Babur, Akbar and
the Indian Military Revolution, 1500-1605 (Nueva York y Londres: Routledge, 2016). Una reflexién de este mismo
reseflador sobre ese libro puede hallarse en Julio Monterroza, “Resefa de Andrew de la Garza, The Mughal Empire
at War: Babur, Akbar and the Indian Military Revolution, 1500-1605”, en Asidtica: Misceldnea de orientes, vol. 1,
n° 2 (segundo semestre, 2025), pags. 148-153.



I

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. L TG,

discusion, en una obra que claramente esta enterada de las consecuencias teodricas de la obra
de Norbert Elias, deja de lado una comparacion provocadora: tanto en la obra de Elias como
en la de Foucault hay hipdtesis muy desarrolladas sobre la influencia del equilibrio de poder
en la sociedad sobre la organizacion del individuo humano al nivel de la psique y del cuerpo.
El libro de Flatt, diré para cerrar esta digresion, es una investigacion en esta direccion que,
creo, deberia ser tenida en cuenta por los historiadores tanto eliasianos como foucaultianos
que lidien con el asunto de la formacion de los habitos y la relacion de este fendmeno con
los equilibrios sociales del poder.

Vuelvo al contenido del libro. El libro esta dividido en estas dos partes sobre la base de un
concepto que atraviesa todo el planteamiento: la “cosmépolis persa”.? Si hay una “sociedad
cortesana” compuesta por cortesanos que han cultivado unas “habilidades cortesanas”, es
porque esos cortesanos reconocen un abanico de valores, normas y practicas que los unen;
este corpus, al menos entre las ¢lites politicas que han sucedido, en el Decén, a la expansion
de la dinastia Tughluq, es la de la cosmdpolis persa, esa extension social y geografica que,
en el triangulo ubicado entre Iran, Samarcanda e India, valoraba la tradicion en lengua persa
como la mas alta tradicion del cultivo intelectual, incluso por encima de los propios idiomas
vernaculos. Asi, pues, /cOmo se entra a estas “sociedades cortesanas”? Mahmud Gavan res-
ponde a esta pregunta en la carta que le envia a su hijo, comisionado por el sultan para dirigir
sus tropas en la campafia contra Vijayanagara: “para ser un hombre elevado cuya cabeza
alcance las estrellas, los lomos del alma de mi hijo deben sujetarse verdaderamente con un
cinto de cualidades loables y de habilidades dignas de alabanza” (Mahmud Gavan, Riyaz al-
Insha’, pag. 137, citado en pag. 31). Con estas palabras, Mahmud Gavan, visir bahmani,
explica a su hijo Ali la necesidad de dedicarse con disciplina al estudio del canon literario e
intelectual persa con el objetivo de adquirir una disposicion cortesana, unas aptitudes que lo
hicieran digno del servicio al sultan y capaz de moverse entre las cortes de los distintos sul-
tanes.

2 La lectura de la discusién del concepto de cosmdpolis es muy interesante. En el caso del Decdn, la autora, aunque
admite su ignorancia, no deja de llamar la atencién sobre la posible interaccién entre una cosmépolis persa basada
en la tradicidn escrita en persa y una cosmépolis sdnscrita basada en la tradicidn escrita en ese idioma, y que era la
preferida por toda la cultura politica de India hasta el siglo XIV, manteniéndose intacta en diversos niveles medios y
bajos del funcionariado de los sultanatos sunies, asi como en la totalidad de la cultura politica de Vijayanagara. Para
complementar la discusion sobre este concepto, recomendamos la lectura de Marc Van De Mieroop, “Mesopotamia’s
Bronze Age as a Cosmopolitan Age”, en Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia (2023), pags. 1-12. Aun-
que en este caso no se trate de un cosmopolitismo basado en una lengua, como el de la cosmépolis persa, sino de uno
basado en un sistema de escritura, es decir, de una cosmopolis cuneiforme, el lector de tendencia tedrica hallard allf
una discusién que puede relacionarse directamente con la que nos ocupa en este libro sobre formaciones politicas de
varios milenios después. En espaflol, ese articulo podré consultarse pronto en Asidtica: Misceldnea de orientes, vol.
2,1° 2 (segundo semestre, 2025).

Es mi creencia que este concepto debe ser considerado por la historiografia latinoamericana. En varios momentos de
la historia latinoamericana (considérense, por ejemplo, los intercambios intelectuales entre los independentistas crio-
llos, 1a fundacién de instituciones como la CEPAL o la vivacidad de los intercambios intelectuales gracias a la enver-
gadura continental de instituciones como el Conacyt de México o la Flacso), creo, puede hablarse, al menos al nivel
de la hipdtesis, de una cosmépolis hispanohablante.



I

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. L TG,

Flatt senala entonces el caracter cosmopolita de este canon: es la unificacion alrededor de la
lengua persa la que permite a todos estos cortesanos el libre movimiento entre las cortes de
Samarcanda, Isfahan, Delhi y el Decan. Si Gavan, subdito del sultdn bahmani, no constrifie
a su hijo a un futuro en la corte bahmani incluso mientras este participa de una campana
militar bajo el mando de su sultan, es porque sabe que la inestabilidad de la posicion politica
de los cortesanos, provocada tanto por cierta inseguridad (aunque no muy intensa) como por
el surgimiento de mejores oportunidades en otras cortes, exige de su hijo no una entrega ciega
a la corte bahmani (que, por lo demas, estaba a punto de desaparecer) sino cierta flexibilidad
y cierto manejo de una “disposicion” cortesana y de cierta habilidad para ubicarse entre las
redes cortesanas. Més adelante, otros cortesanos repetiran estos consejos a sus hijos o prote-
gidos: hay que sostener redes, incluso en las cortes de otros sultanatos, para usarlas en el
comercio, en la obtencion de posiciones cortesanas y en la obtencion o provision de protec-
ciones ante los vaivenes usuales de la vida politica de los sultanatos, que pasan todo el tiempo
por complots y represiones de los sospechosos de entre la corte, expuestos cominmente a la
expulsion o a la ejecucion o, en general, a la caida en desgracia.

Con mucha frecuencia, el cortesano decani es, a diferencia, por ejemplo, del cortesano fran-
cés, un comerciante. Su posicion depende de enriquecerse para poder pagar favores o movi-
lizar redes de cortesanos en uno o varios sultanatos. El comercio (esta es la parte de la historia
en que mas entra la conquista portuguesa de Goa, con cuyos gobernantes estableceran los
sultanatos decanies relaciones muy lucrativas) es la actividad esencial por la cual retienen su
funcion los cortesanos, permitiéndoles asi distribuir empleos o pagar por favores dentro de la
corte, incluso cuando se le presta dinero al sultan para que haga la guerra. Con esto, el corte-
sano decani se hace con el control de muchos recursos necesarios para la vida en la India de
esa época.

Este caracter mercantil de las cortes decanies es muy coherente con su caracter cosmopolita,
y le permite mantenerlo. La actividad comercial, aunque es dirigida muchas veces desde ofi-
cinas fijas en las ciudades portuarias del sur de la India, requiere de asidua correspondencia
con otros pares ubicados en el resto del mundo de la cosmopolis persa. No es sorpresivo,
pues, que el caracter mercantil de la corte decani acarree la formacion de una red de reco-
mendaciones, por medio de las cuales muchos cortesanos de bajo rango son enviados o trai-
dos por las distintas cortes persas o “apersanadas” de esta cosmopolis persa.

De nuevo, a toda esta conexion cortesana se accede mediante el dominio estricto de una
“disposicion” cortesana. El abanico de gestos, tonos, practicas, saberes y rutinas de todos los
cortesanos es lo que sefala a los demas la pertenencia de cada uno de estos cortesanos a las
cortes persas. A fin de cuentas, el constante intercambio de cortesanos entre las cortes de la
cosmopolis persa diferencia a esta sociedad cortesana de la del ejemplo preferido por Elias:
la corte de Luis XIV debia residir medio afio en Versalles. Incluso cuando los nobles franceses
viajan a otros paises, a Inglaterra o al Imperio Otomano, permanecen franceses, y no se vuel-
ven jamas subditos del rey de Inglaterra o del sultdn otomano, sino que siguen siendo subditos



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. L TG,

franceses; estos viajes, por lo demas, son comparativamente infrecuentes en Europa. Una
interconexion tan asidua entre las cortes persas de la modernidad temprana requiere, pues, de
medios al mismo tiempo estrictos y flexibles de diferenciacion que permitan a los cortesanos
identificar a sus pares incluso cuando vienen de Isfahén al Decan: el cortesano debe demos-
trar una “disposicion” cortesana, pues, después de la recomendacion, no hay otra manera de
identificarlo. Sin embargo, esa disposicion no puede hacerse tan rigida que impida el relacio-
namiento entre culturas cortesanas que, aunque basadas en el conocimiento del canon persa,
son distintas entre si.

(Como se demuestra esta disposicion? El cortesano debe no solo demostrar un amplio cono-
cimiento de la tradicion (y el habla del cortesano esta llena de salpicaduras de citas, en que
se introducen constantemente citas del Coran y de los hadices del Profeta, como suele ocurrir
entre los letrados musulmanes, pero también se introducen citas de los poemas sufies clésicos,
de tratados sobre diversos temas, de las varias historias que componen la literatura cortesana
o de los decires de este o aquel sultan del pasado respetado entre sus contemporaneos, y es
incluso capaz de versificar sobre sus pies, cuando la ocasion —por ejemplo, la entrada de la
sultana— lo requiere), sino que debe demostrar también un dominio entero de ciertas habili-
dades: el cortesano puede escribir de manera impecable en estilo, argumento y caligrafia, de
acuerdo con las exigencias distintas a que lo enfrenta cada género en estos tres campos; el
cortesano debe tener una intuicion entrenada en el manejo del esoterismo que le permita vivir
segun los equilibrios espirituales de la geomancia, la astrologia y el equilibrio de los olores
que lleva a una verdadera obsesion con los perfumes, y a la adquisicion, por sumas ridicula-
mente altas, de los mas finos almizcles; y debe, por tltimo, perfeccionar su cuerpo segln el
ideal del javanmardi,? demostrar que su cuerpo es capaz de todos los rangos de la actividad
fisica, desde la cabalgata a caballo hasta el combate cuerpo a cuerpo y la exhibicion fisico-
culturista de los musculos y los movimientos de los que estos son capaces.

Si volvemos a Elias, tan animado por el hallazgo de un proceso con direccion que lleve al
acortesanamiento de los guerreros (en Elias, los cortesanos como clase son acortesanados)*
como resultado de un proceso de civilizacion impulsado por la monopolizacion de los distin-
tos medios del poder de la sociedad, tendremos que reconocer que el proceso de creacion de
las cortes decanies guarda, en medio de los vaivenes histéricos que le son propios, una

3 Sobre este punto, que es muy curioso, sobre todo cuando se piensa en el “acortesanamiento de los guerreros” que
analiza Elias en El proceso de la civilizacion, véase, ademds del libro que estoy resefiando aqui, Emma Flatt, “Young
Manliness: Ethical Culture in the Gymnasiums of the Medieval Deccan”, en Anand Pandian & Daud Ali (eds.), Ethi-
cal Life in South Asia (Bloomington e Indiandpolis: Indiana University Press, 2010), pags. 153-173; en este ethos se
enfatiza tanto la capacidad del cuerpo para ejercer la fuerza y obtener la victoria en el combate deportivo como la
necesidad de autocontrol en los dos sentidos cruciales de 1) control preciso de todos los movimientos del cuerpo, y
2) control de la capacidad de violencia, de manera que un combate deportivo no derive en dafios exagerados o en el
asesinato.

4“El acortesanamiento de los guerreros, esa transformacién en cuyo decurso una clase alta de cortesanos viene a
sustituir a una clase alta de guerreros libres”. Norbert Elias, El proceso de la civilizacién: investigaciones sociogené-
ticas y psicogenéticas (México D.F.: Fondo de Cultura Econémica, 2016), pag. 569 (Capitulo 4, “Resumen: Bos-
quejo de una teorfa de la civilizacion”, seccion IV, “El acortesanamiento de los guerreros”).



116

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. 2.1 [ (primer semestre. 2025). pags. L TG,

trayectoria parecida. En las palabras de Flatt, que no examina tanto este proceso de acortesa-
namiento sino mas bien la existencia de las cortes ya constituidas, y en eso se parece mas su
estudio a La sociedad cortesana que a El proceso de la civilizacion, las cortes decanies se
establecen con la cesacion relativa del desorden social y el aseguramiento de los nuevos es-
tados: “una vez que las fronteras externas de cada uno de estos tres sultanatos [es decir, los
sultanatos victoriosos: Ahmadnagar, Golkonda y Bijapur] estuvieron mas o menos estableci-
das, cada uno de sus sultanes pudo concentrarse en el adorno de su ambiente fisico y en su
mecenazgo de poetas, artistas, estudiosos e instituciones religiosas” (pag. 9). En el ambito de
la cosmoépolis persa, la historia de las cortes decanies, al menos hasta su desaparicion bajo la
expansion mogola, es la historia de un proceso de acortesanamiento como el que observo
Norbert Elias, y tiene, por tanto, consecuencias tedricas que, si no son iguales, al menos si
son del mismo tipo, al guardar una relacion directa con las hipotesis de ese clasico de la teoria
social.

JULIO MONTERROZA



	ÁMdO. 2-1, 2025
	Portada 2, 1
	Contraportada
	Página editorial

	Índice
	ÁMdO. 2-1, 2025
	Cuerpo B
	Artículos (banner)
	Cuerpo B
	Reseñas (banner)
	Cuerpo B


