
A
si

át
ic

a 
 
 
 
 

Miscelánea 
de orientes 

Primer semestre, 2025 
Vol. 2, n° 1 
Bogotá, Colombia 

ISSN:  3028-645X (en línea) 



Asiática 
Miscelánea de 

orientes 

Primer semestre, 2025 
Vol. 2, n° 1 
Bogotá, Colombia 



Asiática: Miscelánea de orientes es una 
revista académica digital, semestral y sin 
ánimo de lucro, cuya razón de ser es la 
puesta en marcha de una discusión en len-
gua hispana, particularmente en Latinoa-
mérica, de asuntos de la historia asiática. 
Asiática: Miscelánea de orientes cree su 
deber la traducción de textos nunca publica-
dos en castellano sobre asuntos de la histo-
ria asiática, y la publicación de textos de re-
flexión y discusión sobre la historia asiática 
y sobre la relación entre esta y la historia la-
tinoamericana. Asiática: Miscelánea de 
orientes no usa “herramientas” MT, 
MTPE, LLM o AI en ninguna fase de sus 
traducciones para así garantizar a sus lecto-
res la mejor calidad posible. Asiática: Mis-
celánea de orientes no recibe ningún tipo 
de pago por parte de los autores de los ar-
tículos que publica, y basa su proceso de se-
lección de artículos exclusivamente en la 
evaluación de los méritos de cada artículo 
por parte de su equipo de historiadores. 

© Asiática: Miscelánea de orientes  
Julio, 2025 
Contacto: asiatica.mdo@gmail.com 
Dirección: Calle 6A # 6-47, 1-204, Bogotá DC 

Editor en jefe 

Julio Mario Monterroza Morelo 

Coordinador editorial 

Daniel Styven López Nivia 

Coordinadora académica 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Jefe de traducciones 

Julio Mario Monterroza Morelo 

Traductora francés-español 

Lina María Garzón Ocaña 

Asistentes editoriales 

Lina María Garzón Ocaña 

Diego Alejandro Torres Torres 

Comité académico 

Jessica Paola Barrios Navarro 

Pedro Elías Conrado Salas 

Víctor Santiago Mayorga Reina 

Paula Lorena Mogollón Buitrago 

Diego Alejandro Pedraza Sierra 

Javier Quintero Ramírez 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Luis Felipe Sánchez Pedraza 

Melannie Julieth Vega Sánchez 

Agradecimientos 

ANU Australian Centre on China in the World 

University of Ljubljana Press 

Multidisciplinary Digital Publishing Institute (MDPI) 

Deutsches Archäologisches Institut 

Japan Past & Present 

Stephen G. Haw 

Cédric Bodet 

Erik Skare 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Lina María Garzón Ocaña 

mailto:asiatica.mdo@gmail.com


Índice 

 

 

JULIO MONTERROZA, 
La vastedad del mundo (Editorial) – [1] 

 

 

Artículos 

 

STEPHEN G. HAW, 
Reevaluación del rol de la lengua persa en la China de la dinastía Yuan – [4] 

 

CÉDRIC BODET, 
El esquema dualista del Neolítico: 

Hipótesis a propósito de Göbekli Tepe – [70] 

 

ERIK SKARE, 
El control del estado en la teoría política de  

Hamás y de la Yihad Islámica Palestina – [117] 

 
 

Reseñas 

 

EMMA J. FLATT, 
The Courts of the Deccan Sultanates: Living Well in the Persian  
Cosmopolis (Cambridge: Cambridge University Press, 2019) – [141] 



 

1 



 

La vastedad del mundo 

 

Editorial 

 

 

JULIO MONTERROZA 

 

 

uestro presente número, compuesto por muy pocos ítems, presenta temas tan se-
parados entre sí que casi hay que excusarse por ello, incluso pese a la naturaleza 
miscelánea de nuestra publicación, que hemos querido hacer obvia al lector en el 
subtítulo de la revista. Primero, el lector encontrará un artículo que es a un tiempo 

un análisis juicioso y un alarde de erudición minuciosa: “Reevaluación del rol de la lengua 
persa en la China de la dinastía Yuan”, de Stephen G. Haw. En ese artículo, Haw somete a 
interrogatorio la hipótesis reinante entre los historiadores del Imperio Mongol a partir del 
mismo Igor de Rachewiltz: que la lengua persa fue adoptada por la élite mongola como lin-
gua franca de sus cortes. Presentando todo tipo de fuentes entre los siglos X y XIV, el autor 
pone en cuestión este supuesto rol de la lengua persa en la construcción imperial de los mon-
goles, poniendo sobre la mesa tres hechos: primero, que el mongol era la lengua de los con-
quistadores y que era la lengua usada para la redacción de los originales de las leyes; segundo, 
que el chino, la lengua de esas invaluables fuentes que son el Yuan Shi (la historia de la 
dinastía Yuan, es decir, la dinastía mongola fundada por Qubilai Qa’an, encargada al histo-
riador Song Lian por la dinastía Ming, es decir, la dinastía fundada por Zhu Yuanzhang al 
deponer a Toghan-Temür Qa’an, el último emperador Yuan, y convertirse en el emperador 
Hongwu) y el Yuan Mishi (o Historia secreta de los mongoles, una fuente de decenas de 
volúmenes creada para que los Yuan, y solo los Yuan, conocieran su propia historia; esta fue 
traducida al inglés por Igor de Rachewiltz), es la lengua en la cual están escritas casi todas 
las fuentes relativas a la dinastía Yuan en China; y tercero, que el túrquico, o turco medieval, 
era una lengua muy extendida a lo largo de toda Asia debido a las expansiones de los uigures, 

N 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 1-3. 

2 

los qarajitayos, los qarajaníes y los selyúcidas entre los siglos IX y XII a todo lo largo de 
Asia Central, Persia y el Levante. Así las cosas, Haw exige a sus colegas una reubicación de 
la lengua persa en la imaginación histórica sobre el Imperio Mongol en China y, en conse-
cuencia, presenta también una “reevaluación del rol” de las lenguas mongola y, sobre todo, 
túrquica y china. Por su parte, en una hipotetización más bien audaz, Cédric Bodet (“El es-
quema dualista del Neolítico: hipótesis a propósito de Göbekli Tepe”) examina la simbología 
encontrada en el recientemente descubierto asentamiento de Göbekli Tepe, contrastando la 
estructura social que puede discernirse a través de este y otros asentamientos cercanos con la 
de aquellas sociedades etnográficas comparables para producir así un intento de interpreta-
ción de la ideología neolítica basado en el dualismo que puede observarse en la figuras talla-
das y en las estelas monumentales presentes en varios de estos yacimientos arqueológicos, 
pero particularmente en el sitio de Göbekli Tepe. Este análisis, para seguir a Bodet, revela 
una ideología paleolítica en crisis debido al crecimiento demográfico provocado por la acti-
vidad proto-agraria del Neolítico, que conlleva la creación de asentamientos paulatinamente 
más grandes que luego se eclosionan, para llevar a la disgregación de estas grandes concen-
traciones y a la aparición de nuevos asentamientos cada vez más pequeños con una ideología 
más acorde a las nuevas condiciones de producción y reproducción de la sociedad. Por último, 
un artículo muy actual, el de Erik Skare sobre “El control del estado en la teoría política de 
Hamás y de la Yihad Islámica Palestina”, que se encarga de este asunto crucial en el sistema 
ideológico de los islamistas palestinos, hoy parte de una amarga guerra contra el Estado de 
Israel. Este sistema ideológico se revela, en la investigación de Skare, como la imaginación 
de una sociedad democrática iliberal basada en los valores islámicos y en la cual el estado 
esté sometido al control directo de la sociedad civil por varios medios. En este artículo, como 
señala Skare, se hace obvio que el pensamiento islamista no es uniforme, sino que presenta 
su propia diversidad interna. Esta diversidad del pensamiento político islamista, que con tanta 
frecuencia se excluye de los análisis occidentales del fenómeno del islamismo contemporá-
neo, es un hecho empírico que debe tener un lugar en nuestra imagen del conflicto entre la 
resistencia palestina y los colonizadores israelíes y, en últimas, en nuestra imagen de la actual 
guerra, que ha acabado por completo con la ciudad de Gaza y enfrenta a estos mismos bandos 
en los papeles de defensores e invasores. Desde este punto de vista, el artículo de Skare cubre 
una laguna de conocimiento de la cual adolece también la imagen que, desde fuera de Occi-
dente, pero bajo su guía intelectual, tiene América Latina sobre Palestina y su resistencia a la 
colonización. 

A estos artículos los acompaña una reseña sobre el libro de Emma J. Flatt, The Courts of the 
Deccan Sultanates: Living Well in the Persian Cosmopolis (Las cortes de los sultanatos del 
Decán: Vivir bien en la cosmópolis persa), una descripción de la estructura y las prácticas de 
los cortesanos decaníes en el sur del subcontinente Indio durante los siglos XVI y XVII. El 
libro, dueño de una fuerte carga teórica, representa un intento por descentrar la historia polí-
tica de los sultanatos de India, usualmente enfocada en el análisis de la “institución monár-
quica”; de incluir a los sultanatos del Decán en el mundo macro de la cosmópolis persa, que 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 1-3. 

3 

incluía las cortes de Asia Central, Persia y el Imperio Mogol; y de establecer una relación, 
bajo la guía de Norbert Elias y Michel Foucault, entre la estructura social de las cortes deca-
níes y la forma específica que esta estructura le da a los hábitos y al cuerpo de sus individuos. 

Como puede ver el lector, los grupos humanos de los que tratamos aquí son muy variados. 
El de Göbekli Tepe, por ejemplo, no podemos siquiera nombrarlo, pues la lengua que habla-
ban jamás fue escrita, y sus límites se deshicieron antes de que nadie pudiera documentar sus 
creencias, leyes, historias y demás. Poner al lado de ellos, por ejemplo, al grupo compuesto 
por aquellos palestinos que han tenido a bien unirse a los grupos de la resistencia islámica 
animados por la idea de una liberación respecto de la ocupación israelí, es, cuando menos, 
inusual. Como fuere, ese es el variado mundo que hemos querido traer a nuestros lectores. 
En la aparente aleatoriedad de este número, queremos afirmar el hecho de que el mundo que 
habitamos es vastísimo, y que nuestra imaginación histórica debería alcanzar otro tanto en su 
envergadura. Creemos, pese a lo variopinto de este número y a lo específico de sus temas, 
que los estudiantes y maestros de todas las disciplinas de las ciencias sociales seguirán en-
contrando en nuestra publicación ejemplos útiles de los conceptos y temas que los ocupan, y 
que los historiadores, a los que va dirigido nuestro esfuerzo, sabrán apreciar la valía del es-
fuerzo intelectual que aún hoy, en medio de la desfinanciación de las ciencias sociales, tiene 
el empeño de dedicarse a los a veces ingratos asuntos de las sociedades humanas. 

Unas palabras a manera de éxcipit para este editorial e íncipit para este nuevo número: nos 
ha sorprendido poder llegar a este tercer número sin patrocinadores, sin publicidad, sin co-
brarle absolutamente nada a los autores cuyo trabajo traducimos con tanto amor y sin por ello 
cejar en el empeño por publicar traducciones de calidad de artículos seleccionados única-
mente sobre sus méritos históricos. Por esas razones, confiamos en que los lectores sepan 
perdonar la inexperiencia de nuestro equipo, que, compuesto por científicos sociales colom-
bianos, no tiene mayor formación en el carácter de las fuentes asiáticas de las tantas épocas 
por las que ha pasado ese continente, que van, en este presente número, de animales tallados 
rústicamente hará ya diez milenios en piedras que tuvieron que ser desenterradas con palas y 
brochas a documentos pdf publicados en línea por un grupo cuya presencia en internet ha 
sido suprimida casi absolutamente en virtud del genocidio de los gazatíes. Nosotros, a cambio, 
ofrecemos a nuestros lectores publicar más números en los que ganaremos más experiencia 
y entregaremos una mejor contribución al pensamiento histórico en lengua hispana.  

 

Bogotá D.C., 11 de julio de 2025 



 

Artículos 
 
 

Stephen G. Haw 

Cédric Bodet 

Erik Skare 



 

4 



 

Reevaluación del rol de la lengua  
persa en la China de la dinastía Yuan 

 

Publicación original 

East Asian History, n° 39 (diciembre, 2014), págs. 5-32 

 

 

STEPHEN G. HAW 

 

 

Nota del autor para esta versión en castellano (2025)1 

 

os títulos Qan y Qa’an (Qaɣan; en túrquico, χaɣan) tienen un origen incierto. Son 
términos cuyo uso es antiguo tanto en las lenguas túrquicas como en las lenguas 
mongólicas. Antes de 1229, momento en el que Ögödei se convirtió en el gober-
nante supremo de los mongoles, el título de Qa’an no fue usado por los gobernan-

tes gengiskánidas de los mongoles. Ha surgido cierta confusión debido al hecho de que 
Chinggis Qan fue nombrado de forma póstuma como “Chinggis Qa’an”, aunque no siempre 
de manera consistente: durante su vida, su título fue siempre “Chinggis Qan”. Su hijo y su-
cesor, Ögödei, recibió el título de “Qa’an”, que fue usado, desde ese momento, por el gran 
Qan (es decir, el Qa’an), que gobernaba China y Mongolia. Al menos nominalmente, el Qa’an 
era el gobernante supremo de la totalidad del Imperio Mongol. En este artículo, la norma ha 
sido que yo use “gran Qan” en lugar de Qa’an para hacer énfasis sobre el hecho de que el 

 
Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Paula Lorena Mogollón 
Buitrago. Traducción de los fragmentos en francés: Lina María Garzón Ocaña. 
1 Esta nota fue redactada por el autor el 5 de mayo de 2025 como resultado de inquietudes que surgieron en la co-
rrespondencia que sostuvimos durante la preparación de esta versión en castellano. [Nota del traductor]. 

L 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

5 

Qa’an era superior a cualquier Qan. Durante el reinado de Möngke Qa’an (década de 1250), 
el Imperio Mongol se fragmentó en cuatro secciones, ubicadas aproximadamente en China 
(junto a Mongolia y Corea), Asia Central, Irán y la estepa occidental eurasiática. Los gober-
nantes de estas tres divisiones occidentales del imperio usaban el título de “Qan”, inferior. 
Solo el gobernante supremo, o gran Qan, que gobernaba directamente sobre el Asia oriental, 
usaba el título de “Qa’an”. En el pasado, se usaba comúnmente la transliteración “Khan”, 
pero, más recientemente, “Qan” se ha convertido en la transcripción más preferible de este 
título. 

[Para una discusión bien informada de una autoridad en el tema acerca de los títulos “Qan” 
y “Qa’an”, véase I. de Rachewiltz, “Qan, Qa’an and the Seal of Güyüg”, en East Asian His-
tory, n° 43 (2019), págs. 95-100, reimpresión tomada de Klaus Saqaster & Michael Weiers 
(eds.), Documenta Barbarorum: Festschrift für Walther Heissig zum 70 Geburtstag (Wies-
baden: Harrassowitz Verlag, 1983), págs. 272-281]. 

Desde el momento en que fue publicado este artículo, he venido a conocer evidencia de que 
Marco Polo no entendía la lengua persa. En breve, la evidencia aducida se relaciona más que 
todo con los términos “Facfur”, “Pulisanghin” y “Quesitan”. Se ha dicho de los primeros dos 
que estos muestran que Marco Polo debió haber hablado persa, pero en realidad estos mues-
tran lo opuesto. Es claro que Marco Polo no entendía sus verdaderos significados. Marco 
Polo usaba “Facfur” como si fuera el nombre personal del último emperador de la dinastía 
Song, pese al hecho de que esta palabra es un epíteto o un título, que se deriva de una palabra 
irania (pero no específicamente persa), baɣpuhr, que significa “hijo de dios”. Se usaba como 
un calco de tianzi, una palabra china que significa “hijo del cielo”. Este término se aplicaba 
comúnmente al emperador de China, pero es un epíteto, no un nombre. Se encuentra, en la 
forma βɣpwr, en fecha muy temprana (313 d.C.) en una de las Cartas Sogdianas Antiguas 
encontradas cerca de Dunhuang, en el noroccidente de China. “Pulisanghin” es una palabra 
de origen persa, pero Marco Polo no entendía su significado, pues creía que era el nombre de 
un río. En realidad, esta palabra se refiere a un puente, con los significados de “puente de 
piedra” y de “puente que cruza el [río] Sanggan”. En su traducción anotada del libro de Marco 
Polo, Henry Yule especuló, por algún motivo, que “quesitan” era una palabra persa. La ver-
dad es que esta es una palabra puramente mongola. En persa, esta palabra existe solo como 
un préstamo lingüístico. Lo más probable es que cualquier palabra persa que Marco Polo 
conociera le hubiera llegado por intermedio de alguna lengua túrquica, probablemente el ui-
gur. 

[Para una mayor discusión de este asunto, véase mi artículo: “Marco Polo: From Hangshou 
to Quanzhou”, en Asiatische Studien/Études Asiatiques, vol. 74, n° 2 (2020), págs. 485-512 
(la evidencia sobre la relación entre Marco Polo y la lengua persa se discute en las páginas 
486-493)]. 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

6 

Otras publicaciones del autor relevantes para el Imperio Mongol y Marco Polo 

Libro: 

• Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan (Londres: Routledge, 
2006). 

 

Artículos: 

• “Anachronismus and other Misunderstandings in Studies of Marco Polo”, en Zeitsch-
rift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, vol. 174, n° 2 (2024), págs. 497-
523. 

• “Marco Polo and the kešig, with a further note on the toponym ‘Singui’”, en H. U. 
Vogel & U. Theobald (eds.), Marco Polo Research: Past, Present, Future (Tubinga: 
Tübingen Library Publishing, 2024), págs. 451-476. 

• “Yuan Administrative Units in Marco Polo’s Description of the World”, en Zeitschrift 
der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, vol. 173, n° 2 (2023), págs. 467-494. 

• “Marco Polo’s Departure from China”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländis-
chen Gesellschaft, vol. 173, n° 1 (2023), págs. 145-171. 

• “The Orthography of Marco Polo’s Toponyms”, en Zeitschrift der Deutschen Mor-
genländischen Gesellschaft, vol. 171, n° 2 (2021), págs. 479-502. 

• “Marco Polo: from Hangzhou to Quanzhou”, en Asiatische Studien/Études Asiatiques, 
vol. 74, n° 3 (2020), págs. 485-512. 

• “Some Problematic Animals in Marco Polo’s Description of the World”, en Imago 
Temporis. Medium Aevum, n° 14 (2020), págs. 277-285. 

• “Marco Polo in ‘Mangi’: Kuizhou, Fuling, Houguan, and the Pontoon Bridge at Fuz-
hou”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, vol. 170, n° 2 
(2020), págs. 445-466. 

• “The Overview of the Unified Territories of the Great Yuan and Marco Polo’s Account 
of the Empire of Qubilai Qa’an”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, vol. 170, n° 1 (2020), págs. 215-236. 

• “Tung Oil and tong 桐 Trees”, en Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gese-
llschaft, vol. 167, n° 1 (2017), págs. 215-236. 

• “The History of a Loyal Heart (Xin shi 心史): A Late-Ming Forgery”, en Journal of 
the Royal Asiatic Society, vol. 25, n° 2 (2015), págs. 317-325. 

• “The Semu Ren 色目人 in the Yuan Empire”, en Ming Qing Yanjiu, n° 18 (2014), págs. 
39-63. 

• “Bayan of the Bārin’s Persian Wife, and other Perplexities”, en Journal of Asian His-
tory, vol. 48, n° 2 (2014), págs. 263-279. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

7 

• “The Mongol Conquest of Tibet”, en Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 24, n° 
1 (2014), págs. 37-49. 

• “The Deaths of Two Kaghans: a Comparison of Events in 1242 and 1260”, en Bulletin 
of the School of Oriental and African Studies, vol. 76, n° 3 (2013), págs. 361-371. 

• “The Mongol Empire – The First ‘Gunpowder Empire’?”, en Journal of the Royal 
Asiatic Society, vol. 23, n° 3 (2013), págs. 441-469. 

• “Cathayan Arrows and Meteors: The Origins of Chinese Rocketry”, en Journal of 
Chinese Military History, n° 2 (2013), págs. 28-42. 

 

Traducción al castellano del contenido del artículo original (2014) 

 

on frecuencia, se ha afirmado que, en el Imperio Yuan, el persa era una importante 
lingua franca. Un reciente artículo del profesor David Morgan ha ofrecido una 
discusión algo extensa sobre esta premisa, exponiendo lo que parece ser un arse-
nal de evidencia impresionante a favor de esa afirmación.2 Sin embargo, llevo 

algún tiempo albergando dudas acerca de la validez de parte de esta evidencia. Si bien no 
tengo dudas de que hubiera una cantidad significativa de hablantes de la lengua persa en el 
Imperio Yuan –de entre los cuales un buen número tenía cargos importantes–, creo que la 
lengua persa nunca fue una verdadera lingua franca en China y Mongolia. Su uso se limitó 
probablemente a una sección de la comunidad musulmana, y a algunos círculos comerciales 
y oficiales específicos. La importancia precisa de que disfrutó debió haber variado con el 
tiempo, pero, en general, otras lenguas además del persa se usaban más comúnmente y tenían 
un mayor estatus. El mongol, lengua de los gobernantes, tenía sin duda el estatus más alto. 
Casi con toda certeza, el túrquico era de uso más común que el persa no solo en el Imperio 
Yuan, sino en la mayor parte del Yeke Mongghol Ulus. Hay que tener en cuenta que la mayoría 
de las variantes del túrquico –trátese del uigur, del qipchaq, del qangli, entre otras más– eran 
inteligibles entre sí.3 Por tanto, desde las tierras uigures en la cuenca del Tarim hasta el Mar 
Negro, tenía predominancia lo que era, en efecto, una misma lengua.4 

 
2 D. O. Morgan, “Persian as a Lingua Franca in the Mongol Empire”, en B. Spooner & H. L. Hanaway (eds.), Literacy 
in the Persianate World: Writing and the Social Order (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), págs. 
160-170. 
3 P. B. Golden, An Introduction to the History of the Turkic Peoples (Wiesbaden: Harrassowitz, 1992), pág. 195. 
4 La lingua franca original era una lengua usada en la parte oriental y sureña de la región del Mediterráneo princi-
palmente como un medio de comunicación oral desde la época de las Cruzadas hasta comienzos del siglo XX. Con 
base, sobre todo, en el dialecto genovés del italiano, incluía también vocabulario tomado de otras lenguas romances, 
del árabe, el griego y el turco; véase Unión Europea, Dirección General de Traducción, Lingua Franca: Chimera or 
Reality? (Luxemburgo: Publications Office of the European Union, 2011), págs. 19-20. En este artículo, uso el tér-
mino de lingua franca en el sentido de lengua usada ampliamente tanto por hablantes nativos como no nativos a 
manera de lengua común para la comunicación oral, sobre todo. 

C 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

8 

En primer lugar, deberé examinar la evidencia que se aduce a favor de la importancia de la 
lengua persa. El profesor Morgan empieza su artículo con la afirmación frecuente de que 
Marco Polo debió saber algo de persa, que “era hablado y escrito bastante ampliamente en 
China (así como en otros lugares del Imperio Mongol), en los círculos en que se movía Marco 
Polo”.5 No obstante, Morgan es un estudioso del persa, y no tiene conocimiento del chino. 
Debido a que no tiene acceso directo a las fuentes chinas en su lengua original,6 debe presu-
mirse que, sobre este punto, Morgan está siguiendo la opinión de otros. Ciertamente tiene 
buena compañía. La idea de que Marco Polo solo dominaba con fluidez el persa, y de que no 
sabía nada de chino, puede rastrearse al menos a la década de 1870. En su edición bastante 
anotada del libro de Marco Polo, publicada por primera vez en 1871, el coronel sir Henry 
Yule afirma que hay “indicios positivos de la ignorancia del chino de Marco”,7 y que “sus 
relaciones y conversaciones… en la corte del Kaan… tuvieron lugar, probablemente, en la 
lengua persa”.8 Sin embargo, uno se pregunta cómo pudo Yule haber llegado a semejante 
conclusión. Sabemos con certeza que él mismo desconocía la lengua china, y aparentemente 
sabía poco sobre China, a juzgar por su marcada dependencia respecto de los recuentos oc-
cidentales dieciochescos y decimonónicos sobre ese país.9 Francis Cleaves, ese gran estu-
dioso de los mongoles y los chinos, comentó: “creo que Yule fue algo rudo en su evaluación 
del conocimiento que tenía Marco Polo del chino…”.10 Debe tomarse nota también de que 
Pauthier, que sí sabía chino, consideraba que Marco podía muy bien haber aprendido varias 
lenguas en la corte Yuan, incluyendo tanto el persa como el chino, y que también aprendió, 
probablemente, los sistemas de escritura chino, uigur, ‘Phags-pa y perso-arábigo.11 Clara-
mente, todo esto es altamente especulativo. 

Nada más y nada menos que por la autoridad de Paul Pelliot, la teoría de que Marco Polo se 
sirvió principalmente, si no enteramente, de su conocimiento del persa mientras estaba en el 

 
5 Morgan, “Persian as Lingua Franca”, pág. 161. 
6 Solo una muy pequeña fracción de las fuentes chinas para el periodo mongol o Yuan han sido traducidas alguna vez 
a lengua alguna. 
7 H. Yule, The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels of the East (Londres: 
John Murray, 1871), vol. 1, pág. cxxxv; o en su tercera edición, revisada por H. Cordier: H. Yule, The Book of Ser 
Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels of the East (Londres: John Murray, 1903), vol. 1, 
pág. 110. 
8 H. Yule, Marco Polo, vol. 1, pág. 401n; en la revisión de Cordier: H. Yule, Marco Polo, vol. 1, pág. 448n. 
9 Debe tomarse nota de que, en esa época, de China se sabía, en general, muy poco en Europa, y también poco se la 
estudiaba. Por ejemplo, no fue sino hasta la década de 1870 que se estableció en la Universidad de Oxford una plaza 
para la enseñanza del chino. Desde 1847 había una en el King’s College de Londres; véase L. Ride, “Biographical 
Note”, en J. Legge, The Chinese Classics; vol. 1: Confucian Analects, The Great Learning, The Doctrine of the Mean 
(Hong Kong: Hong Kong University Press, 1960), pág. 18. Francia abrió el camino de los estudios académicos sobre 
China, con una plaza para la enseñanza del chino en el Collège de France desde 1814; véase A.-L. Dyck, “La Chine 
hors de la philosophie: essai de généalogie à partir des traditions sinologique et philosophique françaises au XIXe 
siècle”, en Extrême-Orient, Extrême-Occident, n° 27 (2005), pág. 28. A mediados del siglo XIX, los estudios chinos 
en Europa seguían en un estadio inicial. 
10 F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan of the Bārin in the Yüan Shih”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 
19 (1956), pág. 187n. 
11 G. Pauthier, Le Livre de Marco Polo, citoyen de Venise, conseiller privé et commissaire impérial de Khoubilaï-
Khaân (París: Firmin Didot, 1865), vol. 1, pág. 23n. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

9 

Imperio Yuan ganó mucho peso. Paul Pelliot se refirió con aprobación a la opinión de Yule, 
y afirmó lo siguiente: “Marco Polo, maint exemple le prouve, était entouré de Persans … : le 
persan est même sans doute la seule langue orientale qu’il ait jamais maniée couramment”.12 
Henri Cordier adoptó esta opinión, citando a Pelliot en sus Notas y adendas a la edición de 
Yule del libro de Marco Polo.13 Esta opinión también se repite en las Notas sobre Marco Polo 
de Pelliot, donde este dice, en varias ocasiones, que Marco Polo “tenía en mente, como es 
usual en él, un término persa”,14 o cosas similares. Naturalmente, la opinión de Pelliot ha 
disfrutado de un gran peso. Frances Wood se sumó al estribillo, enumerando, a manera de 
versiones persianizadas de topónimos chinos, los siguientes usos de Marco Polo: “Chemeinfu 
para Kaipingfu, Pianfu para Pingyangfu, Quengianfu para Xi’anfu y Taianfu para Tai-
yuanfu”.15 Esta es una lista muy corta, pero al menos otros dos topónimos podrían serle aña-
didos. Sin embargo, como mostraré en breve, también un par de topónimos podrían serle 
sustraídos. En realidad, Marco Polo usa solo muy pocas versiones claramente persas de to-
pónimos chinos, así como algún otro vocabulario de origen persa. La mayoría de los nombres 
que Marco Polo usa para designar lugares de China son topónimos puramente chinos:16 el 
hecho de que algunos de estos sean usados de formas más o menos iguales a las usadas por 
Rashīd al-Dīn y por otros escritores persas no hace que estos usos sean menos chinos. Tam-
bién en algunas ocasiones, Marco Polo usa versiones claramente mongolas o túrquicas de 
varios topónimos, así como cierta cantidad de palabras de otras lenguas diferentes al persa.17 

La lista de Wood requiere de un examen minucioso. “Chemeinfu” es sin duda una versión 
persa de Kaipingfu 開平府. Sin embargo, Marco Polo usa para la ciudad este nombre solo una 
vez, al momento de mencionarla por primera vez en todo el libro, es decir, cuando Marco 
Polo hace el recuento de la manera en que llegó a la corte de Qubilai Qa’an junto a su padre 
y su tío.18 Este hecho puede explicar el uso de la versión persa del nombre en este punto: en 
ese momento, Marco Polo acababa de llegar al Imperio Yuan y probablemente solo sabía 
persa, lengua que había aprendido durante su viaje por tierras extranjeras. No había tenido 
tiempo de aprender ninguna de las lenguas de la China Yuan. Si realmente tomó notas durante 
sus viajes, entonces puede muy bien haber ocurrido que terminara usando en el libro 

 
12 P. Pelliot, “Kao-Tch’ang, Qoco, Houo-Tcheou et Qarâ-Khodja”, en Journal Asiatique, vol. 10, n° 19 (1912), pág. 
592. [Versión en español de esta cita: “Marco Polo, muchos ejemplos lo demuestran, estaba rodeado de persas…: el 
persa es incluso, sin duda, la única lengua oriental que ha dominado con fluidez”]. 
13 H. Cordier, Ser Marco Polo: Notes and Addenda to Sir Henry Yule’s Edition, Containing the Results of Recent 
Research and Discovery (Londres: John Murray, 1920), pág. 74. 
14 P. Pelliot, Notes on Marco Polo (París: Imprimerie National, 1959-1973), vol. 1, pág. 424; véase también Pelliot, 
Notes, vol. 1, págs. 96, 170 y 366, y vol. 2, pág. 813. 
15 F. Wood, Did Marco Polo Go to China? (Londres: Secker & Warburg, 1995), pág. 61. 
16 Ya he expuesto este argumento; véase S. G. Haw, Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan 
(Londres y Nueva York: Routledge, 2006), pág. 62. 
17 Haw, Marco Polo’s China, pág. 61. 
18 A. C. Moule & P. Pelliot, Marco Polo: The Description of the World (Londres: Routledge, 1938), vol. 1, pág. 84; 
Yule, Marco Polo [version revisada por Cordier], vol. 1, pág. 25. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

10 

topónimos tal cual los había anotado en su momento.19 Fuera de este único uso, Marco Polo 
llama siempre a esta ciudad “Ciandu” (o alguna variante similar, pues, como es usual, hay 
varias variaciones escritas en distintos manuscritos del libro). Esta palabra se deriva del chino 
“Shangdu” 上都, y no corresponde, de ninguna manera, a la lengua persa. Incluso Pelliot tuvo 
que admitir que “no pudo encontrar el nombre [en la obra] de Rašīdu-‘d-Dīn, que solo usa 
[el nombre] Keminfu”.20 Justo aquí tenemos un ejemplo de Marco Polo evitando el uso persa. 
Por cierto, Pelliot está en un error al decir que “el nombre K’ai-p’ing-fu fue cambiado a Sang-
tu” en 1263. La prefectura superior (fu 府), y también el condado local (xian 縣), siguieron 
llamándose Kaiping. Shangdu fue un nombre adicional, con el que se reconocía el estatus de 
la ciudad como residencia imperial. Se usó para nombrar la ruta (lu 路) de la cual la ciudad 
era centro de gobierno, pero el nombre de Kaipingfu no fue abolido inmediatamente.21 Es 
también bastante probable que el nombre de Shangdu haya sido incorporado al uso informal 
por algún tiempo antes de 1263, y que, por tanto, su aparición en fechas más tempranas no 
sea necesariamente un anacronismo, como lo consideró Pelliot.22 

Parece muy probable que el uso de “Taianfu” por parte de Marco Polo, cuando habla de 
“Taiyuanfu” 太原府, puede haberse derivado no de una forma persa de este topónimo, sino de 
una forma mongola. En mongol, la “Da Yuan” 大元 [la dinastía] se llamaba “Dai Ön”.23 “Tai-
yuan” debió, probablemente, equivaler a “Tai Ön” o a alguna otra forma muy similar, lo que 
explicaría la forma “Taian” de Marco Polo. El origen del uso “Pianfu” en Marco Polo es 
menos claro. Puede que se trate simplemente de un error escritural temprano (posiblemente 
un error cometido por Rustichello en el momento de poner por escrito por primera vez el 
libro de Marco Polo) en el lugar de “Pinianfu”. Al menos en una ocasión, Rashīd al-Dīn usa 
“Tai Wan[g] Fu” en lugar de Taiyuanfu, y transcribe “Pingyangfu” 平陽府 como “Pung Yang 
Fu”. 24  De esta guisa, en realidad, las versiones de Marco Polo para estos nombres no 

 
19 Wood, Did Marco?, pág. 42; J. Larner, Marco Polo and the Discovery of the World (New Haven: Yale University 
Press, 1999), pág. 54. 
20  Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 256. Pelliot no ve ninguna dificultad a la hora de deriver la palabra “Ciandu” directa-
mente del chino; debe tomarse nota de que el uso de Marco Polo de una -n al final de la primera sílaba, en lugar de la 
terminación -ng, es una característica normal de las lenguas romances, que carece generalmente de terminaciones -
ng; Por ejemplo, los franceses se refieren usualmente a Beijing con la palabra “Pékin”, y el uso italiano moderno es 
“Pechino”.  
21 Song Lian 宋濂 et al. (eds.), Yuan shi 元史 (Beijing: Zhonghua shuju, 1976), vol. 1, juan 5, pág. 92 y vol. 5, juan 58, 
págs. 1349-1350; Liu Yingli 劉應李, Da Yuan hunyi fangyu shenglan 大元混一方輿勝覽 [revisión de Zhan Youliang 詹
友諒] (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 2003), vol. 1, pág. 41. 
22 Wang Yun 王惲, Qiujian xiansheng daquan wenji 秋澗先生大全文集 (juan 1, pág. 10b), en Si bu congkan chu bian 四
部叢刊初編 [facsímil de la edición de la era Ming] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929), se refiere a Shangdu du-
rante el segundo año del periodo de reinado Zhongtong 中統, es decir, durante 1261. 
23 D. M. Farquhar, The Government of China Under Mongolian Rule: A Reference Guide (Stuttgart: Steiner, 1990), 
pág. 427; F. W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1362 in Memory of Prince Hindu”, en Harvard Journal 
of Asiatic Studies, n° 12 (1949), pág. 83. 
24 Rashīd al-Dīn (traducción de W. M. Thackston), Rashiduddin Fazlullah’s Jami’u’t-Tawarikh: Compendium of 
Chronicles (Cambridge: Harvard University, Department of Near Eastern Languages and Civilizations, 1998-1999), 
vol. 1, pág. 220, y vol. 2, pág. 374; Rashīd al-Dīn (traducción de J. A. Boyle), The Successors of Genghis Khan (Nueva 
York: Columbia University Press, 1971), pág. 146. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

11 

coinciden con las formas persas de Rashīd. En otro lugar, Rashīd al-Dīn usa “Tayanfu”, pero 
no es completamente seguro que esta forma pueda identificarse con Taiyuanfu.25 Resulta que 
el pueblo al cual quería referirse este no es, de hecho, Taiyuanfu. En lo que respecta a 
“Pianfu”, Pelliot solo pudo decir que su versión de Pingyangfu “debe ser la forma que usan 
los persas de China” sin aportar una sola evidencia en apoyo de esta afirmación.26 Semejante 
aserción tan especulativa puede apenas aceptarse. 

En el pasado, ya he tomado el nombre “Quengianfu” (el actual Xi’an) como un derivado de 
“Chang’an” 長安, pues es imposible que se derive de “Jingzhao” 京兆, tal como se ha asegu-
rado con frecuencia.27 La “n” al final de la segunda sílaba (que a Pelliot le pareció inesperada 
e intrigante), así como la diferencia de vocal en la primera sílaba, hace que esa derivación 
sea imposible.28 Tampoco es satisfactoria una derivación de “Chang’an”, pues “Quen” no 
puede relacionarse fácilmente con “Chang”. Ahora tengo una explicación mucho mejor. Ese 
topónimo es una versión de Xianyang 咸陽. La pronunciación de Xianyang durante la era Han 
tardía era Gemjan.29 Esta forma es tan cercana a las formas “Kinjan”30 o “Kenjan”31 que debe 
con certeza ser la base de la forma persa de este nombre. Los textos árabes de los siglos IX 
y X usan “Ḥumdān” en lugar de Chang’an, muy probablemente a partir del mismo origen.32 
Los sogdianos usaban la forma “Khumdan”.33 El nombre Xianyang, que era el nombre de la 
capital de la dinastía Qin 秦 (221-207 a.C.), debe haberse dado a conocer fuera de China, en 
áreas iraníes, ciertamente en Sogdiana, probablemente también en Bactria y en Partia, y debe 
haber seguido siendo usado a la hora de referirse a la capital de la nueva dinastía Han 漢, 
Chang’an, que quedaba muy cerca de la ubicación de la ciudad Qin de Xianyang. Después, 
el nombre hubo de permanecer en uso en persa y en árabe hasta el periodo Yuan. Es probable 
que haya habido una colonia significativa de habla persa en Jingzhao durante el periodo Yuan. 
En 1272, Mangghala, el hijo de Qubilai Qa’an, fue hecho príncipe de Anxi (Anxi Wang 安西

王), con su concesión en Jingzhao.34 Su hijo, Ananda, lo sucedió a su vez como príncipe de 
Anxi.35 Según Rashīd al-Dīn, Ananda tuvo una nodriza musulmana, y, como resultado, se 
convirtió con entusiasmo al islam, tras lo cual convirtió a casi todo su ejército de ciento cin-
cuenta mil mongoles.36 Por tanto, la influencia musulmana en la región de Jingzhao puede 

 
25 Rashīd al-Dīn (trad. Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, pág. 384; Rashīd al-Dīn (trad. Boyle), Successors, pág. 
164 y nota al pie de página. 
26 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 803. 
27 Haw, Marco Polo’s China, pág. 97. 
28 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 814. 
29 A. Schuessler, ABC Etymological Dictionary of Old Chinese (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2007), págs. 
528 y 558. 
30 Boyle, Successors, pág. 283. 
31 al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, pág. 446. 
32 G. Ferrand, Voyage du Marchand Arabe Sulayman en Inde et en Chine , Rédigé en 851, Suivi de Remarques par 
Abu Zayd Hasan (vers 916) (París: Bossard, 1922), págs. 77, 86, 92 y 105. 
33 E. de la Vaissière, Sogdian Traders: A History (Leiden: Brill, 2005), pág. 22. 
34 Yuan shi, vol. 1, juan 7, pág. 143. 
35 Yuan shi, vol. 2, juan 14, pág. 302. 
36 Boyle, Successors, págs. 323-324; al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, pág. 465. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

12 

haber sido fuerte. No hay duda de que al menos algunos musulmanes de entre estos eran 
hablantes del persa. Su influencia puede explicar el hecho de que Marco Polo use un topó-
nimo persa al hablar de este pueblo. 

Otro topónimo claramente persa, pero que Wood no incluye en su lista, es “Çardandan [o 
Zardandan]”. Esta es una traducción del uso chino “Jin Chi” 金齒, que significa “dientes de 
oro”, un nombre endilgado a la gente de la provincia Yuan de Yunnan, y al área en que esas 
gentes vivían37 (que se ubica a parte y parte en los actuales Yunnan y Myanmar). La costum-
bre de cubrirse algunos de los dientes frontales con oro persistió hasta tiempos modernos.38 
Una vez más, puede haber una explicación para este uso. El gobernador de la provincia de 
Yunnan entre 1274 y 1279 era un musulmán de nombre Sayyid Ajall Shams al-Dīn, cuya 
familia procedía de Bujara. Su hijo, Nasir al-Dīn, mencionado por Marco Polo,39 también fue 
nombrado en varios altos cargos de Yunnan hasta 1291, cuando fue transferido a Shaanxi.40 
No es improbable que la influencia musulmana en Yunnan haya dado vigencia a cierta canti-
dad de nomenclaturas persas. Más allá de esto, Marco Polo usa muy pocos términos que se 
puedan considerar definitivamente como persas. Usa Pulisanghin, que es el nombre con que 
él designa el “Puente Marco Polo” (Lugou Qiao 盧溝橋), ubicado actualmente en el surocci-
dente de Beijing.41 También se refiere al emperador del Imperio Song del sur como “facfur”. 
Parece que, en el caso de Kenjan, este uso se remontaba varios siglos en el tiempo. Aparecen 
otras versiones de esta palabra tanto en árabe como en persa.42 

Ahora, debo volver a los argumentos del profesor Morgan. Este referencia a Pelliot, en una 
cita tomada de Cordier, como la fuente para 

Dos ejemplos particularmente elocuentes de “persianización”. Uno es el uso que hace Marco 
Polo de la palabra manzi para designar el sur de China. Esta es la palabra que usa Rashīd al-
Dīn, pero no corresponde a la palabra mongola, que es nangias […]. El otro ejemplo, una 
evidencia particularmente demostrativa, es el hecho de que cuando Marco Polo está discu-
rriendo sobre el ciclo chino-mongol de doce años-animales, usa “león” en lugar de la palabra 
correcta, que es “tigre”. En este punto, no es posible que Marco Polo esté traduciendo del 
túrquico o del mongol, lenguas en que los dos animales son distinguidos claramente. La so-
lución obvia es asumir que estaba traduciendo la palabra persa shir, que –esto es notorio– 
puede significar tanto “león” como “tigre” […].43 

 
37 Pelliot, Notes, vol. 1, págs. 603-604. 
38 J. F. Rock, The Ancient Na-Khi Kingdom of South-west China (Cambridge: Harvard University Press, 1947), vol. 
1, pág. 42. Presencié esto personalmente en Yunnan, durante la década de 1980. 
39 Moule y Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 287; Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 2, pág. 101. 
40 La biografía de Sayyid Ajall está, seguida de la de su hijo, en el Yuan shi, vol. 10, juan 125, págs. 3063-3067; véase 
también I. de Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan (Wiesbaden: Harrassowitz, 1993), págs. 466-479. 
41 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 812. 
42 Pelliot, Notes, vol. 2, págs. 652-661. Más recientemente, Sanping Chen ha argumentado que este término también 
fue “usado históricamente con amplitud en varias regiones nómadas adyacentes a la China tradicional; véase S. Chen, 
Multicultural China in the Early Middle Ages (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2012), págs. 124-134. 
43 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, págs. 161-162. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

13 

Para mí, nada de esto tiene sentido. No logro entender cómo el hecho de que Marco Polo use 
una palabra china para designar el sur de China (el área que estaba bajo el gobierno del extinto 
Imperio Song del sur) pueda interpretarse como un indicador de que estaba influenciado por 
el uso persa. Yo sugeriría que, en realidad, este hecho no tiene una implicación tal, sino que 
más bien ofrece algo de apoyo a la idea de que Marco Polo tenía algo de conocimiento del 
chino. Ya he lidiado con la cuestión de su uso de la palabra “león” en lugar de “tigre”.44 Sin 
embargo, parece que no he podido convencer al profesor Morgan,45 de manera que tendré 
que volver sobre esa cuestión en breve. 

Dice Morgan a sus lectores que manzi 蠻子 “parece ser un término que aparece por primera 
vez durante el periodo mongol”, que es “vernáculo de manera distintiva (tal como lo revela 
el sufijo nominativo zi)”, y que es peyorativo.46 En su mayoría, esto es correcto, aunque yo 
cuestionaría el uso de la palabra “nominativo” (sin embargo, este no es el lugar para discutir 
las peculiaridades de la gramática china). Ciertamente, el término es peyorativo, pues el signo 
para man se escribe con un elemento que significa “insecto”.47 Sin embargo, el uso de manzi 
puede rastrearse hasta tiempos que preceden al periodo mongol. Es el hecho de que la palabra 
sea vernácula el que tanto dificulta saber exactamente cuándo comenzó su uso, pues el chino 
escrito es, generalmente, muy distinto del lenguaje hablado, al menos hasta tiempo reciente. 
Normalmente, el “sufijo nominativo zi” no aparecía en textos escritos. El signo singular de 
man es antiguo, y fue usado de manera bastante frecuente por varios de los siglos antes de 
Cristo; significa “bárbaro sureño”, es decir, una persona procedente del sur del área cuya 
cultura principal es la china, y que era considerada por los chinos como un salvaje inferior. 
manzi tiene este mismo significado, pero su uso es coloquial. He podido rastrear una ocasión 
en que este término ocurre en una obra datada alrededor del año 950, en la que el término se 
refiere, aparentemente, a los “bárbaros sureños” durante el periodo de la dinastía Tang (las-
timosamente, el texto es defectuoso, con muchos caracteres cercanos a este ejemplo habién-
dose perdido).48 

No obstante, este no es precisamente el significado que adquiriría la palabra un par de siglos 
después, cuando vino a ser usada para designar a los chinos del Imperio Song del sur. Este 
uso parece haber surgido cuando la mayor parte de China estaba dividida entre el Imperio 
Jin, fundado en el norte por los yurchenos (ancestros de los posteriores manchúes), y el Im-
perio Song al sur. Hay al menos un ejemplo del uso de esta palabra por parte de los Jin para 
referirse a los chinos del sur. En 1221, cuando los ejércitos Jin invadieron el Imperio Song, 
el pueblo de Qizhou 蘄州, en territorio Song (ubicado en la actual provincia de Hebei, justo 
al norte del río Yangtsé) fue puesto bajo asedio. El recuento de un testigo ocular de los hechos, 

 
44 Haw, Marco Polo’s China, pág. 61. 
45 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 169n. 
46 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 162. 
47 O, con más precisión, que denota cualquier artrópodo, gusano o criatura similar. 
48 He Guangyuan 何光遠, Jian jie lu 鑒誡錄, en Zhibuzu zhai congshu 知不足齋叢書 (Beijing: Zhonghua shuju, 1999), 
vol. 8, juan 6, pág. 35. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

14 

perteneciente a los defensores Song, describe la manera en que los ballesteros Song dispara-
ban contra los atacantes Jin púas que, si bien eran pequeñas, podían ser letales, pues estaban 
envenenadas. Cuando los soldados Jin vieron estas pequeñas púas de ballesta, gritaron: “¡Los 
manzi están disparándonos con palillos!”.49 Parece que se volvió frecuente para los norteños 
del Imperio Jin designar a los sureños del Imperio Song, de manera peyorativa, como manzi. 
Este uso continuó en vigencia durante el periodo Yuan. Como fuere, de ningún modo es este 
un uso persa. 

De hecho, Rashīd al-Dīn no usa solo el término manzi. Pueden encontrarse en sus escritos al 
menos tres nombres diferentes referidos al sur de China. También usa la palabra mongola 
“Nangiyas”50 –lo hace varias veces–,51 y una tercera expresión: “Machin”.52 De hecho, en 
un punto, se refiere a “Machin, llamada Manzi por los catayosi y Nankiyas por los mongo-
les”.53 Así pues, podría decirse de Marco Polo que estaba siguiendo un uso persa cualquiera 
que fuese su escogencia de la palabra para referirse al sur de China. De manera similar, Ju-
vainī habla tanto de “Khitai” (con el significado de norte de China) como de “Manzi”,54 y 
también, aparentemente con los significados respectivos, de “Chin y Machin”.55 Jūzjānī no 
parece conocer el término Manzi, y en su Tabakāt-i-Nāsirī solo aparecen los términos “Chin 
y Machin”.56 Mustawfī habla de “Khansay, capital de Machin” y de “Machin: un reino grande 
y extenso que los mongoles conocen como Nangiyas”.57 No parece que estuviera familiari-
zado con el término Manzi. Es claro, pues, que los autores persas, fuera de aquellos que –
como Juvainī y Rashīd al-Dīn– tenían un conocimiento profundo sobre el Imperio Mongol, 
no usaban la palabra Manzi. Si hubiera un término para designar el sur de China que fuera 
distintivo de los persas, este sería Machin. Dicha palabra no aparece en el libro de Marco 
Polo. 

Puedo hacer énfasis sobre la naturaleza esencialmente china del uso que hace Marco Polo de 
la palabra manzi gracias al hecho de que la transcripción que usa él para esta palabra es una 
representación bastante precisa de la pronunciación china estándar de esta palabra en su 

 
49 Zhao Yuyu 趙與裕, Xinsi qi Qi lu 辛巳泣蘄録, en Si ku quan shu cun mu congshu, shi bu 四庫全書存目叢書, 史部 [facsímil 
del manuscrito Ming] (Ji’nan: Qilu shushe, 1997), vol. 45, pág. 79. 
50 Sobre Nangiyas o Nangɣiyas, véase A. Mostaert & F. W. Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Arɣun et 
Öljeitü à Philippe le Bel (Cambridge: Harvard Universiry Press, 1962), pág. 73; véase también P. Pelliot, “ Sur quel-
ques mots d’Asie centrale attesté dans les textes Chinois”, en Journal Asiatique, vol. 11, n° 1 (1913), págs. 460-466. 
51 Por ejemplo, al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, págs. 413, 415 y 438-439; también Boyle, Suc-
cessors, págs. 223-224, 270-271 y 273. 
52 Por ejemplo, al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, págs- 396, 440 y 441; también Boyle, Succes-
sors, págs. 189, 273 y 275. 
53 al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 1, pág. 154. Claramente, esto muestra que el mismo Rashīd al-
Dīn consideraba que “manzi” era un término chino. 
54 ‘Ala-ad-Din ‘Ata-Malik Juvainī (traducción de J. A. Boyle), The HIistory of the World-Conqueror (Cambridge: 
Harvard University Press, 1958), vol. 1, pág. 256; y vol. 2, pág. 596. 
55 Juvainī, History, vol. 1, pág. 201; y vol. 2, pág. 607. 
56 Minhaj-ud-Din Juzjani (traducción de H. G. Raverty), Tabakat-i-Nasiri: A General History of the Muhammadan 
Dynasties of Asia… (Londres: Asiatic Society of Bengal, 1881), vol. 1, pág. 383. 
57 Hamd-Allah Mustawfi (traducción de G. Le Strange), The Geographical Part of the Nuzhat al-Qulub  (Leiden y 
Londres: Brill y Luzac, 1919), págs. 10 y 254. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

15 

tiempo. Hay que tener en cuenta que la transliteración manzi representa la pronunciación 
moderna en el sistema que conocemos como pinyin. Marco Polo (o Rustichello en lugar de 
Marco Polo) escribió la palabra como “Mangi”.58 La pronunciación estándar durante el pe-
riodo Yuan, representada por medio de la transcripción fonética del chino en el sistema de 
escritura ‘Phags-pa, era man-dzhi.59 Parece razonable, así las cosas, concluir que Marco Polo 
tomó esta palabra directamente del chino. No hay razón en absoluto que permita pensar que 
hubo influencia persa involucrada de manera alguna en esta escogencia. 

La cuestión del uso que hacía Marco Polo de la palabra “león” para designar animales que 
claramente eran tigres es una distracción similar. Ya he sugerido que ese uso debe reflejar el 
hecho de que ni Marco Polo ni Rustichello conocían palabra alguna para designar a los tigres, 
pues el tigre era un animal virtualmente desconocido para los europeos medievales. Adicio-
nalmente, también he señalado que Odorico de Pordenone se refiere a su vez, de una manera 
similar, a los “leones” de China.60 De hecho, Odorico también dice que hay en India “grandes 
cantidades de leones negros”.61 Con casi total certidumbre, debe haberse tratado de panteras 
negras, según esa variedad del color de los leopardos. El uso de esta palabra por parte de 
Odorico sugiere que los europeos medievales pueden haber usado frecuentemente la palabra 
“león” simplemente como una palabra abarcadora para denotar cualquier tipo de felino 
grande. Lo que tenemos entre manos, me parece, es otro ejemplo del enfoque anacrónico 
sobre Marco Polo que ha sembrado la confusión entre tantos estudios acerca de su libro.62 
Hoy todos saben lo que es un tigre, así que parece extraño que alguien no reconozca que un 
animal similar al león, pero con rayas, tendría que ser un tigre (en un momento de su libro, 
Marco Polo describe en efecto un tigre con rayas).63 Esto ignora por completo el hecho de 
que los europeos medievales pueden no haber tenido una idea clara de qué tipo de animal era 
el tigre. 

El bestiario era un género popular de obras de la Europa medieval, especialmente durante los 
siglos XII y XIII.64 Los bestiarios medievales describen frecuentemente “tigres”. En esas 
descripciones, es bastante obvio que los autores no habían visto jamás a un tigre y tenían muy 
poca idea de cómo eran. Se describe a los tigres, usualmente, como si tuvieran manchas y 
fueran capaces de correr muy rápido, lo que podría indicar que la palabra “tigre” designaba 
realmente al guepardo. Muchos bestiarios son ilustrados, y las imágenes que más común-
mente se muestran del tigre muestran un animal con manchas, sin rastro de rayas. Un manus-
crito albergado hoy por la Bibliothèque Municipale de Douai (MS 0711), en Francia, incluye 
una imagen de un “tigre” más bien canino, cubierto de manchas que son como rosetas de dos 

 
58 Por ejemplo, Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, págs. 264 y 265. 
59 W. S. Coblin, A Handbook of ‘Phags-pa Chinese (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2007), págs. 124 y 143. 
60 Haw, Marco Polo’s China, pág. 61. 
61 H. Yule (revisión de H. Cordier), Cathay and the Way Thither (Londres: Hakluyt Society, 1915), vol. 2, pág. 115. 
62 Haw, Marco Polo’s China, págs. 1-2. 
63 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 227; Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 1, pág. 397. 
64 J. L. Schrader, “A Medieval Bestiary”, en The Metropolitan Museum of Art Bulletin, vol. 44, n° 1 (1986), pág. 3. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

16 

colores.65 Este manuscrito data del tercer cuarto del siglo XIII, y es, por tanto, un contempo-
ráneo exacto de Marco Polo. Otro bestiario, de fecha algo más temprana (alrededor de 1210), 
ahora en la Biblioteca Británica (Royal 12 C XIX), muestra un animal más felino, pero tam-
bién con manchas, sin rayas.66 Ambos bestiarios, y otros bestiarios del periodo, cuentan cómo 
pueden robarse “tigres” de la custodia de sus madres mediante el uso de un truco. El ladrón, 
a la sazón montado a caballo, no puede moverse tan rápido como para escapar de la madre 
tigresa. Cuando esta llegue cerca, el ladrón debe arrojar un espejo o una bola de vidrio, y la 
tigresa se detendrá para mirar su reflejo, pensando que este reflejo es su cachorro. Al hacer 
esto, a veces de manera repetida, el ladrón podrá entonces llevar a buen término su escape.67 
Algunos bestiarios más tempranos contienen descripciones aún más extrañas, de manera que 
el “tigre” se convierte más o menos en una bestia mítica. En algunos bestiarios del siglo XII, 
“se describe al tigre como una suerte de serpiente, y se lo dibuja, de hecho, como un dragón 
con alas”.68  Por tanto, no es probable que Marco Polo o Rustichello pudieran identificar 
como tigres aquellos “leones” rayados que Marco Polo vio en China. Una vez más, puede 
descartarse cualquier tipo de influencia persa. 

La lista de los términos usados por Marco Polo en la descripción del Imperio Yuan que pue-
den considerarse razonablemente como originarios de la lengua persa es, pues, una lista re-
ducida a más o menos media docena. Para mí, al menos, esto a duras penas puede indicar una 
fuerte influencia persa sobre Marco Polo. Podría argumentarse con igual facilidad que Marco 
Polo estaba bajo la influencia de usos mongoles, túrquicos y, de hecho, chinos, pues usa 
topónimos para lugares de China, así como otras palabras, tomadas de todas estas lenguas. 
De hecho, me atrevo a sugerir que hay mejor evidencia de que tenía algún conocimiento del 
chino y del túrquico que la evidencia para hablar de su conocimiento del persa. Una vez más, 
ya he cubierto algo de este asunto en otro lugar,69 pero puede que sea útil volver sobre este, 
al menos parcialmente, con algo más de detalle. Sobre el conocimiento que probablemente 
tenía Marco Polo del túrquico, no solo existe la evidencia aportada por unos cuantos topóni-
mos de China provistos en su libro en sus formas túrquicas, sino también cierto vocabulario 
túrquico adicional. Quizá lo más diciente sea lo que dice Marco Polo acerca de la lengua 
túrquica de los “turcomanos” de Anatolia: “estas son gentes ignorantes y tienen una lengua 
bárbara”.70  Parece al menos posible que aquí esté contrastando el túrquico de los turcos 

 
65 Puede consultarse el manuscrito referenciado aquí: https://arca.irht.cnrs.fr/ark:/63955/md89d504rw7h. (Ac-
ceso del autor: 30 de abril, 2025; acceso del traductor: 11 de mayo, 2025). 
66 La ilustración puede consultarse en el siguiente link: https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia_romana/bri-
tannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html. (Acceso del autor: 30 de abril, 2025; acceso del traductor: 11 de mayo, 
2025). 
67 Se puede encontrar más información sobre los tigres en los bestiarios medievales en línea, en el siguiente link: 
http://bestiary.ca/beasts/beast131.htm. (Acceso del autor: 17 de diciembre, 2012; acceso del traductor: 28 de abril, 
2025); véase también F. McCulloch, Mediaeval Latin and French Bestiaries (Chapel Hill: University of North Caro-
lina Press, 1962), págs. 176-177. 
68  J. R. Allen, Early Christian Symbolism in Great Britain and Ireland Before the Thirteenth Century (Londres: 
Whiting, 1887), pág. 357. 
69 Haw, Marco Polo’s China, págs. 63-63 y 96-97. 
70 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 95. 

https://arca.irht.cnrs.fr/ark:/63955/md89d504rw7h
https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia_romana/britannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html
https://penelope.uchicago.edu/encyclopaedia_romana/britannia/anglo-saxon/flowers/tiger.html
http://bestiary.ca/beasts/beast131.htm


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

17 

nómadas de Anatolia con la sin duda más sofisticada lengua túrquica de los uigures, que se 
habían asentado para residir en pueblos, habían adoptado la agricultura y tenían un sistema 
de escritura para su lengua desde antes de los años 1200. Estos incluso hicieron uso conside-
rable de la imprenta.71 Que Marco Polo pudiera hacer semejante comparación debió requerir 
de él, obviamente, un buen conocimiento del túrquico. 

Una evidencia que resulta interesante al sugerir la importancia del túrquico en la China de la 
dinastía Yuan es el uso que hace Marco Polo de un nombre túrquico para el pueblo de Zhen-
ding 真定 (ahora Zhending 正定, en la provincia de Hebei). Marco Polo lo llama “Achbaluch”, 
que significa “Ciudad Blanca”.72 Lo que hace que esto sea especialmente interesante es que 
Rashīd al-Dīn llame “Chagha’an Balaghasun” a este mismo lugar, pues esta expresión suya 
significa “Ciudad Blanca” en mongol.73 Esto sugiere que Marco Polo puede haber escuchado 
el topónimo túrquico con más frecuencia que el mongol, aunque los dos deben haber estado 
en vigencia. Ciertamente, el uso del topónimo túrquico por parte de Marco Polo no coincide 
con el uso de Rashīd al-Dīn. Zhending era el peonaje personal otorgado en feudo a Sorqaqtani 
Beki, madre de dos qa’ans, Qubilai y Möngke, y del primer il-khan, Hülegü.74 Una cierta 
cantidad de los funcionarios nombrados para fungir en sus cargos en Zhending eran túrquicos. 
Estos incluyen a los uigures Buyruq Qaya (durante el reinado de Ögödei Qa’an),75 Mung-
suz76 y Shiban.77 Estos dos últimos fueron bastante influyentes bajo el gobierno de Qubilai 
Qa’an, de manera que quizá no sea sorprendente que Marco Polo haya escogido un topónimo 
túrquico para designar Zhending. Marco Polo también menciona un segundo “Acbalec” cerca 
de la frontera entre el norte y el sur de China, distinguido por tener el sufijo “Mangi”, lo que 
significa, según se explica en su libro, “La ciudad blanca en la frontera de Mangi”.78 Una vez 
más, Pelliot ve aquí una construcción lingüística persa, “Aq-balïq-i-Manzi”.79 Sin embargo, 
esto parece extraño, pues “Aq-balïq” es ciertamente un uso túrquico, no persa, mientras que 
“Manzi”, como ha visto el lector, es un uso chino. Puede igual de bien tratarse de una italia-
nización, o de un uso franco, o quizá de una construcción lingüística del latín: “Acbalec [di/de] 
Mangi”. “Mangi” puede quizá haber sido usada como si fuera un genitivo latino. 

 
71 T. F. Carter, The Invention of Printing in China and its Spread Westward (Nueva York: Ronald Press, 1955), págs. 
140-148. 
72 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 257; Pelliot, Notes, vol. 1, págs. 8-9. 
73 al-Dīn (trad.: Thackston), Jami’u’t-Tawarikh, vol. 2, pág. 348; Boyle, Successors, pág. 165 y nota al pie de página. 
74 M. Rossabi, Khubilai Khan: His Life and Times (Berkeley: University of California Press, 1988), págs. 13-14; Yuan 
Shi, vol. 1, juan 2, pág. 35. 
75 I. de Rachewiltz, “Turks in China Under the Mongols: A Preliminary Investigation of Turco-Mongol Relations in 
the 13th and 14th Centuries”, en M. Rossabi (ed.), China Among Equals: The Middle Kingdom and its Neighbors, 
10th -14th Centuries (Berkeley: University of California Press, 1983), pág. 301; Yuan Shi, vol. 10, juan 125, pág. 3070. 
Acerca del rol de los uigures en Zhending, véase también M. C. Brose, Subjects and Masters: Uyghurs in the Mongol 
Empire (Bellingham: Center for East Asian Studies, West Washington University, 2007), págs. 93-94 y 96-105. 
76 De Rachewiltz, “Turks in China”, pág. 301; Yuan Shi, vol. 10, juan 124, pág. 3059. 
77 De Rachewiltz, “Turks in China”, pág. 286; Yuan Shi, vol. 11, juan 134, pág. 3246. 
78 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 265. 
79 Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 7. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

18 

Otro uso muy obvio de un topónimo túrquico por parte de Marco Polo es, claro está, “Cam-
baluc”, tomado del túrquico Qan Balikh, la “ciudad del Qa’an”. Pelliot señala que este uso 
es “puramente turco”, pero indica que es un préstamo del persa.80 Uno podría preguntarse 
por qué, si el persa es una lengua tan importante dentro del Imperio Yuan, la ciudad habría 
adquirido un nombre túrquico luego introducido como préstamo a la lengua persa en lugar 
de haber ocurrido esto al contrario. Marco Polo también hace uso del topónimo chino o mon-
gol para esa misma ciudad: “Taidu”.81 Pelliot dice que el signo chino para la primera sílaba 
de ese nombre, ahora pronunciado da, “se pronunciaba aún como tai [dai en pinyin] durante 
tiempos de la dinastía Yuan”.82 Sin embargo, parece que esto no es completamente correcto, 
pues ambas pronunciaciones (da y dai) estaban probablemente en vigencia.83 Con toda se-
guridad, este uso de un topónimo túrquico para designar la principal capital del Imperio Yuan, 
y también, en todos los casos menos uno, el uso de un nombre chino para designar la capital 
veraniega, es significativo. Si fuera cierto que el persa era una importante lingua franca en 
el Imperio Yuan e influyó fuertemente en el uso de topónimos por parte de Marco Polo, en-
tonces sería esperable que hubiera algún signo de esto al hablar Marco Polo de las principales 
ciudades del imperio. Sin embargo, esto no ocurre así. Indicativo de una pequeña influencia 
persa, tenemos solo el uso solitario de “Chemeinfu” para Kaipingfu, es decir, para Shangdu. 
Puede tomarse esto como una sugerencia de que, si bien los persas tenían alguna influencia 
en el Imperio Yuan, en las ciudades capitales esta no se ubicaba en el pináculo. Como hemos 
visto antes, la administración del peonaje de la madre de Qubilai Qa’an estaba ocupada par-
cialmente por turcos. De hecho, la misma Sorqaqtani Beki era keraití, y, con toda probabili-
dad, los keraitíes eran túrquicos al menos en parte.84 Parece muy probable que los turcos 
fueran el grupo de no-mongoles que resultara más importante a ojos de los mongoles.85 De 
hecho, la familia imperial Yuan tenía relaciones matrimoniales con los uigures.86 

En su libro, Marco Polo usa también algo más de vocabulario túrquico. Un ejemplo es 
bagherlac, que designa a la ganga, un ave.87 Pelliot señala correctamente que la forma que 
puede verse en la mayoría de los manuscritos, en los que se pone la r después de la primera 

 
80 Pelliot, Notes, vol. 1, págs. 140-141. 
81 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 212. El topónimo chino era Dadu, o Daidu 大都; la versión mongola era 
Taidu. 
82 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 843. 
83 Schuessler, Dictionary of Old Chinese, pág. 202. 
84 De Rachewiltz, “Turks in China”, pág. 287; Golden, History of Turkic Peoples, pág. 285; C. V. Findley, The Turks 
in World History (Oxford: Oxford University Press, 2005), pág. 87. 
85 Cito de Brose, Subjects and Masters, pág. 77: “puede decirse que los uigures se volvieron el subgrupo específico 
más importante de entre los administradores Semuren…”. 
86 Brose, Subjects and Masters, págs. 89n, 98 y 112; el libro de Brose acerca de los uigures en el Imperio Yuan ofrece 
varios ejemplos de la importancia de este grupo túrquico para los mongoles. Es improbable que pueda escribirse un 
libro similar sobre los persas en el Imperio Yuan. 
87 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, págs. 177-178. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

19 

a, es una forma errónea.88 Clauson usa bağurlak,89 uso este que es extremadamente cercano 
a la versión de esta palabra que usa Marco Polo. El ave específica a la cual se aplica esta 
palabra es, casi con total certeza, la ganga de Pallas.90ii Otra palabra de origen túrquico in-
troducida como préstamo la lengua mongola es “toscaor” o “toscaol”, es decir, “hombres que 
se quedan a vigilar”, o, de manera más simple, “vigías”.91 Pese a encontrar un uso relacio-
nado con este en la obra de Rashīd al-Dīn, ni Pelliot consideró que la palabra mostrara, en la 
forma usada por Marco Polo, rastro alguno de influencia persa.92 

Otro caso de considerable interés es el uso que hace Marco Polo del término “Argon”, que él 
define como igual a “guasmul en francés, es decir, con él se dice que alguien ha nacido de 
dos razas, de los linajes de aquellos de Tenduc que adoran ídolos y aquellos que adoran según 
la ley de Mahoma”.93 Pelliot explica que “guasmul” significa alguien “cuyos padres son uno 
latino y el otro griego”.94 Arkun, en túrquico medieval, significaba “enrazado”,95 así que la 
correspondencia es clara. Sin embargo, siguiendo a Pelliot, Argun era también un nombre 
tribal usado para designar un pueblo que provenía, aparentemente, de la región ubicada entre 
Talas y Balasagun.iii Pelliot sugiere que un número sustancial de estas gentes fueron transfe-
ridos al oriente por los mongoles, hacia la región en que Marco Polo acabó encontrándose 
con los argon, y que Marco Polo escuchó “el nombre de los colonos arɣun musulmanes; sin 
embargo, también conocía la palabra túrquica de arɣun usada con el significado de enrazado, 
y la aplicó de manera errónea”.96 Si esta afirmación es correcta, entonces conlleva más evi-
dencia de que Marco Polo tenía al menos algo de conocimiento de la lengua túrquica. 

Como es natural, Marco Polo también usa varias palabras mongolas. Algunas de estas exis-
tían tanto en mongol como en túrquico. Entre estas palabras se incluyen títulos, el nombre de 
un animal, y otros ítems del vocabulario. Así pues, Marco Polo habla de “Baian Cingsan”,97 
el conquistador de Mangi. Baian Cingsan es Bayan del Bārin, y el título que se le asigna es 
la forma mongola de este: ching-sang,98 tomado del chino chengxiang 丞相, que significa 
“canciller”, título este que en efecto poseía Bayan.99 Marco Polo habla del caudillo rebelde 
chino Li Tan 李璮 con el nombre de “Liitan Sangon”.100 La explicación que ofrece Pelliot de 

 
88 Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 65. 
89  G. Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish (Oxford: Oxford University Press, 
1972), pág. 319. La designación de Pterocles ahenarius que hace Clauson es un error que debe reemplazarse por 
Pterocles arenarius; usualmente, ahora se considera una subespecie de Pterocles orientalis. 
90 Haw, Marco Polo’s China, pág. 129. 
91 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 230. 
92 Pelliot, Notes, vol. 2, págs. 859-860. 
93 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 182. 
94 Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 48. 
95 Clauson, Pre Thirteenth-Century Turkish, pág. 216. 
96 Pelliot, Notes, vol. 1, págs. 50-51. 
97 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 310. 
98 Farquhar, Government of China, pág. 170. 
99 Puede encontrarse una biografía de Bayan en De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, págs. 584-607. Véase 
también F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan”, págs. 185-303. 
100 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 303. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

20 

este uso –que difiere de la explicación de la mayoría de los comentaristas, como él mismo ha 
señalado– es bastante errónea.  Pelliot rechaza, como origen de “Sangon”, la forma mongola 
(y túrquica) de sänggün o sänggüm, proveniente a su vez del uso chino de jiangjun 將軍, que 
significa general (militar), afirmando que jiangjun “se usaba raramente” durante el periodo 
mongol. En su lugar, Pelliot sugiere que la forma china original de este término era xianggong 
相公, que significa “duque-ministro”, y que “se aplicaba durante la edad media a los hombres 
jóvenes de las familias de alto [estatus]”.101 Sin embargo, una búsqueda por el Yuan shi revela 
que jiangjun aparece literalmente cientos de veces, mientras que xianggong se usa muy rara 
vez; solo he podido rastrear su uso en cuatro ocasiones. Jiangjun también aparece más de 
cien veces en el Guochao wenlei 國朝文纇, mientras que xianggong aparece solo doce ve-
ces.102 Por tanto, la teoría de Pelliot puede ser rechazada. “Sangon” se deriva ciertamente de 
sänggün, que se deriva, a su vez, de la forma china de jiangjun. 

Otro título que aparece en el libro de Marco es el de “Vonsamcin”, uno de los comandantes 
de la segunda invasión mongola de Japón.103 La persona a la que quería referirse era Fan 
Wenhu 範文虎, solo que “samcin” no proviene de su nombre sino de su título. En chino, su 
título era canzhi zhengshi 参知政事 (segundo consejero privado), título abreviado común-
mente como canzheng 参政. Los equivalentes mongoles eran samji jingshi y samjing.104 Cla-
ramente, Vonsamcin es la manera que tiene Marco Polo de decir Fan Samjing. El Yuan shi 
registra que Fan Wenhu fue ascendido de la posición de segundo consejero privado a la po-
sición de viceconsejero menor adjunto del Secretariado Central en 1278.105 Marco Polo usa 
otras palabras mongolas, como “quesitan”,106 proveniente del mongol kešigten, miembros 
del kešig, que era la guardia personal del qa’an;107 “gudderi”,108 que designa al ciervo almiz-
clero;109 “burcan”,110 que equivale a burqan, la palabra mongola (y túrquica) para designar 
al Buda;111  y, cosa obvia, los títulos de los gobernantes mongoles, “kan [qan]” y “kaan 
[qa’an]”,112 que se usaban de antiguo tanto en túrquico como en mongol.113iv Por tanto, hay 

 
101 Pelliot, Notes, vol. 2, págs. 825-826. 
102 Su Tianjue 蘇天爵 (ed.), Guochao wenlei 國朝文類, en Si bu congkan chu bian 四部叢刊初編 [facsímil de la edición 
Yuan] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929). 
103 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 358. 
104 Farquhar, Government of China, pág. 171; Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 871. 
105 Yuan Shi, vol. 1, juan 10, pág. 198. 
106 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, págs. 216 y 221. 
107 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 815. Puede que Pelliot esté equivocado al sugerir que el original del libro de Marco Polo 
rezaba “quesictan”, pues la “-g” al final de kešig tenía muy probablemente un sonido más o menos mudo. Esta no 
aparece en qiexue 怯薛, la transcripción china de kešig; el segundo signo de esta jamás terminó con -g o con -k, pero, 
según B. Karlgren, sí terminó en edad temprana con -t. Véase B. Karlgren, Grammata Serica Recensa (Estocolmo: 
Museo de Antigüedades del Lejano Oriente, 1964), págs. 88 y 89. 
108 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 179. 
109 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 742. 
110 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 179. 
111 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 823. 
112 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, págs. 163ss y 192ss, et passim. 
113 Pelliot, Notes, vol. 1, págs. 302-303; C. P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire (Nueva 
York: Facts on File, 2004), págs. 302-303. Se ha sugerido (A. Vovin, “Once Again on the Etymology of the Title 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

21 

mucho más vocabulario mongol en el recuento que hizo Marco Polo del Imperio Yuan que 
vocabulario persa. 

De hecho, hay muy poca evidencia que apoye la idea de que Marco Polo podía entender y 
hablar el persa. No quiero cuestionar esta creencia, pues parece probable que él aprendiera 
persa.v Sin embargo, a mis ojos, hay mucha mejor evidencia de que tuviera él algún conoci-
miento del túrquico (según he delineado arriba), y hay evidencia muy buena de que tenía al 
menos un manejo imperfecto del chino hablado. Su posible confusión, cuando estaba en 
Xiezhou 解州 (ubicado en la moderna provincia de Shanxi), entre Jin 晉 y Jin 金 solo pudo 
haber ocurrido si hubiera escuchado el nombre hablado y lo hubiera entendido mal.114 Si 
hubiera podido leer los signos chinos, entonces habría sido improbable que cayera en esa 
confusión. Si llegó de hecho a aprender algo de chino, quizá solo aprendió para escribirlo el 
sistema de escritura ‘Phags-pa. 

Morgan ha llamado la atención sobre el hecho de que el túrquico era probablemente bastante 
importante en los primeros años del Imperio Mongol, y cita “la muy conocida pataleta” de 
Juvainī quejándose del hecho de que la lengua y el sistema de escritura uigur hayan venido a 
considerarse “la cima del conocimiento y el aprendizaje” de su tiempo. Sin embargo, Morgan 
continúa diciendo inmediatamente: “no parece probable que el turco uigur, si bien parecía 
predominante en esas primeras décadas, haya retenido permanentemente ningún tipo de su-
premacía sobre el persa”.115 Morgan no ofrece ninguna explicación, en absoluto, de esta afir-
mación, y tampoco expone evidencias que la apoyen. Tenemos que asumir que Morgan 
piensa que la superioridad de la lengua persa es autoevidente. Probablemente sea verdad que 
el persa se volvió, en el Ilkhanato, bajo los mongoles, la lengua principal de la administración, 
tal como lo ha afirmado Fragner.116 Sin embargo, no hay dudas del hecho de que no había 
ninguna base para que la lengua persa reclamara algún tipo de estatus superior en el Imperio 
Yuan, en que la cultura y la lengua chinas eran predominantes. Para los chinos, el persa habría 
sido nada más que otra lengua “bárbara”. De hecho, durante el periodo mongol, o periodo 
Yuan, los chinos (y muy probablemente también los mongoles) ni siquiera distinguían 

 
Qaɣan”, en Studia etymologica cracoviensia, n° 12 (2007), págs. 177-187, particularmente en págs 180-184) que 
estas palabras tuvieron su origen en la lengua yeniseiana. 
114 Véase Haw, Marco Polo’s China, págs. 96-97. Debe señalarse que la pronunciación de los dos Jin era, probable-
mente, menos similar en el siglo XIII que hoy, pero las pronunciaciones dialectales podrían muy bien haber sido más 
similares. Naturalmente, es normal que las formas escrita y hablada de una lengua difieran, y no es del todo clara la 
manera en que las transcripciones chinas del ‘Phags-pa tenían relación con la lengua hablada. Es posible que repre-
senten una pronunciación que ya para entonces, en el siglo XIII, fuera arcaica. Véanse las anotaciones de Coblin en 
el capítulo IV de su Handbook of ‘Phags-pa Chinese, especialmente págs. 72-74. 
115 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 164. 
116 B. G. Fragner, “Shah Ismail’s Fermans and Sanads: Tradition and Reform in Persophone Administration and 
Chancellary Affairs”, en Journal of Azerbaijani Studies, n° 1 (1998), págs. 35-47, específicamente pág. 35. Fragner 
estima que el persa reemplazó al árabe como la lengua principal de gobierno solo bajo el Ilkhanato; el fermān real en 
lengua persa más antiguo que se conoce data de 1233. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

22 

claramente entre los persas y los demás musulmanes, ni entre estos y los varios pueblos de 
las “regiones occidentales” (Xi Yu 西域).117 

El profesor Charles Melville ha expresado un punto de vista bastante opuesto al de Morgan: 
“La queja de Juvainī de que el conocimiento de la escritura uigur constituía un pasaporte al 
ascenso era probablemente tan cierta al final del Ilkhanato como al comienzo de este”.118 

El estatus eminente de los uigures es afirmado claramente por el mismo Qubilai Qa’an en 
1270. Cuando los coreanos se quejaron de que se les hubiera asignado un rango más bajo que 
el de los uigures en la corte imperial Yuan, Qubilai respondió: 

Ustedes se sometieron después y, por tanto, están escalafonados en un bajo rango entre los 
príncipes. Durante el reinado de nuestro Tai Zu [es decir, Genghis Khan (Chinggis Qan)], el 
Iduq qut119 fue el primero en someterse. Por tanto, se ordenó que ellos recibieran el primer 
escalafón de entre los príncipes. Arslan120 se sometió después, y por tanto fue escalafonado 
debajo de ellos. ¡Deberían saber esto!121 

Sin duda, los coreanos sentían que eran un pueblo civilizado dada su larga historia de rela-
ciones con China, y que por ello merecían un rango superior al de los uigures. Probablemente, 
los persas sentían lo mismo respecto a los turcos. Sin embargo, Qubilai puso a los coreanos 
en su lugar rápidamente. La idea de que el persa habría reemplazado al túrquico con toda 
seguridad, presumiblemente debido a su superioridad cultural, puede, por tanto, descartarse. 

Morgan cita a Leonardo Olschki acerca del estatus del persa como lengua “usada común-
mente… para asuntos de negocios y comercio”.122 Sin embargo, Olschki también dice que, 
en el siglo XIV, “el dialecto turco de los cumanos… era…, junto al persa, la lengua que se 
hablaba o se entendía a todo lo largo del Imperio Tártaro, desde Persia hasta Catay”. Olschki 
prosigue con la opinión de que el túrquico “debió ser, ciertamente, una de las varias lenguas 
que Marco Polo dice haber aprendido”.123 Con seguridad, como ya sugerí más arriba, esto es 
correcto, pues, para el siglo XIII, el túrquico, al menos tanto como el persa, se había 

 
117 Acerca de la incapacidad para identificar las diferencias entre los musulmanes, véase M. Rossabi, “The Muslims 
in the Early Yuan Dynasty”, en J. D. Langlois (ed.), China under Mongol Rule (Princeton: Princeton University Press, 
1981), págs. 259-260. Sobre el tema de los diversos términos usados durante el periodo Yuan para designar a los 
musulmanes y a otros grupos de las regiones occidentales, con los significados de estos términos, véase D. D. Leslie, 
Islam in Traditional China (Canberra: College of Advanced Education, 1986), págs. 195-196. 
118 C. Melville, “The Chinese-Uighur Animal Calendar in Persian Historiography of the Mongol Period”, en Iran: 
Journal of the British Institute of Persian Studies, vol. 32 (1994), págs. 83-98, específicamente pág. 95. 
119 Este era el título del gobernante de los uigures. 
120 El gobernante de los turcos qarluq. 
121 Yuan Shi, vol.1, juan 7, pág. 128; T. T. Allsen, “The Yuan Dynasty and the Uighurs of Turfan in the 13th Century”, 
en Rossabi (ed.), China Among Equals, pág. 247. Mi traducción difiere muy poco de la traducción de Allsen, en un 
aspecto estilístico, más que todo. Véanse también M. C. Brose, “People in the Middle: Uyghurs in the Northwest 
Frontier Zone”, en D. J. Wyatt (ed.), Battlefronts Real and Imagined: War, Border and Identity in the Chinese 
Middle Period (Nueva York: Palgrave Macmillan, 2008), pág. 260, y M. C. Brose, “Uyghur Technologists of Writing 
and Literacy in Mongol China”, en T’uong pao, n° 91 (2005), págs. 396-435, específicamente págs. 405-406. 
122 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, págs. 163-164. 
123 L. Olschki, Marco Polo’s Asia: An Introduction to his “Description of the Wotld” Called “Il Milione” (Berkeley: 
University of California Press, 1960), pág. 81. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

23 

convertido en un lenguaje comercial usado comúnmente a todo lo largo de Asia Central.124 
Actualmente, se hablan varias lenguas túrquicas a lo largo de una ancha franja del continente 
asiático, desde Xinjiang en el oriente hasta Turquía en el occidente. Las lenguas túrquicas 
han reemplazado más o menos por completo a las lenguas anteriores de esta región. De los 
habitantes actuales de Asia Central, el 89% son hablantes de lenguas túrquicas.125 Para el 
momento de las conquistas mongolas, el proceso de turquificación ya estaba bastante avan-
zado (de hecho, en el occidente, en el área cercana al Mar Negro, los pueblos y lenguas 
túrquicas estaban probablemente más extendidos de lo que lo están hoy).126 La mezcla de las 
poblaciones iranias (como los sogdianos) con los turcos tenía ya una larga historia para el 
año 1200. Por ejemplo, An Lushan 安禄山 (703-757), cuya rebelión del año 755 casi causa el 
colapso de la dinastía Tang, era hijo de un padre sogdiano con una madre túrquica.127 Los 
documentos sogdianos del monte Mugh, que datan del año 710, mencionan a un prometido 
de nombre claramente túrquico (“Ot-tegin”) casándose probablemente con una esposa sog-
diana.128Al menos desde tiempos de la inscripción trilingüe de Qarabalghasun (comienzos 
del siglo IX) había ya influencia túrquica sobre la lengua sogdiana. Durante los siglos IX y 
X se desarrolló una lengua que llamamos frecuentemente “turco-sogdiano”, un sogdiano que 
mostraba una fuerte influencia del túrquico antiguo.129 Para los tiempos en que los mongoles 
invadieron Sogdiana (que era entonces parte del Imperio Jorezmí o Corasmio, habiéndole 
arrebatado esa región a Qara Khitay poco antes),130 la región era probablemente tan túrquica 
como iraní.131 De hecho, parece que buena parte de la misma Corasmia había sido bastante 
turquificada. Después de viajar por Asia Central a mediados de la década de 1240, Giovanni 
da Pian del Carpine dijo: “tras dejar la tierra de los kangitas [Qangli], entramos en el territorio 
de los besermianos. Estas gentes solían hablar la lengua cumana, y aún lo hablan, pero se 

 
124 Acerca de la turquificación de Asia Cenrtal, y acerca de la absorción, por parte de los turcos, de otros grupos 
étnicos que se convirtieron en hablantes del túrquico, véase Golden, History of Turkic Peoples, especialmente págs. 
152-153 para la relación entre los turcos y el comercio y págs. 164-165 para la absorción de los iraníes orientales y 
de los tocarios. 
125 Y. Bregel, “Turko-Mongol Influences in Central Asia”, en R. L. Canfield, Turko-Persia in Historical Perspective 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1991), pág. 54; véase la definición de Bregel de “Asia Central” (pág. 53), 
que no parece incluir la Xinjiang actual. 
126 Golden, History of the Turkic Peoples, págs. 228-230; también cap. 12, págs. 379ss. 
127 Liu Xu 劉昫 et al., Jiu Tang shu 舊唐書 (Beijing: Zhonghua shuju, 1975), vol. 16, juan 150, shang 上, pág. 5367; 
De la Vaissière, Sogdian Traders, págs. 215-216. 
128 I. Yakubovich, “Marriage Sogdian Style”, en H. Eichner et al. (eds.), Iranistik in Europa – gestern, heute, morgen 
(Viena: Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006), págs. 311-316; P. Lurje, “Once More on Sogdian 
pyšn’m’k ‘Surname’ and a Bridegroom Named ‘Hail’”, en M. Ritter, R. Kauz & B. Hoffmann (eds.), Iran und iranisch 
geprägte Kulturen: Studien zum 65. Geburtstag von Bert G. Fragner (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 
2008), págs. 232-233. 
129 Y. Yoshida, “Turco-Sogdian Features”, en W. Sundermann, A. Hintze & F. de Blois (eds.), Exegisti Monumenta: 
Festschrift in Honour of Nicholas Sims-Williams (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2009), págs. 572-573. 
130 M. Biran, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic World (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2005), págs. 277-278. 
131 C. E. Bosworth, “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000-1217)”, en J. A. Boyle (ed.), 
The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljuq and Mongol Periods (Cambridge: Cambridge University Press, 
1968), pág. 9. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

24 

aferran a la fe de los sarracenos”.132 Los “besermianos” eran los jorezmíes.133 En lo que res-
pecta a este país, Giovanni prosigue con la relación de un gran río del cual no sabía su nombre, 
a la rivera del cual había ciudades llamadas “Iankinc”, “Barchin” (o “Karachin”) y “Orpar” 
(u “Ornas”).134 La primera de estas ciudades es seguramente Yanghikent, así que debe tra-
tarse del río Syr-Darya. Se ha identificado que Orpar corresponde probablemente a Otrar,135 
que se encuentra, en efecto, sobre la ribera del mismo río. Se cree que “Barchin” corresponde 
a Barjligh-Kent, ciudad de la cual se dice que estaba ubicada “en algún lugar entre Jand y 
Sughnaq”,136 o, si se asume que “Karachin” es una lectura más correcta, entonces puede tra-
tarse de Juyand.vi En cualquier caso, esta tercera ciudad tendría que estar sobre la rivera del 
Syr-Darya, o muy cerca.137 Así las cosas, parece que, para la década de 1240, cuando Gio-
vanni pasó por allí, el área que rodea el río Syr-Darya estaba ya turquificada.138 

En fecha un poco más tardía, William de Rubruck hizo un viaje similar al de Giovanni da 
Pian del Carpine. Aparentemente, pasó por el sur del lago Baljash y estuvo doce días en 
Qayalïq (si el nombre de “Cailac” que él usa corresponde en efecto a este pueblo, lo que 
parece muy probable). William de Rubruck ha dejado registro de que el área alrededor de 
este pueblo “solía llamarse Organum y solía tener su propia lengua y su propio sistema de 
escritura, pero ahora ha sido toda ella tomada por los turcomanos”. También dice que en 
Qayalïq había un mercado “al que llegaban muchos mercaderes”.139 Presumiblemente, la len-
gua principal de este mercado debió ser alguna variación del túrquico. Llama la atención la 
similitud entre “Organum” y Arkun o Arɣun (que ya hemos discutido más arriba). Quizá, esta 
palabra era usada también en el área por personas de ascendencia mixta, parcialmente túr-
quica, en mestizaje con habitantes más antiguos. Según señala Morgan, William de Rubruck 
también menciona “una villa muy buena llamada Equius, habitada por sarracenos que hablan 

 
132 Giovanni da Pian del Carpine, “History of the Mongols”, en The Mongol Mission (Londres: Sheed and Ward, 
1955), pág. 59. El texto latino original se halla en Recueil de voyages et de mémoires, publiées par la Société de 
Géographie (París : Arthus-Bertrand, 1839), vol. 4, pág. 750. Quisiera señalar que esto es una evidencia clara de que 
había muchos musulmanes turcos en esa época. 
133 E. Çoban, “Eastern Muslim Groups among Hungarians in the Middle Ages”, en Bilig, n° 63 (2012), págs. 55-78, 
específicamente págs. 62-63. F. Hirth & W. W. Rockhill, Chau Ru-kua: His Work on the Chinese and Arab Trade in 
the Twelfth and Thriteenth Centuries, Entitled Chu-Fan-Chï (San Petersburgo: Imperial Academy of Sciences, 1911), 
pág. 16n. 
134 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pág. 59; Recueil de voyages, vol. 4, pág. 750. 
135 Esta sugerencia es de Dawson; está en Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pág. 59n. 
136 Juvainī, History of the World Conqueror, vol. 1, pág. 83n. 
137 Pueden consultarse útiles mapas en Y. Bregel, An Historical Atlas of Central Asia (Leiden: Brill, 2003), págs. 35 
y 37. 
138 Sobre la presencia de turcos en la Transoxiana, en incluso más hacia el sur y hacia el occidente, ya en fecha tem-
prana (siglo VII), véase R. B. Frye & A. M. Sayili, “Turks in the Middle East Before the Saljuqs”, en Journal of the 
American Oriental Society, n° 63 (1943), págs. 194-207, específicamente págs-195-204. Véase también Y. Bregel, 
“Turko-Mongol Influences”, pág. 60. Bregel afirma que Corasmia había sido más o menos turquificada ya para el 
siglo XIV, y que ese proceso de turquificación debió empezar antes de las invasiones mongolas. 
139 William de Rubruck, “The Journey of William of Rubruck”, en Dawson (ed.), The Mongol Mission, pág. 137; el 
texto original en latín puede leerse en Recueil de voyages et de mémoires, vol. 4, págs. 281-282. La identificación de 
Cailac con Qayalïq halla apoyo en el hecho de que William de Rubruck dice que el país de los uigures “está adyacente 
al territorio de Organum”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

25 

persa aunque estén muy lejos de Persia”.140 Siendo que esta villa se menciona antes que Cai-
lac, y que William de Rubruck viajaba entonces hacia oriente, podemos asumir que Equius 
se encontraba al occidente de Cailac. Esto hace que descartemos la identificación con Quyas, 
que apoya Morgan siguiendo a Pelliot (aunque Pelliot considera también otra posibilidad: 
Iki-ögüz).141 Aquí, una de las preguntas principales es: exactamente, ¿qué quería decir Wi-
lliam de Rubruck cuando dice “persa” o “Persia”?142 Había gentes que hablaban lenguas ira-
nias ubicadas en regiones no muy lejanas del área que queda entre el río Talas y Qayalïq, 
donde aparentemente se encontraba “Equius”. Podía muy bien ser el caso que hubiera en el 
área asentamientos sogdianos, igual que los había mucho más al oriente, y el sogdiano es una 
lengua irania.143 Por tanto, el “persa” de William de Rubruck puede que fuera el sogdiano, 
en cuyo caso estos sarracenos hablantes de persa no estaban muy lejos de casa.144 Puede ser 
que fueran simplemente un remanente superviviente que permaneció aislado de los nuevos 
pobladores túrquicos de la región.145  No obstante, lo que William de Rubruck dice aquí 
(“aunque estén muy lejos de Persia”) es significativo. Claramente, para él, Persia estaba dis-
tanciada de la ubicación de “Equius”. Parecería, pues, como si toda esta región claramente 
no fuera persa cuando William de Rubruck pasó a través de ella. Evidentemente, el hecho de 
que hubiera encontrado algunos hablantes de persa en esa zona debió parecerle inusual y 
digno de ser comentado. 

También vale la pena tomar nota de que Marco Polo hace un recuento de lo que él llama “la 
gran Turquie”, lo que, aparentemente, significa Turquestán: “La gran Turquie queda más allá 
del río de Gion y se extiende desde la tramontana hasta las tierras del gran Kaan”.146 Como 

 
140 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 165; William de Rubruck, “The Journey”, pág. 136; el texto original 
en latín puede leerse en Recueil de voyages et de mémoires, vol. 4, pág. 281. 
141 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 166; Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 253. Pelliot no se expresa claramente 
en favor de Quyas. Ya que estaba en la región de Ili, al oriente de Qayalïq, parece improbable que esta corresponda al 
“Equius” de William de Rubruck; es más probable que corresponda a la otra alternativa de Pelliot, Iki-ögüz, al suroc-
cidente de Qayalïq (véase B. D. Kotchnev, “Les frontières du royaume Karakhanide”, en Cahiers d’Asie Centrale, n° 
9 (2001), págs. 41-48, específicamente pág. 42). Morgan dice que esta se ubicaba “bien dentro de lo que hoy es el 
Asia Central china”, pero, de hecho, la región de Ili está muy cercana a la frontera entre Xinjiang, en China, y Kaza-
jistán. No obstante, lo más probable es que “Equius” se ubicara fuera de las fronteras de la China actual. 
142 Actualmente, una definición precisa de “Persia” sigue eludiéndonos. Si seguimos a Frye & Sayili, “Turks in the 
Middle East”, pág. 201, el Shāhnāma tenía al río Oxus (es decir, el río Amu Darya) por frontera entre los persas y los 
turcos durante tiempos preislámicos. Véase también K. H. Menges, The Turkic Languages and Peoples: An Intro-
duction to Turkic Studies (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1994), pág. 29. 
143 Acerca de los asentamientos sogdianos del actual Xinjiang, ubicados en el corredor de Gansu e incluso en el norte 
de China, véanse De la Vaissière, Sogdian Traders, pags. 114-117 y 122-144, y E. G. Pulleyblank, “A Sogdian Colony 
in Inner Mongolia”, en T’uong pao, vol. 41, n° 4-5 (1952), págs. 317-356, específicamente págs. 326-328. También, 
según R. N. Frye, “Sughd and the Sogdians: A Comparison of Archaeological Discoveries with Arabic Sources”, en 
Journal of the American Oriental Society, n° 63 (1943), págs. 14-16, específicamente pág. 16: “Mahmūd al-Kashgari 
dice, en el siglo XI, que los sogdianos se habían asentado en Balāsāghūn, en Tarāz y en Isfijāb, pero se hablaba el 
turco en esos pueblos”. 
144 Dice De la Vaissière que hubo cierta “colonización” sogdiana de Semirechye hacia el Issyk Kul. Véase Sogdian 
Traders, págs. 114-116. 
145 De la Vaissière, Sogdian Traders, págs. 329-330, dice que la lengua que había desaparecido de esta área debió 
haber sido el sogdiano, y que “Organum es ciertamente la tierra de Argu”.  
146 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 447. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

26 

es evidente, “Gion” o “Gihón” es el nombre que se le adscribía en el periodo al río Amu 
Darya. Por tanto, parece que, para Marco Polo, todas las tierras ubicadas entre el río Amu 
Darya y la frontera del imperio de Qubilai Qa’an eran “Turquie”. También habla de Qaidu 
como ubicado ya dentro “de Turquie, hacia Samarcan”,147 indicando así que Samarcanda (y 
podemos asumir que también todo el resto de la Transoxiana) quedaba en “Turquie”. Aunque 
él mismo nunca estuvo en Samarcanda, su padre y su hermano estuvieron allí con toda pro-
babilidad, y seguramente pasaron algo de tiempo en Bujara,148 de manera que su testimonio 
puede ser confiable. 

Sobre la cuestión de las lenguas que se usaban en el comercio durante el periodo mongol, 
probablemente no sea insignificante el hecho de que la palabra adoptada por los mongoles 
para designar el sistema de “socios mercantiles” sea de origen túrquico. Ortaq (prestada al 
mongol como ortogh) es una palabra túrquica que significa “socio”.149 Morgan señala que 
“estos mercaderes musulmanes [del ortogh] venían sin dudas de varias etnias […]. Al menos, 
hablaban una amplia variedad de lenguas…”.150 Puede que esto sea correcto en general, pero 
debe al menos ser posible que las lenguas túrquicas fueran los predominantes, al menos en 
las rutas terrestres que atravesaban, sobre todo, las regiones uigures de la cuenca del Tarim, 
y las áreas túrquicas de Semirechye y Corasmia. Si el persa era realmente la lingua franca 
del comercio, ¿por qué se adoptó un nombre túrquico para el sistema ortaq en lugar de un 
nombre persa? Parece que el neopersa nunca penetró mucho la “ruta de la seda”. De los 
documentos provenientes del Turquestán chino que están disponibles en la base de datos del 
Proyecto Internacional Dunhuang, solo diecinueve fragmentos están en neopersa, y están es-
critos no con el sistema de escritura árabe, sino con el siriaco. Todos esos documentos vienen 
de Turfan.151 Es probable que sean documentos de origen cristiano nestoriano o maniqueo. 
Los qarajaníes,vii que controlaban gran parte de Asia Central (incluyendo la Transoxiana) 
durante los siglos XI y XII, “valoraban sus formas turcas”, y “cuidaban el desarrollo de una 
nueva literatura turca junto a las literaturas persa y árabe que habían surgido antes”.152 En 
sus monedas, las inscripciones árabes fueron predominantes, pero se mezclaron tanto con el 
túrquico como con el persa.153 

 
147 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 452. 
148 Haw, Marco Polo’s China, pág. 86. 
149 Clauson, Pre-Thirteenth-Century Turkish, pág. 205. 
150 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 163. 
151 Resultados de búsqueda en la base de datos de IDP (International Dunhuang Programme). Esta está disponible 
en: https://idp.bl.uk/database/search_results.a4d?uid=1800953318. (Acceso del autor: 7 de agosto, 2013; acceso 
del traductor: 3 de mayo, 2025); véase también N. Sims-Williams, “Early New Persian in Syriac Script: Two Texts 
from Turfan”, en Bulletin of the School of Oriental and African Studies, n° 74 (2011), págs. 353-374. 
152 R. L. Canfield, “Introduction: The Turko-Persian Tradition”, en Canfield (ed.), Turko-Persia in Historical Pers-
pective, pág. 9; sobre las fronteras del estado qarajaní en diversos momentos, véase Kotchnev, “Les frontières du 
royaume des Karakhanides”, págs. 41-48. 
153 V. N. Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins: From Traditional Arabic to the Challenge of Leadership”, en B. 
Callegher & A. D’Ottone (eds.), The 2nd Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Università 
di Trieste, 2005), págs. 170-171. 

https://idp.bl.uk/database/search_results.a4d?uid=1800953318


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

27 

Morgan también trae a colación el asunto de la lengua que se usaba en las comunicaciones 
entre los mongoles y el Papado. Morgan cita extensamente a Giovanni da Pian del Carpine 
con respecto a las lenguas usadas para la escritura de la carta que él mismo llevó, enviada por 
Güyük Qa’an al Papa. Sorprendentemente, Morgan revela que el original persa de la carta 
sigue existiendo en los archivos del Vaticano, y sigue teniendo el sello de Güyük Qa’an.154 
Sin embargo, me parece que una lengua usada para las comunicaciones diplomáticas con un 
dignatario extranjero no tiene por qué ser una lingua franca del lugar de expedición. La cues-
tión era aquí si el Papa podría encontrar alguien que pudiera leer la carta en su lugar de 
residencia. Giovanni deja bastante claro que se prepararon cuidadosamente versiones origi-
nales de la carta en más de una lengua, incluyendo en latín.155 

Dice Giovanni que “se nos preguntó si había persona alguna junto al Señor Papa que enten-
diera la escritura de los rusos o de los sarracenos, e incluso la de los tártaros”. Así pues, 
claramente una de las opciones fue enviar una carta escrita en ruso (para este periodo es mejor, 
quizá, decir “eslavónico”). No creo que nadie haya sugerido jamás que el ruso era una lingua 
franca del Imperio Mongol. Giovanni respondió que “hay […] sarracenos en el país, pero 
ellos están muy lejos del Señor Papa”. No es muy claro a qué se refería él aquí, pero es 
probable que hubiera más turcos cercanos al Papa que persas. Ciertamente, además de aque-
llos con los que tenían contacto los estados cruzados, había turcos en Anatolia en este periodo, 
e incluso algunos en los Balcanes.156 Algunos cumanos se habían convertido al cristianismo 
latino ya en la década de 1220,157 de manera que había contactos cercanos entre la Iglesia 
Romana y los turcos. 

Aquí el asunto fundamental es ¿qué quería decir Giovanni cuando escribe “la escritura de… 
los sarracenos”? Morgan parece convencido de que Giovanni debió haber querido referirse a 
los persas, pero no hay certeza sobre esto en absoluto. Puede señalarse que Giovanni habla, 
de hecho, de la escritura sarracena en una sección distinta de su narración, con la que nos 
provee de una comparación útil: “entregamos la carta [del Papa] y pedimos intérpretes capa-
ces de traducirla. Se nos concedieron estos el Viernes Santo, y tradujimos la carta cuidado-
samente a los caracteres rutenios, sarracenos y tártaros”.158 Esto ocurrió cuando Giovanni 
estaba en la orda de Batu, cerca al río Ural. Parece improbable que, en este caso, “sarraceno” 

 
154 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, págs. 164-165. Morgan se pregunta si el sello indicaba “que la versión 
‘oficial’ era la persa”. Pienso que todas las versiones de la carta emitida por el secretariado del Qa’an habrían llevado 
la impresión de ese sello, sin la cual no habrían sido consideradas como válidas. 
155 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, págs. 67. 
156 Findley, Turks in World History, págs. 56-57 y 72; Golden, History of the Turkic Peoples, pág. 224. Sobre los 
contactos entre los cumanos y los latinos de Constantinopla en 1237 y en 1241, véase I. Vásáry, Cumans and Tatars: 
Oriental Military in the Pre-Ottoman Balkans, 1185-1365 (Cambridge: Cambridge University Press, 2005), págs. 
63-66. 
157 V. Spinei, The Romanians and the Turkic Nomads North of the Danube Delta from the Tenth to the Mid-Thir-
teenth Century (Leiden: Brill, 2009), pág. 154; V. Spinei, “The Cuman Bishopric – Genesis and Evolution”, en F. 
Curta (ed.), The Other Europe in the Middle Ages: Avars, Bulgars, Khazars and Cumans (Leiden: Brill, 2008), págs. 
423-426. 
158 Giovanni da Pian del Carpini, “History of the Mongols”, pág. 56. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

28 

signifique “persa” (aunque “caracteres… sarracenos” puede haber significado “escritura 
perso-arábica”, usada para escribir el túrquico). Es mucho más probable que Giovanni haya 
querido decir, respectivamente, ruso (o eslavónico), túrquico y mongol. Después de todo, 
Batu era el gobernante del Qanato de Qipchaq, donde el túrquico (la lengua de los cumanos) 
predominaba. De acuerdo con Fragner, mientras que el persa se convirtió en la lengua prin-
cipal de la administración en el Ilkhanato, los gobernantes del Ulus de Jochi “preferían el 
turki qipchaq”.159  William de Rubruck muestra la ambigüedad de la palabra “sarraceno” 
cuando habla de la “puerta de hierro” (en el Cáucaso), “que está sobre la ruta que toman los 
sarracenos cuando vienen de Persia y de Turquía”.160 Claramente, pues, los sarracenos po-
dían ser tanto turcos como persas. También es significativo que William de Rubruck dijera 
que Batu Qa’an le asignó, para su viaje de regreso, un guía uigur.161 Una vez más, pregunto: 
si el persa era tan importante como lingua franca, ¿por qué asignar como guía de William de 
Rubruck a un turco? William de Rubruck dice explícitamente que él “pensó que usted [es 
decir, el rey Luis IX de Francia] estaba aún en Siria, y dirigió mi viaje hacia Persia”.162 ¡De 
manera que se le asignó un guía túrquico que lo llevara a Persia! Puede ser digno de señalar 
que aquí Persia misma había estado bajo gobierno túrquico por largo tiempo ya antes de las 
conquistas mongolas. Los selyúcidas, que eran, como se sabe, turcos, habían conquistado 
Irán a mediados del siglo XI y gobernaron ese país más o menos hasta el 1200. El cronista 
Mateo de Edesa [en armenio, Mateos Ourhayetsi], que escribió durante la década de 1130, 
hablaba frecuentemente de “turcos” y “persas” sin hacer ninguna discriminación entre ellos. 
Por ejemplo, relata Mateo de Edesa: 

En el año 571 de la era armenia [es decir, 1122-1123], el general persa Il-Ghāzī reunió tropas 
y marchó contra las fuerzas francas. Primero, descendió sobre Alepo, y de allí fue y acampó 
en el pueblo musulmán de Shaizār. Balduino, rey de Jerusalén, vino, y a él se juntó el conde 
de Edesa, Joscelino I. Entonces, los dos marcharon al frente y acamparon al lado opuesto de 
las fuerzas turcas.163 

Después, los shahs jorezmíes Tekish y su hijo Qutb al-Dīn Muhammad tomaron control de 
la mayoría de Irán hasta que los mongoles destruyeron el Imperio Jorezmí.164 Por tanto, Per-
sia había estado bajo considerable influencia túrquica por más de siglo y medio antes del 

 
159 Fragner, “Shah Ismail’s Fermans”, pág. 36. 
160 William de Rubruck, “The Journey”, pág. 124. 
161 William de Rubruck, “The Journey”, pág. 209. 
162 William de Rubruck, “The Journey”, pág. 208. 
163 Matthew of Edessa [en Armenio: Mateos Ourhayetsi, conocido en español como Mateo de Edesa] (traducción de 
A. E. Dostourian), Armenia and the Crusades, Tenth to Twelfth Centuries: The Chronicle of Matthew of Edessa 
(Lanham: University Press of America, 1993), pág. 228. Véase Matthieu d’Édesse, Chronique (962-1136) (París: 
Durand, 1858), pág. 306. En su traducción, Dostourian comenta que “siempre que Mateo habla de los ‘persas’, se 
refiere a los musulmanes que habitaban y gobernaban la meseta irania […]. Por tanto, el término ‘persa’ puede refe-
rirse tanto a iraníes como a turcos…”. 
164 Findley, Turks in World History, pág. 68; C. E. Bosworth hace un recuento sucinto de la compleja historia de 
Persia durante este periodo en “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D.1000-1217)”, en J. A. 
Boyle, The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljuq and Mongol Periods (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1968), págs. 1-202. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

29 

periodo de las conquistas mongolas. En efecto, se ha sugerido que la lengua neopersa se 
desarrolló al menos parcialmente bajo influencia túrquica.165 Se obvia comúnmente el hecho 
de que el túrquico se hablaba ampliamente en Irán; de hecho, también se ha sugerido que 
puede que haya más hablantes de túrquico que de persa en Irán. “Se piensa generalmente que 
en la tierra de Persia no se habla nada más que persa, y muy pocos están conscientes del 
hecho de que el túrquico está extendido a todo lo largo de Irán. Es tal vez más común que el 
persa…”.166 Frente a este contexto, Judith Pfeiffer ha afirmado que “el gobierno mongol del 
Medio Oriente se extendió hacia el occidente hasta llegar al río Éufrates, lo que resultó even-
tualmente en la conversión del Éufrates en una zona fronteriza tanto política como cultural, 
con una zona arabófona al sur del río y una zona perso-turca al norte del río”.167 

Algo que indica que la carta persa que se encuentra en los archivos del Vaticano puede haber 
sido traducida de un original túrquico es que su frase de apertura, que Pelliot traduce al fran-
cés como “Dans la forcé du Ciel éternel, [nous] le Khan océanique du grand peuple entier; 
notre order”,168 está realmente en túrquico (escrito con la escritura perso-arábiga). Esta frase 
corresponde más o menos de manera exacta con las palabras mongolas del sello del qa’an 
que se puso sobre el documento.169 Parece muy improbable que, habiendo sido escrita com-
pletamente en persa la forma original de la carta, su oración de apertura haya sido traducida 
al túrquico. Por otro lado, si el original hubiera estado en túrquico, entonces es concebible 
que la frase de apertura se hubiera dejado sin traducir, a manera de una fórmula estandarizada 
(como lo evidencia el hecho de que la misma oración estuviera estampada en mongol en el 
sello del qa’an). Comoquiera, parece que la versión túrquica de esta fórmula era tan familiar 
que quien quiera haber sido el que escribió la carta puso la fórmula en túrquico pese a escribir 
todo el resto del texto de la carta en persa. Puede asumirse, pues, que no estaba familiarizado 
con una versión persa de esa fórmula. Por tanto, el túrquico debe haber sido usado más co-
múnmente que el persa en la corte del Qa’an. Este también es un ejemplo interesante del uso, 
en fecha temprana, de la escritura perso-arábiga para escribir el túrquico. 

Una última evidencia de que el “sarraceno” que se usó para escribirle al Papa era la lengua 
túrquica es que Marco Polo afirma claramente que “el gran Señor [es decir, Qubilai Qa’an] 
hizo que sus cartas y sus privilegios se pusieran inmediatamente en la lengua turca para que 

 
165 Bo Utas, “A Multiethnic Origin of New Persian?”, en L. Johanson & C. Bulut (eds.), Turkic-Iranian Contact Areas: 
Historical and Linguistic Aspects (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2006), pág. 249. 
166 A. Kasravī (traducción de E. Siegal), “The Turkish Language in Iran”, en Journal of Azerbaijani Studies, n° 1 
(1998), págs. 45-73, específicamente pág. 49.  Véase también R. Levy, The Persian Language (Nueva York: Philo-
sophical Library, 1951), págs. 8-9, y Menges, Turkic Languages and Peoples, págs. 12-13. 
167 J. Pfeiffer, “Confessional Ambiguity vs. Confessional Polarization: Politics and Negotiation of Religious Bounda-
ries in the Ilkhanate”, en J. Pfeiffer (ed.), Politics, Patronage and the Transmission of Knowledge in 13th-15th Century 
Tabriz (Leiden: Brill, 2014), pág. 131. 
168 Versión en castellano de esta cita: “En la fuerza del eterno Cielo, [nosotros] el qa’an oceánico de todo el gran pueblo; 
nuestra orden:”. [Nota de la traductora francés-español]. 
169 P. Pelliot, “Les Mongols et la Papauté (1)”, en Revue de l’Orient Chrétien, vol. 3, n° 23 (1922-1923), págs. 1-30, 
específicamente págs. 18 y 24-25. Para una traducción al inglés, véase I. de Rachewiltz, Papal Envoys to the Great 
Khans (Londres: Faber, 1971), págs. 213-214. El traductor, J. A. Boyle, señala que “el preámbulo está en turco”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

30 

le fueran enviados al Apóstol [es decir, al Papa], y las confió a los dos hermanos [es decir, el 
padre y el tío de Marco Polo] y a su barón…”.170 Aquí, pues, es inequívoca la afirmación de 
que las cartas al Papa fueron escritas en turco. Además, esto ocurrió alrededor de 1267 o 
durante ese año,171 después de que el túrquico ya había empezado a ser reemplazado por el 
persa en la versión del profesor Morgan. Incluso si esta historia fuera falsa (como argüirán 
algunos con toda probabilidad), aun así, demuestra que, durante finales del siglo XIII (cuando 
se escribió el libro de Marco Polo), podía pensarse que el túrquico era la lengua apropiada 
para que el Qa’an mongol le escribiera al Papa. 

También vale la pena señalar que el término chino Huihui zi 回回字, que puede considerarse 
equivalente a “caracteres sarracenos”, también puede designar la escritura uigur. Una obra 
china que data de 1237 dice lo siguiente acerca de la escritura mongol: 

Originalmente, los tártaros [es decir, los mongoles] no tenían escritura ni documentos. Sin 
embargo, hay tres tipos que usan ahora. El que está vigente en el país original de los tártaros 
es simplemente el uso de pequeñas piezas de madera de tres o cuatro pulgadas de largo cor-
tadas en las cuatro esquinas. Así, si se habla de diez caballos, entonces se hacen diez cortes. 
[…] Estas pequeñas piezas de madera se parecen a los antiguos rótulos [de China]. El que 
está vigente entre los Huihui 回回 es el de la escritura Huihui. Chinqai172 está a cargo de ella. 
Solo hay 21 letras en la escritura Huihui.173 […] El que se usa en los países perdidos [es decir, 
conquistados] de los chinos del norte, de los khitán y de los yurchenos es solo el de los ca-
racteres chinos.174 

Así las cosas, parece ser que solo la escritura uigur y los caracteres chinos estaban en uso 
entre los mongoles de la década de 1230. No es imposible, en absoluto, que la “escritura 
sarracena” de Giovanni pueda haber sido la escritura uigur, usada para escribir el túrquico 
uigur. 

Se ha hecho la afirmación de que el persa era una lengua “oficial” de la corte Yuan. La repite 
Morgan, citando a Igor de Rachewiltz, que basó su opinión sobre un artículo escrito por 
Huang Shijian.175 Tan grande como pueda ser mi respeto por el profesor Igor de Rachewiltz, 

 
170 Moule & Pelliot, Marco Polo, vol. 1, pág. 78. Yule (rev: Cordier), Marco Polo, vol. 1, pág. 13, traduce por “lengua 
tártara”, pero es aparente que la mayoría de los manuscritos dicen “turco”. 
171 Haw, Marco Polo’s China, pág. 49. 
172 Acerca de Chinqai, véase De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan, págs. 95-111. 
173 Esto es más o menos correcto si se habla de la escritura uigur, pero es muy poco para la escritura arábiga. 
174  Peng Daya 彭大雅 & Xu Ting 徐霆, Heida shilue jianzheng 黑韃事略箋證, en Wang Guowei 王國維 (ed.), Wang 
Guowei yishu 王國維遺書 (Shanghai: Shanghai shudian, 1983), vol. 8, págs. 211-212. Este apartado (y otros más) 
también fue traducido, con anotaciones, por F. W. Cleaves, “A Chancellery Practice of the Mongols in the Thirteenth 
and Fourteenth Centuries”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 14 (1951), págs. 493-526, específicamente 
págs. 497-503. 
175 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 166; I. de Rachewiltz, “Marco Polo Went to China”, en Zentralasia-
tische Studien, n° 27 (1997), págs. 34-92, específicamente pág. 55 y la nota al pie de página; Huang Shijian, “The 
Persian Language in China During the Yuan Dynasty”, en Papers of Far Eastern History, n° 34 (1986), págs. 83-95; 
específicamente en la página 94, Huang narra su conversación con el profesor De Rachewiltz. La misma afirmación 
se avanza en C. Salmon, “Les Persans à l’extrémité orientale de la route maritime (2 A.E.-17 siècle)”, en Archipel, n° 
68 (2004), págs. 23-58, específicamente pág. 24, una vez más al menos parcialmente sobre la base de la obra de 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

31 

estoy convencido de que está muy equivocado sobre este asunto. En efecto, parece que Huang 
Shijian lo persuadió de alterar su opinión inicial, pues en alguna ocasión había afirmado que 
“la lingua franca del Imperio Mongol, al menos en su porción oriental, era casi ciertamente 
el turco, no el persa”.176 La evidencia que exhibe Huang Shijian para apoyar este estatus 
“oficial” del persa del que él habla está, como señala Morgan, basada en “piezas de eviden-
cia… dispersas”. Sin embargo, continúa Morgan: “la evidencia en apoyo de cualquier cosa 
que se refiera al Asia de los siglos XIII y XIV” está igual de dispersa.177 Esto es debatible, al 
menos dentro del contexto de la China de los siglos XIII y XIV. Hay, de hecho, una gran 
cantidad de evidencia acerca de la situación de China durante este periodo. Naturalmente, 
hay lagunas, pero si el persa hubiera sido de verdad una lengua “oficial” de la corte Yuan, 
entonces debería haber mucha más evidencia en favor de esta afirmación que el magro menú 
ofrecido por Huang Shijian. Sus evidencias son: (1) el término chino de Huihui, en la gran 
mayoría de los casos, significa “persa”; (2) hay (para entonces, año 1986) inscripciones en 
persa en dos paizi 牌子 mongolas (o “tabletas de autoridad”, como las llama Marco Polo),178 
así como en algunas pesas estandarizadas emitidas con peso oficial; y (3) un Colegio Musul-
mán Nacional (Huihui Guozi Xue 回回國子學) que se estableció en 1289 con el propósito prin-
cipal de enseñar persa. 

De esta evidencia, nada es convincente. Primero, el término Huihui, con toda certeza, no 
puede considerarse en ningún grado como un sinónimo de “persa”. Significa “musulmán” o 
“islámico”, e, igual que el término medieval europeo de “sarraceno”, se aplicaba a gentes de 
varias proveniencias que fueran musulmanas, incluyendo tanto a los persas como a los turcos 
(y también a los árabes, naturalmente: en el Yuan shi, para hablar del califa abasí, se decía 
Huihui Halifa 回回哈里發).179 En efecto, a veces se usaba el término de manera aún más laxa, 
para referirse a los judíos (Zhuhu Huihui 术忽回回) e incluso a algunos grupos de cristianos.180 
De hecho, es bastante probable que la mayoría de los musulmanes, o al menos el grupo más 
grande de entre estos, fueran los turcos. En efecto, el término Huihui es una variante de la 
transcripción china del etnónimo “uigur”. Originalmente, era Huihe 回纥 o Huihu 回鶻, pero 
durante el periodo Yuan (o incluso antes), esta se convirtió en Huihui, y fue usada para de-
signar a los musulmanes en general. Esto fue así, presumiblemente, porque el primero de los 
grandes grupos de musulmanes con que los chinos se familiarizaron fue el de los uigures 
(aunque debe notarse que no todos los uigures eran musulmanes durante el periodo Yuan; los 

 
Huang. Allsen también parece haber aceptado la opinión de Huang: véase T. T. Allsen, “The Rasûlid Hexaglot in its 
Eurasian Cultural Context”, en P. B. Golden (ed.), The King’s Dictionary: The Rasûlid Hexaglot (Leiden: Brill, 2000), 
pág. 37. 
176 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, pág. 308n; para su cambio de opinión, véase De Rachewiltz, 
“Marco Polo went to China”, pág. 55n. 
177 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 167. 
178 En la traducción de Yule (rev.: Cordier), Marco Polo, vol. 1, págs. 16, 34 y 35. 
179 Yuan shi, vol. 1, juan 3, pág. 51. 
180 Pelliot, Notes, vol. 1, pág. 23; Leslie, Islam, págs. 195-196 ; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca along the Silk Road: 
Persian Language in China Between the 14th and the 16th Centuries”, en R. Kauz (ed.), Aspects of the Maritime Silk 
Road: From the Persian Gulf to the East China Sea (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2010), págs. 87-88. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

32 

musulmanes que eran conocidos por los chinos eran, probablemente, los de la parte oriental 
del ámbito qarajaní, en los oasis del occidente de la cuenca del Tarim).181 En efecto, Huihui 
se usaba a veces con el sentido de “nativo del Turquestán”.182 Una nueva transcripción china 
del nombre de los uigures entró en vigencia: Weiwuer 畏兀兒 (u ocasionalmente solo Weiwu 
畏兀, así como otras variantes).183 Ya se ha mostrado que una buena parte de Asia Central se 
había turquificado grandemente para el periodo de las conquistas mongolas: en las fuentes 
chinas Yuan se habla de Corasmia como “el país de los musulmanes” (Huihui Guo 回回國),184 
y una buena parte de Corasmia, al menos la que va de Semirechye al Mar de Aral, era, sobre 
todo, túrquica. 

También es importante notar que el equivalente mongol de Huihui era Sarta’ul.185 Probable-
mente, esta palabra se deriva de una forma original en sánscrito que significa “mercader”. 
Vino a serle asignada a los habitantes sedentarios, en lugar de nómades, del Turquestán, y, al 
menos para el siglo XIX, con la forma de Sart, “era usada por los rusos y los viajeros occi-
dentales para denotar a los musulmanes de habla turca de los Turquestán ruso y chino que 
habitaban los oasis y que no eran nómadas”.186 Como se ha visto antes, Huihui se derivaba 
de la transcripción china de “uigur”, y a veces significaba “nativo del Turquestán”. Puede ser 
que tanto Sarta’ul como Huihui tuvieran, durante los siglos XIII y XIV, algo del sentido con 
que se usaba Sart en el siglo XIX. De hecho, en la Historia secreta de los mongoles se des-
cribe a Maḥmūd Yalavach y a su hijo Mas‘ūd como “sarta’ul del clan Qurumšik”.187 

Que es probable que los Huihui fueran turcos lo muestra un pasaje que puede hallarse en una 
de las obras de Zhou Mi. Él ofrece una descripción de “cómo los musulmanes [Huihui] en-
tierran a sus muertos”, que, según él, está basada en algo que él presenció personalmente en 
1291: 

 
181 M. Biran, “Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitai Edge”, en Cahiers d’Asie Centrale, n° 9 (2001), págs. 
77-89, específicamente págs. 77-78. Biran señala que los qarajaníes fueron “la primera dinastía túrquica musul-
mana”, y que las fuentes chinas son importantes para los estudios qarajaníes. 
182 A. Waley, The Travels of an Alchemist: The Journey of the Taoist Ch’ang-Ch’un from China to the Hindukush at 
the Summons of Chingiz Khan (Londres: Headley Brothers, 1931), pág. 36; véase también F. W. Cleaves, “A Chan-
cellery Practice of the Mongols”, pág. 501n. 
183 A. Vissière, “Les Désignations Ethniques Houei-Houei et Lolo”, en Journal Asiatique, vol. 11, n° 3 (1914), págs. 
175-182, específicamente pág. 176; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 87; Leslie, Islam, pág. 196; Yang Zhijiu 
楊志玖, Yuandai Huizu shigao 元代回族史稿 (Tianjin: Nankai daxue chubanshe, 2003), pág. 7. 
184 Por ejemplo, Yuan shi,vol. 10, juan 121, pág. 2976. 
185 I. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols: A Mongolian Epic Chronicle of the Thirteenth Century (Lei-
den: Brill, 2006), vol. 1, pág. 562. 
186 O. Lattimore, “Introduction”, en O. Lattimore & L. M. J. Schram, The Monguors of the Kansu-Tibetan Frontier: 
Their Origin, History, and Social Organization (Philadelphia: American Philosophical Society, 1954), págs. 6-7; 
véase también Maria E. Subtelny, “The Symbiosis of Turk and Tajik”, en B. F. Manz (ed.), Central Asia in Historical 
Perspective (Boulder: Westview Press, 1998), pág. 49.  
187 I. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols, vol. 1, pág. 194, y vol. 2, págs. 962-963. “Qurumši” se refiere 
a Corasmia. Como ya hemos visto antes, los corasmios hablaban, según Giovanni da Pian del Carpine, “la lengua 
cumana”. Véase también la nota 194 de este mismo artículo para referencias a las biografías de Mahmūd y sus des-
cendientes. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

33 

La costumbre de los musulmanes dicta que, siempre que alguien muere, haya una persona 
que se especializa en el lavado del cadáver; esa persona vierte agua por la boca de una gran 
urna de cobre y lava el estómago y el abdomen para deshacerse de todas las impurezas qi 氣. 
Entonces, el cuerpo se lava de la cabeza a los pies hasta quedar limpio. Después de que se ha 
completado el lavado, el cuerpo se seca con un trapo. Entonces se hace una bolsa de tela de 
ramio, seda o cáñamo188 en la que se pone el cuerpo desnudo. Solo entonces se pone en el 
ataúd. El ataúd se hace de tableros delgados de pino y es solo tan grande como para que quepa 
el cadáver; no se pone nada más dentro. El agua sucia que sobra del lavado del cuerpo se 
recolecta en un hoyo debajo del cuarto que se cubre con una piedra: a esto se le llama “la 
invocación del espíritu”. Alistan una mesa encima del hoyo. Cada cuatro días, se hace una 
ofrenda de comida. Tras pasar cuarenta días, esto termina, y, en un día apropiado, se saca el 
ataúd y se lo introduce a un Ju Jing Yuan 聚景園. Este jardín está a cargo de un musulmán. La 
parcela de tierra se arrienda por un precio regular, y el supervisor del jardín proporciona todos 
los ladrillos, el mortero y el trabajo que se usan, por los cuales recibe algún dinero. En lo que 
respecta a los tiempos para la lamentación por los muertos, los familiares se cortan la cara, se 
arrancan los cabellos y rasgan las costuras de sus ropas. Meciéndose erráticamente y con 
aspavientos, conmueven [los corazones de todos] tanto cerca como lejos. Cuando se carga el 
ataúd hacia afuera, los ricos hacen que algún mendigo lleve velas y disperse frutas a lo largo 
del camino. Los pobres no hacen esto. Cuando se han completado las observancias, hacen un 
ruidito con las puntas de sus botas a manera de música, y se consuelan los unos a los otros. 
Una vez han expresado por completo sus sentimientos, hacen que todos los musulmanes re-
citen sus propios textos sagrados. Tres días después, van una vez más al sitio del enterra-
miento. Los ricos sacrifican sobre todo bueyes y caballos y ofrecen un banquete para sus 
compañeros, incluso para los pobres y los mendigos de sus vecindarios. También se dice que 
hay ocasiones en que el ataúd llega al lugar del enterramiento, el cuerpo se saca de él y se 
entierra desnudo en la tumba con el rostro apuntando hacia el occidente.189 

El Ju Jing Yuan quedaba en la playa del lago occidental de Hangzhou.190 Lo que es más 
interesante en este punto es que estos Huihui son claramente turcos. Lacerarse la cara como 
muestra del luto era una costumbre distintiva de los pueblos túrquicos. Matar bueyes y caba-
llos para la comilona fúnebre es también una tradición de las estepas, de la época en que los 
turcos eran nómadas (como, en efecto, seguían siéndolo muchos durante ese periodo). 

La costumbre túrquica de lacerarse la cara como muestra de luto puede rastrearse hasta varios 
siglos antes del periodo Yuan. Cuando murió Atila, en el año 453, esta era ya parte del ritual 

 
188 Las traducciones de estas palabras son algo inciertas. Sobre los tipos de fibras que se usaban para hacer ropas, 
véase J. Needham & D. Kuhn, Science and Civilisation in China, vol. 5: Chemistry and Chemical Technology, part 
9: Textile Technology: Spinning and Reeling (Cambridge: Cambridge University Press, 1988), págs. 15-59. 
189 Zhou Mi 周密, Guixin zas hi 癸辛雑識, Xuji shang 續集上 (Beijing: Zhonghua shuju, 1988), págs. 142-143. Leslie 
ofrece una traducción de este fragment en Islam, págs. 67-68. Debe señalarse que hay cierto número de errores en 
su traducción, y que algunos de estos son errores serios. Comenta Leslie: “pese a una o dos características peculiares, 
esta es una descripción excelente y creíble en su mayoría como recuento de un testigo presencial”. Claramente, Leslie 
no se dio cuenta de que estas “características peculiares” eran costumbres túrquicas normales. 
190 Qian Shuoyou 潛説友, Xianchun Lin’an zhi 咸淳臨安志 (Taibei: Chengwen chubanshe, 1970), vol. 1, juan 13, págs. 
162-163. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

34 

de luto de los hunos.191 En el año 576, el embajador bizantino ante los turcos hizo presencia 
en el funeral de un jefe y fue obligado a tomar parte de esta costumbre.192 También se men-
ciona esta costumbre en los anales chinos de la dinastía Tang. Aparentemente, se esperaba de 
una princesa china que se había casado con el qaghan de los uigures que se suicidara para 
poder ser enterrada con su esposo al enviudar ella. Evitó este destino usando la excusa de que 
su esposo muerto, al desposarla, había mostrado su admiración por las costumbres chinas, 
que no incluían este requisito. Sin embargo, ella “observó la costumbre uigur de rajarse la 
cara y de llorar a voces”.193 Una obra china completada en 1285 describe las costumbres del 
luto observadas por las gentes al norte del desierto de Gobi: 

Según la costumbre al norte del desierto, habiendo muerto alguien, el cuerpo se puso en una 
tienda. Los hijos y nietos, así como otros miembros de la familia, hombres y mujeres, cada 
uno de ellos mató a un buey y [¿o?] a un caballo, y los pusieron frente a la tienda como 
ofrendas sacrificiales. Cabalgaron alrededor de la tienda siete veces. Mientras iban a la puerta 
de la tienda, se rajaban sus caras con un cuchillo y lloraban, de manera que las lágrimas y la 
sangre corrieran juntas. Hicieron esto siete veces.194 

Así pues, cortarse la cara, dar voces de lloro y matar bueyes y caballos parecen haber sido 
antiguas costumbres túrquicas que persistieron incluso después de la conversión al islam. 
Zhou Mi era residente de Hangzhou para la época en que escribió su descripción de las cos-
tumbres fúnebres islámicas, y la referencia al enterramiento en el Ju Jing Yuan deja claro que 
se estaba refiriendo a los musulmanes de Hangzhou. Esta ciudad, ubicada en la costa oriental 
de China, en el extremo sureño del Gran Canal, era la antigua capital del Imperio Song del 
sur (el “Quinsai” de Marco Polo).195 Era un gran centro poblacional con un mercado flore-
ciente que atraía al comercio marítimo, y, sin duda, también a mercaderes venidos de todo el 
Imperio Mongol. Su comunidad musulmana representaba, probablemente, una buena mues-
tra transversal de los musulmanes de China durante este periodo. Si para Zhou Mi los Huihui 
eran turcos, entonces parece probable que los turcos hayan formado al menos una fracción 
sustancial de la totalidad de los musulmanes del Imperio Yuan, si es que no eran decidida-
mente la mayoría. 

Es sabido también que cierto número de musulmanes prominentes dentro del servicio público 
mongol eran turcos, o lo eran probablemente, o eran, al menos, hablantes de alguna lengua 
túrquica. Entre estos encontramos a Mahmud Yalavach, que era “un hablante de turco 

 
191 D. Sinor (ed.), The Cambridge History of Early Inner Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), pág. 
197. 
192 Sinor, Early Inner Asia, pág. 304. 
193 C. Mackerras, The Uighur Empire According to the Tang Dynastic Histories (Canberra: ANU Press, 1972), pág. 
68. El texto original en chino se encuentra en el Jiu Tang shu, vol. 16, juan 195, pág. 5202. 
194 Hu Sanxing 胡三省, Zi zhi tong juan yin zhu 資治通鑑音註, en Sima Guang 司馬光, Zi zhi tong jian 資治通鑑 (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1956), vol. 15, juan 221, pág. 7076. Este fragmento está parafraseado en Mackerras, The Uighur 
Empire, pág. 136n. 
195 Véase la larga nota sobre “Quinsai” en A. C. Moule, Quinsai, With Other Notes on Marco Polo (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1957), págs. 1-53. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

35 

proveniente de Corasmia, y […] mercader de profesión”.196 Muchos de sus descendientes 
sirvieron también a los mongoles, y por varias generaciones. No hay información clara acerca 
del lenguaje o la etnia de Sayyid Ajall Shams al-Dīn, pero su familia venía de Bujara, una 
ciudad de la antigua Sogdiana que, para el periodo mongol, estaba fuertemente turquificada. 
Debe al menos ser probable que tuviera algo de conocimiento del túrquico, incluso si no hay 
certeza de que esta fuera su lengua madre.197 El vilipendiado Ahmad venía de Fanākat (Be-
naket), sobre la rivera del Syr-Darya, cerca a la actual Tashkent (en Uzbekistán), y puede 
muy bien haber sido un turco, o ser resultado de alguna mixtura irania-túrquica.198 También 
están los tres mil artesanos musulmanes que fueron transportados de Samarcanda, Bujara y 
otros lugares para ser instalados en Xunmalin 尋麻琳, cerca a la actual Zhangjiakou (antes 
Kalgan).199 La mayoría de estos eran turcos o producto de algún mestizaje parcialmente turco. 
La búsqueda a través de la Historia de la dinastía Yuan no ha revelado un solo musulmán 
(Huihui) del cual hubiera indicación definitiva alguna de orígenes persas. 

No obstante, hay inscripciones persas en lápidas que han sobrevivido hasta nuestros días que 
indican que debe haber habido un número significativo de persas en China (particularmente 
en Quanzhou y Hangzhou) durante el periodo Yuan. Sin embargo, las inscripciones supervi-
vientes están mayoritariamente en árabe, con solo una pequeña minoría escrita en persa. Estas 
tumbas incluyes memoriales dirigidos a musulmanes que probablemente eran turcos. Por 
ejemplo, entre las lápidas de las tumbas de Quanzhou descritas por Chen Dasheng,200 solo 
una media docena tiene inscripciones en persa; todas estas tienen también inscripciones en 
árabe, mientras que hay otras más de dos docenas de lápidas que tienen inscripciones escritas 
únicamente en árabe. No puede determinarse con absoluta certeza la etnia de la mayoría de 
los difuntos, pero quizá una docena de ellos tengan probabilidad de ser persas, mientras que 
media docena eran turcos. En esta ciudad portuaria del suroriente de China, la preponderancia 
de los persas puede apenas sorprender a alguien. Durante el periodo Yuan, Quanzhou era el 
puerto principal para el comercio con el Asia suroriental, India y el Golfo Pérsico.201 Parece 
muy probable que las rutas comerciales marítimas, particularmente aquellas que llevaban al 

 
196 De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, pág. 122. 
197 Véase antes la nota 39 de este mismo artículo. Debe señalarse que (probablemente) el abuelo de Sayyid Ajall se 
rindió ante los mongoles “a la cabeza de mil jinetes” (De Rachewiltz et al. [eds.], In the Service, pág. 467), lo que 
puede sugerir que quizá tenía él procedencia túrquica. Usualmente, eran los turcos los que componían la caballería 
de la Transoxiana en esta época. 
198 Puede hallarse una biografía de Ahmad escrita por H. Franke en De Rachewiltz et al. (eds.), In the Service, págs. 
539-557; es interesante tomar nota de que su biografía (en el Yuan shi, vol. 15, juan 205, pág. 4558) lo describió 
originalmente como un uigur usando para ello el término arcaico (más o menos obsoleto ya durante el periodo Yuan) 
de Huihe 回纥. El término es sustituido por Huihui 回回 (véase la nota 1 del Yuan shi, vol. 15, pág. 4588) por parte de 
la mayoría de editores, pero es bastante probable que alguien de Fanākat fuera uigur y musulmán al tiempo. 
199 Leslie, Islam, pág. 79; Yuan shi, vol. 10, juan 122, pág. 3016 ; P. Pelliot, “Une ville musulmane dans la Chine du 
nord sous les Mongols”, en Journal Asiatique, n° 211 (1927), págs. 261-279, específicamente págs. 261 y 278-279. 
200  Chen Dasheng 陳逹生, Quanzhou Yisilanjiao shi ke 泉州伊斯兰教石刻 (Fuzhou: Ningxia renmin, Fujian renmin, 
1984), págs. 15-40 (y págs. 29-90 en la traducción inglesa). 
201 T. T. Allsen, Culture and Conquest in Mongol Eurasia (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), págs. 41-
42; M. Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, en S. Carboni & L. Komaroff (eds.), The Legacy of Genghis Khan: 
Courtly Art and Culture in Western Asia, 1256-1353 (Nueva York: Metropolitan Museum of Art, 2002), pág. 24. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

36 

Golfo Pérsico, tendieran a estar dominadas por persas (y, sin duda, también por árabes), 
mientras que las rutas terrestres, que salían del noroccidente de China y atravesaban el Asia 
Central, eran, con mucho, del dominio de los turcos. Por siglos, los turcos estuvieron influen-
ciados por los sogdianos, los grandes comerciantes de la “ruta de la seda”. Los turcos se 
habían casado con estos (como hemos visto más arriba) y, eventualmente, los habían sumer-
gido bajo una oleada de migración túrquica.202 Probablemente, también los habían reempla-
zado en el papel de mercaderes. 

Si bien quizá no más de una tercera parte de los musulmanes de Quanzhou eran turcos, es 
probable que, más al norte y al occidente, la proporción de turcos fuera mayor.203 En general, 
es bastante posible que una mayoría de los musulmanes del Imperio Yuan fueran turcos o, al 
menos, hablantes de alguna lengua túrquica. Dado que también había muchos turcos no mu-
sulmanes, es bastante claro que los turcos aventajaban grandemente en número a los persas. 
Se ha dicho en ocasiones que la mayoría de las “gentes clasificadas” (Semu ren 色目人) era 
musulmana.204 Con seguridad, esto no es cierto. Las gentes clasificadas eran un grupo muy 
diverso que incluía muchos pueblos que no eran musulmanes. Los Huihui eran solo uno de 
los grupos incluidos entre otros muchos que hacían parte de esta clase. La idea de que había 
grandes números de persas pertenecientes a las gentes clasificadas fue rechazada ya hará tres 
décadas.205 

Debe señalarse también que de ninguna manera es cierto que todas las inscripciones religio-
sas de Quanzhou fueran islámicas. Hay también reliquias cristianas nestorianas, maniqueas 
e hindúes en el área de Quanzhou.206 La mayoría de las nestorianas debe datar, por lo menos, 
del periodo Yuan, pues el cristianismo nestoriano fue proscrito a finales de la dinastía Tang y 
desapareció de China más o menos por completo después de la conquista mongola.207 Esa 
religión floreció entre los mongoles, de los cuales había varios que eran ellos mismos nesto-
rianos.208 Muchos, positivamente la mayoría, de los nestorianos del periodo Yuan –que no 
eran, de ninguna manera, numéricamente insignificantes– deben haber sido turcos. Las ins-
cripciones sobre las piedras sepulcrales de Quanzhou están en escritura siriaca, pero la lengua 

 
202 Véase De la Vassière, Sogdian Traders, págs. 306-309, 311, 325-326 y 328-330 ; Golden, History of the Turkic 
Peoples, págs. 172-173 y 197-199. 
203 De hecho, las tumbas no son un buen reflejo de la población viva. Algunas personas, habiendo muerto en cierto 
lugar, pueden haber sido transferidas de vuelta a su lugar de nacimiento para llevar a cabo allí el enterramiento. Otros 
pueden haber vuelto por su cuenta antes de la muerte, al envejecer o enfermarse. 
204 Por ejemplo, Leslie, Islam, pág. 86. 
205 Chin-Fu Hung, “China and the Nomads: Misconceptions in Western Historiography on Inner Asia”, en Harcard 
Journal of Asiatic Studies, n° 41 (1981), págs. 597-628, específicamente pág. 617. 
206 Wu Wenliang 吴文良, Quanzhou zongjiao shike 泉州宗教石刻 (Beijing: Kexue chubanshe, 1957). Cerca de la mitad 
del libro de Wu está dedicado a las inscripciones islámicas, y la otra mitad a inscripciones de otras religiones; sin 
embargo, naturalmente, en absoluto puede decirse que todas las inscripciones datan del periodo Yuan. 
207 Pelliot, Notes, vol. 2, pág. 727. Debe llamarse la atención sobre el hecho de que la proscripción se extendió contra 
todas las religiones extranjeras, lo que incluía al islam.  
208 Rossabi, Khubilai Khan, pág. 13. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

37 

usada en el cuerpo del texto de la mayoría de ellas es el túrquico.209 De hecho, un número 
considerable de las inscripciones nestorianas escritas en túrquico que han sido escritas con el 
sistema siriaco o, a veces, con el sistema uigur, son provenientes de China. La mayoría de 
los restos nestorianos han sido encontrados en el noroccidente de China y en la Mongolia 
Interior, pero hay una cantidad significativa que procede de las ciudades de Beijing, Yangz-
hou y Quanzhou.210 Parece que ocasionalmente se cree que los mercaderes más ricos del 
Imperio Yuan eran los musulmanes, pero no necesariamente. Wang Yun cita un decreto de 
Möngke Qa’an, que habla de “los uigures y los musulmanes, involucrados en el comercio”.211 
Es bastante probable que muchos de los uigures cristianos nestorianos de Quanzhou fueran 
mercaderes. Otros fueron también ricos mercaderes chinos.212 Se descubrió en Quanzhou una 
inscripción en tamil que registra la instalación de la imagen de un dios en un templo hindú 
durante el año de 1281.213 Seguramente, el templo debió ser financiado por mercaderes indios 
que llevaban a cabo su comercio en el puerto. 

Todas las personas del Imperio Yuan estaban categorizadas como parte de una de cuatro cla-
ses, de las cuales las Semu ren eran una. Quizá la cuestión de quiénes eran los Semu ren se 
aborda mejor considerando primero quiénes no eran ellos. No eran mongoles, naturalmente: 
los mongoles eran el grupo con el mayor rango en el escalafón, eran los conquistadores pri-
vilegiados y estaban en la cima de la jerarquía social del Imperio Mongol. En el escalafón 
más bajo estaban los norteños (Han ren 南人), en su mayoría chinos que habían sido súbditos 
del Imperio Jin, ubicado al norte de China. La traducción que he escogido, “norteños”, re-
quiere explicación. Hoy, Han se usa con el significado de “chino étnico”, distinguiendo a 
estos de varias minorías étnicas de China. Este no era el uso en vigencia durante el periodo 
Yuan, pues Han ren incluía no solo chinos, sino a todas las personas que habían sido súbditos 
del Imperio Jin, incluyendo, entre otros, a los khitán y a los yurchenos. La categoría también 
excluía a los chinos del sur. 

 
209 S. N. C. Lieou, “Nestorians and Manichaeans on the South China Coast”, en Vigiliae Christianae, n° 34 (1980), 
págs. 71-88, específicamente pág. 73. 
210 Niu Ruji 牛汝极, Shi zi lianhua: Zhongguo Yuandai Xuliyawen Jingjiao beiming wenxian yanjiu 十字蓮花: 中國元

代叙利亚文景教碑銘文献研究 (Shanghai: Guji chubanshe, 2008), págs. 1-41, específicamente pág. 8. 
211 Wang Yun, Qiujian xiansheng daquan wenji, juan 88, pág. 5b. Lo que dice realmente el texto es “Zuo maimai 
Weiwuer, Musuerman, Huihui…” 做買賣畏吾兒木速兒蠻回回… Quizá aquí “musuerman”, o musulmán, se refiere a los 
musulmanes persas, mientras que “huihui” se refiere a los musulmanes túrquicos; la combinación de los dos com-
pondría el conjunto de los musulmanes en general. Puede hallarse una traducción de este fragmento en E. Endicott-
West, “Merchant Associations in Yüan China: The Ortoɣ”, en Asia Major, vol. 2, n° 2 (1989), págs. 127-154, espe-
cíficamente págs. 142-143. Sin embargo, en mi opinión, debe corregirse “los uigures que están involucrados en el 
comercio [y] los musulmanes” por “los uigures [y] los musulmanes que están involucrados en el comercio”. 
212 Para una discusión sobre los mercaderes durante el periodo Yuan, véase Chen Gaohua 陳高華 & Shi Weimin 史衛

民, Zhongguo jingji tongshi: Yuandai jingji juan 中國經濟通史 : 元代經濟卷 (Beijing: Jingji ribao chubanshe, 2000), 
págs. 457-465; véase también Yokkaichi Yasuhiro, “Chinese and Muslim Diasporas and the Indian Ocean Trade 
Network under Mongol Hegemony”, en A. Schottenhammer, The East Asian ‘Mediterranean’: Maritime Crossroads 
of Culture, Commerce and Human Migration (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2008), págs. 73-102, especial-
mente págs. 88-90.  
213 J. W. Christie, “The Medieval Tamil-language Inscriptions in Southeast Asia and China”, en Journal of Southeast 
Asia Studies, n° 29 (1998), págs. 239-268, específicamente pág. 266. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

38 

Con demasiada frecuencia se dice que la clasificación de los pueblos bajo los mongoles se 
basaba en etnias o razas.214 Esto, obviamente, es falso, pues los chinos étnicos estaban divi-
didos en dos categorías: algunos eran sureños, otros eran norteños. Tampoco es cierto que 
hayan sido ellos el único grupo en ser dividido. El Yuan shi registra que “gentes de la región 
de Hexi 河西,215 musulmanes, uigures y demás” podían tener cargos hasta el rango de daru-
gachi (supervisor, o agente imperial) de una miriarquía (Wanhufu 萬户府), de la misma manera 
que los mongoles, mientras que los yurchenos y los khitán estaban sujetos a las mismas res-
tricciones en el acceso a los altos cargos de la administración pública que habían sido im-
puestas sobre los Han ren. “Pero aquellos yurchenos y khitán que hayan nacido en el 
noroccidente y que no entienden ni hablan el chino son iguales que los mongoles”.216 Pode-
mos asumir que aquí se habla de los khitán y yurchenos que habían sido súbditos del Imperio 
Qara Khitai.217 Así pues, como los chinos, que podían ser tanto Nan ren como Han ren, los 
yurchenos y los khitán podían ser Han ren o Semu ren. 

Los tangut eran otros Semu ren, pues harían parte de esos muchos “pueblos de la región de 
Hexi” que acabo de mencionar;218 Semu ren eran también los uigures, igual que otros pueblos 
túrquicos, incluyendo los qarluq, los qangli, los öngüt y los qipchaq; también los naimán (es 
posible que estos también hayan sido un grupo turco);219 los alanos del Cáucaso; los tibetanos; 
los cachemiríes, y muchos otros. Naturalmente, entre estos había musulmanes o Huihui.220 
Básicamente, Semu ren eran todos aquellos que no eran ni mongoles ni antiguos súbditos del 
Imperio Jin o el Imperio Song del sur. Estas clasificaciones se basaban en la percepción de 
lealtad de diferentes pueblos. Aquellos que se habían sometido antes (o que habían sido sub-
yugados antes), como los uigures (tal como se ha visto más arriba) y los corasmios, eran 
considerados por los mongoles como súbditos cuya probabilidad de lealtad era mayor que la 
de los norteños provenientes del Imperio Jin, que habían resistido el envite de los 

 
214 Por ejemplo, C. P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia, pág. 37: “Bayan trató de revivir la antigua jerarquía étnica”; 
M. C. Brose, “Realism and Idealism in the Yuanshi Chapters on Foreign Relations”, en Asia Major, vol. 19, n° 1 
(2005), págs. 327-347, específicamente pág. 345: “ellos [los mongoles] categorizaron otros pueblos según términos 
etnográficos”; y también Hung, “China and the Nomads”, págs. 614-625: “como es bien sabido para los historiadores 
tradicionales chinos y para los estudiosos modernos, la sociedad Yüan como un todo discriminaba entre poblaciones 
de orígenes étnicos y geográficos distintos”. Aquí, quizá el término “geográficos” no esté del todo injustificado, pero 
acarrea un énfasis que, según mi punto de vista, no es correcto. La diferencia entre los Han ren y los Nan ren no se 
basaba, pese a mis traducciones, en la geografía, sino en el momento en que los distintos grupos habían sido puestos 
bajo gobierno mongol. 
215 La región Tangut, es decir, el antiguo estado Xi Xia 西夏. 
216 Yuan shi, vol. 2, juan 13, pág. 268. 
217 Acerca del Imperio Qara Khitai, véase Biran, The Empire of the Qara Khitai. 
218 La región Hexi formaba gran parte del antiguo estado Tangut, o Xi Xia. Debe señalarse que había un número 
significativo de uigures en la región Hexi. 
219 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, págs. 282 y 297n. 
220  Tao Zongyi 陶宗儀 enumera 31 tipos distintos de Semu ren en su Nancun chuo geng lu 南村輟耕錄 (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1959), juan 1, pág. 13. Para una discusión de esta lista, véase Yanai Wataru 箭内互 (traducción al 
chino de Chen Jie 陳捷 & Chen Qingquan 陳清泉), Yuandai Meng Han semu daiyu kao 元代蒙汉色目待遇考 (Shanghai: 
Shangwu yinshuguan, 1932), págs. 18-29. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

39 

conquistadores hasta 1234, y especialmente como más leales que los sureños del Imperio 
Song, que solo fueron forzados a someterse en la década de 1270. 

Es difícil, si no imposible, tener una idea clara de cuántos grupos diversos de Semu ren había 
en el Imperio Yuan. En efecto, no hay ninguna buena cifra para el total de Semu ren. Puede 
obtenerse una noción muy aproximada de la importancia relativa de varias gentes Semu a 
partir de la frecuencia con que se las menciona en el Yuan shi.221 El término Huihui aparece 
más o menos 180 veces. Qipchaq (Qincha 欽察) aparece más de 160 veces. Uigur (Weiwu o 
Weiwuer), solo un poco más de 40 veces. Qangli (Kangli 康里) aparece más de 30 veces. 
Qarluq (Halalu 哈拉鲁) aparece más o menos diez veces. Tangut (Tangwu 唐兀) aparece cerca 
de 70 veces. Por último, Naimán (Naiman 乃蠻) aparece más de 90 veces. Esto solo puede 
darnos una idea muy somera de los números relativos de estos varios grupos de Semu ren. 
Sin embargo, parece claro que, pese a que los musulmanes eran un grupo importante, no 
componían, ciertamente, la mayoría de los Semu ren.222 También parece muy probable que 
varios de estos pueblos túrquicos sobrepasaran en número, colectivamente, a los Huihui. 
Dado que muchos musulmanes, si no la mayoría de ellos, eran también turcos, es enteramente 
razonable concluir que había muchos menos persas que turcos en el Imperio Yuan. 

Otra aproximación a esta misma cuestión resultó en una conclusión similar. A comienzos de 
la década de 1980, Igor de Rachewiltz publicó un estudio detallado de los turcos en el Imperio 
Yuan.223 En ese estudio, de Rachewiltz ofrece conteos de los turcos que jugaron algún rol 
significativo en algún aspecto del gobierno o de la cultura en diversos momentos del periodo 
Yuan. De Rachewiltz excluye del conteo a aquellos sobre los cuales existe solo información 
“insuficiente”, así como a “mujeres turcas eminentes”, a “aquellos cuyos nombres se han 
preservado pero que no eran académicos ni funcionarios” y, por último, a aquellos mencio-
nados en las varias fuentes que él mismo “no había atacado aún”.224 El total de uigures, qarluq, 
qangli, qipchaq, öngüt, keraitíes y naimán para todo el periodo mongol o Yuan era de 646 
(550 excluyendo a los keraitíes y a los naimán, que pueden no haber sido túrquicos, o haberlo 
sido solo parcialmente).225 Esta cifra puede compararse con una cifra compilada por Donald 
Leslie para el número de Huihui que eran funcionarios bajo el gobierno Yuan. Leslie incluye 
solo a aquellos cuya información biográfica está disponible, pero bebe de fuentes bastante 
numerosas, tanto primarias como secundarias. Su cifra es 43.226 Aunque las metodologías y 
las fuentes usadas por de Rachewiltz y por Leslie para el levantamiento de sus cifras difiere 
decididamente, de manera que los números no pueden compararse directamente, la gran dis-
crepancia entre estos números es, al menos, indicativa. Una vez más, cuando se toma en 

 
221 Los conteos que siguen se obtuvieron mediante el uso de un buscador en una versión electrónica del texto del 
Yuan shi.  
222 Hubo más grupos de Semu ren no musulmanes de los que incluí en estos conteos. 
223 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”. 
224 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, págs. 287 y 293. 
225 De Rachewiltz, “Turks in China under the Mongols”, págs. 285, tabla 10.1. 
226 Leslie, Islam, págs. 102-103. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

40 

consideración que una parte de los Huihui de Leslie eran sin duda turcos, se vuelve claro que 
los persas debían ser muchos menos que los turcos de la sociedad Yuan.227 Quizá sea también 
digno de señalarse que solo de una persona (Sayyid Ajall Shams al-Dīn) de las más o menos 
cincuenta “personalidades de eminencia de comienzos del periodo mongol o Yuan (1200-
1300)” cuyas biografías fueron reunidas en In the Service of the Khan pueda tal vez decirse 
que era persa.228 

He llegado ahora al asunto de las inscripciones de las paizi y de los pesos estandarizados. Lo 
primero de todo es aclarar que son muy pocas. Pese a que Liu Yinsheng ha afirmado que 
“durante los últimos cincuenta años muchas paizi (tabletas de autoridad) de metal (bronce, 
plata u oro) […] han sido encontradas con los tres lenguajes mencionados antes [es decir, 
mongol, chino y persa] escritos sobre ellas –algunas han tenido incluso cinco lenguas–”,229 
el hecho es que el número de paizi mongolas sobrevivientes que conocemos es muy pequeño. 
Lo que es más, solo unas cuatro tienen inscripciones en lenguas distintas al mongol, y solo 
se sabe de una con inscripciones no en cinco lenguas, sino en cinco sistemas de escritura.230 
Este de aquí es un asunto importante, pues parece que muy frecuentemente confunden los 
estudiosos provenientes de China la “lengua” con el “sistema de escritura”. Por ejemplo, Liu 
Yingsheng habla del “‘Phags-pa como un ‘lenguaje’” pese a que no existe tal cosa.231 El 
‘Phags-pa es un sistema de escritura creado por órdenes de Qubilai Qa’an y nombrado en 
honor de ‘Phags-pa Lama. La intención era que sirviera como una escritura universal que 
pudiera ser usada para escribir en cualquier lengua, y con frecuencia se usó, de hecho, para 
escribir el mongol, así como, a veces, el chino, el sánscrito, el tibetano y el túrquico.232 La 
mayoría de las paizi mongolas que han sobrevivido hasta nuestros días tienen inscripciones 
en mongol escrito con el sistema de escritura ‘Phags-pa. Un artículo publicado en 2003 ex-
hibe una lista de diecisiete paizi mongolas que han llegado hasta nosotros, y ofrece breves 
descripciones de estas. Este artículo incluyó casi todas las paizi conocidas en el mundo para 
ese momento.233 En el 2004, una monografía sobre las inscripciones en mongol escritas con 
el sistema de escritura ‘Phags-pa describió once paizi y mencionó una más.234 La diferencia 
de número entre las paizi de las dos publicaciones se debe sobre todo al hecho de que algunas 
paizi tienen inscripciones en mongol escrito con el sistema de escritura uigur en lugar del 

 
227 Por ejemplo, entre los 43 de Leslie está Mahmud Yalavach. También debe resaltarse que Leslie incluye a Ai Xie 爱
薛, que con certeza era, como él mismo ha anotado, cristiano, así como a algunos otros que probablemente no eran 
musulmanes. 
228 De Rachewiltz et al., In the Service, págs. v-vi. Como fuere, los turcos están claramente representados. 
229 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 89. 
230 La lengua mongola aparece dos veces, escrito con el sistema de escritura ‘Phags-pa y también con el sistema de 
escritura uigur. 
231 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 89n. 
232 Yuan shi, vol. 15, juan 202, pág. 4518; Coblin, Handbook of ‘Phags-pa Chinese, págs. 1-4; Allsen, “The Rasûlid 
Hexaglot”, pág. 26. 
233 Chen Yongzhi 陳永志, “Meng Yuan shiqide paifu” 蒙元時期的牌符, en Nei Menggu Daxue Xuebao (Renwen shehui 
kexue ban, n° 35 (2003), págs. 30-37. 
234 Hugejiletu Sarula 呼格吉勒圖 薩如拉, Basibazi Mengguyu wenxian huibian 八思巴字蒙古語文献匯編 (Huhehaote: Nei 
Menggu jiaoyu chubanshe, 2004), págs. 455-474. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

41 

sistema de escritura ‘Phags-pa. En 2008, se publicó una lista de dieciocho paizi; sin embargo, 
dos de ellas eran conocidas solo mediante ilustraciones de ellas aparecidas en otros libros, y 
de una de ellas había solo fragmentos.235 No obstante, esta lista no es exhaustiva. Por ejemplo, 
no incluye la paizi que está en la colección del Museo Metropolitano de Arte de Nueva 
York.236 Además, hay dos paizi alojadas en la colección del Museo de Historia de la Univer-
sidad Suroccidental de Yunnan.237 Así pues, siguen existiendo no más de veinte paizi mon-
golas.238 

El problema que parecen tener los estudiosos provenientes de China al hablar de “sistema de 
escritura” y de “lengua” proviene tal vez del hecho de que el chino moderno no hace una 
diferencia clara entre esos dos conceptos. Es común, por ejemplo, hablar de la lengua china 
como Zhongwen 中文 pese a que este uso debería significar, strictu sensu, “escritura china”. 
Otro ejemplo de la confusión es que Huang Jilian diga: “la así llamada escritura tāzīk… no 
significaba la escritura árabe sino la escritura persa”.239 Como es sabido, el persa se escribía 
mediante uso de la escritura arábiga, de manera que esta afirmación no tiene ningún sentido. 
Esta cuestión afecta al asunto de estas inscripciones persas, pues, con frecuencia, en chino, 
se dice que estas inscripciones son “Bosiwen 波斯文”, y no es claro si esta expresión significa 
“lengua persa” o “sistema de escritura persa”. 

Tampoco es clara la relevancia de estas inscripciones. Son muy pocas, solo una docena en 
total (la mayoría de ellas en pesas, algunas en paizi), y son muy cortas, sin más de cinco 
palabras cada una. Unas cuantas inscripciones en persa pueden no significar mucho en abso-
luto. La mayoría de las pesas y paizi supervivientes no tienen nada de persa escrito en ellas. 
El uso de inscripciones persas junto a inscripciones mongolas y chinas en pesas estandariza-
das y en paizi puede no indicar más que el hecho de que el gran Qan reclamaba el gobierno 
supremo sobre todo el Yeke Mongghol Ulus.240 El emperador Yuan, después de todo, reclamó 
siempre ser más que el gobernante del Ulus de Tolui en Mongolia y China.viii El emperador 
Yuan era el gran Qan (Qa’an), supremo Señor de todo el Imperio Gengiskánida. Dado que el 

 
235 Li Aiping 李爱平 & Chen Yongzhi 陳永志, “Wulan Chabushi ‘Guo Bao’ daojue xu: zhuanjia jiedu Mengyuan paifu” 
(8 de mayo, 2008), en www.nmgcb.com.cn (Acceso del autor: 8 de febrero, 2013). Básicamente, la lista es la misma 
que la que se encuentra en el artículo de Chen Yongzhi que cité antes (en la nota 219), pero con una adición. 
236 D. P. Leidy, Wai-fong A. Siu & J. C. Y. Watt, “Chinese Decorative Arts”, en The Metropolitan Museum of Art 
Bulletin, vol. 55, n° 1 (1997), págs. 1-71, específicamente pág. 9. Este paizi lleva una inscripción solo en mongol, 
escrita con el sistema de escritura ‘Phags-pa. 
237  Jakhadai Chimeddorji 齊木德道尔吉, “Xinan Daxue Lishi Bowuguan cang Yuandai Mengguyu Basibawen paifu 
jiedu” 西南大學歷史博物館藏元代蒙古語八思巴文牌符解讀, en Mengguxue jikan 蒙古学 辑刊, n° 17 (2007), págs. 1-13. Estos 
dos paizi tienen inscripciones solo en mongol, escritas con el sistema de escritura ‘Phags-pa. 
238 Los artículos en inglés, publicados en 2001 y en 2003, enumeran una cantidad similar de paizi: Dang Baohai, 
“The Paizi of the Mongol Empire”, en Zentralasiatische Studien, n° 31 (2001), págs. 31-62; Dang Baohai, “The Paizi 
of the Mongol Empire (continued)”, en Zentralasiatische Studien, n° 32 (2003), págs. 7-10. 
239 Huang Shijian, “Persian Language in China”, pág. 93. 
240 Mediante comparaciones, se ha sugerido que el uso de un signo chino en una moneda acuñada en Khotan bajo el 
gobierno de Qaidu era una declaración de “legalidad de sus derechos al poder”: V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “A 
New Interpretation of the Character Bao on Coins of Mongol Uluses”, en Journal of the Oriental Numismatic Society, 
n° 199 (2009), págs. 11-17, específicamente págs. 16-17. 

http://www.nmgcb.com.cn/


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

42 

persa era, sin duda alguna, la lengua más importante del Ilkhanato, que era a su vez parte de 
este gran imperio, entonces el uso del persa en una paizi o en una pesa estandarizada puede 
simplemente haber sido una forma de afirmar esta reclamación. La naturaleza frecuentemente 
simbólica de este tipo de inscripciones puede ejemplificarse muy bien con las inscripciones 
en latín que hay sobre las monedas británicas actuales. Ciertamente, el latín no es en absoluto 
ningún tipo de lingua franca en el Reino Unido actual. Más cerca del periodo que nos atañe 
aquí, las monedas acuñadas bajo el gobierno Qara Khitai tenían inscripciones en chino241 
pese al hecho de que debía haber muy pocos hablantes de chino en el Imperio Qara Khitai. 
Es aún más relevante el hecho de que las monedas con caracteres chinos aparezcan en varias 
partes del Gran Imperio Mongol (Yeke Mongghol Ulus), muy lejos de las fronteras de China. 
Entre estas están las monedas de cobre cubiertas de plata venidas de Bujara, en el Qanato 
Chaghataida, y acuñadas en la década de 1260.242 También pueden encontrarse dos monedas 
de plata con caracteres chinos en Khmelevka, cerca de Saratov, parte del Ulus de Jochi, que 
datan de 1270.243 En el Ilkhanato, no solo aparecen ocasionalmente caracteres chinos sobre 
las monedas, sino que los sucesivos ilkhans usaban sellos que tenían inscripciones solo en 
chino (probablemente, estos sellos eran emitidos por el gran Qan en Dadu).244 Sin embargo, 
nadie ha sugerido nunca que el chino fuera una lingua franca del Yeke Mongghol Ulus. Cier-
tamente, semejante sugerencia no estaría justificada. 

No obstante, debe señalarse que las inscripciones que se hallan en pesas y paizi no son persas 
con certeza. De hecho, también se ha sugerido que están escritas en túrquico con el sistema 
de escritura chaghataida, es decir, con la escritura perso-arábiga adaptada para la escritura 
del turco. En efecto, ha habido una controversia considerable sobre este asunto en las publi-
caciones chinas. En sus publicaciones en lengua inglesa, ni Huang Shijian ni Liu Yingsheng 
hacen mención alguna de esta controversia. Sin duda, Huang Shijian sintió que había lidiado 
con la cuestión en una de sus publicaciones en lengua china en que discutía las inscripciones 
halladas en pesas. Huang Shijian opina que la escritura perso-arábiga no fue adaptada a la 
escritura del túrquico antes del siglo XIV, y que dadas las condiciones de finales del siglo 
XIII y comienzos del siglo XIV, en que el gran Qan estaba en guerra con Qaidu y con el 
Qanato Chaghataida, sería improbable que la escritura chaghataida fuera usada para la 

 
241 Biran, The Empire of the Qara Khitai, pág. 93; V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Ji’erjisi faxiande ‘Xuxing yuan 
bao’ yu Xi Liao de nianhao kao” 吉尔吉斯發現的 “續興元寶”與西遼年號考, en Zhongguo qianbi/China Numismatics, 
vol. 116, n° 1 (2012), págs. 70-74 [ilustraciones en la cubierta trasera]; V. Belyaev, V. Nastich & S. V. Sidorovich, 
“The Coinage of Qara Khitay: a New Evidence (On the Reign-Title of the Western Liao Emperor Yelü Yilie)”, en B. 
Callegher & A. D’Ottone (eds.), 3rd Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Università di 
Trieste, 2012), págs. 130, 138 y 143. 
242 S. V. Sidorovich, “Zhu you Hanzide Buhuala qianbi xin kao” 鑄有漢字的不花剌錢币新考, en Zhongguo qianbi/China 
Numismatics, vol. 100, n° 1 (2008), págs. 21-24. 
243 V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Dazhi you Hanzide Jin Zhang Han Guo Zhuchi yin bi” 打制有漢字的金帳汗國术赤

銀币, en Zhongguo qianbi/China Numismatics, vol. 123, n° 4 (2013), págs. 23-30. 
244 Belyaev & Sidorovich, “The Character Bao on Coins of Mongol Uluses”, págs. 11-16. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

43 

producción de pesas en China.245 Como fuere, según he señalado antes, el túrquico se escribía 
con la escritura perso-arábiga ya en la corte de Güyük Qa’an en Mongolia, a fecha de 1246. 
La evidencia que apoya esta afirmación, presente en la carta –aún existente– que envió Güyük 
Qa’an al Papa, es incontrovertible. En efecto, la escritura perso-arábiga empezó a ser usada 
para escribir el túrquico mucho antes, incluso en el siglo XI.246 Hay un documento de Yar-
kand (en el actual Xinjiang; nombre en chino: Shache 莎车) fechado en el año 515 AH [1121] 
que está escrito en túrquico con la escritura arábiga.247 Por tanto, hay certidumbre de que 
Huang Shijian está errado con respecto a las fechas, dado que parece muy probable que la 
escritura perso-arábiga fuera usada por los turcos musulmanes a todo lo largo del Imperio 
Mongol, incluyendo en Mongolia y en China, desde al menos fecha tan temprana como la 
década de 1240 y en adelante. Dicho esto, su argumento de la guerra con el Qanato Chagha-
taida no es convincente. 

Algo que es particularmente sorprendente es que las inscripciones perso-arábigas de estas 
pesas no solo fueron identificadas como chaghataidas, sino que fueron leídas y traducidas al 
chino.248 Cómo pudo haberse hecho esto si la lengua había sido identificada de manera erró-
nea es algo difícil de comprender. Sin embargo, Huang Shijian afirma poder leer esas ins-
cripciones en persa. 249  Ciertamente, esto es un misterio. Mientras no se resuelva 
apropiadamente este enigma, las inscripciones de las pesas no pueden aceptarse como buena 
evidencia con respecto a nada. Es interesante que en su reciente artículo acerca del persa en 
China, publicado en inglés, Liu Yingsheng no haga ninguna mención, en absoluto, de estas 
pesas.250 

Sin embargo, Liu Yingsheng menciona las inscripciones de las paizi. Como se ha afirmado 
antes, Liu exagera el número tanto de paizi preservadas hasta hoy como de inscripciones 
perso-arábigas en ellas. Tal vez valga la pena repetir que, al menos hasta el 2008, solo se 
habían reportado cuatro inscripciones perso-arábigas en paizi mongolas. Liu afirma que: 

Debido a que el persa había sido la lengua escrita más importante de Asia Central desde el 
final del siglo X, y puesto que la mayoría de los musulmanes de la China Yuan venían de Asia 

 
245 Huang Shijian 黄時鑒, “Yuandai siti mingwen tongquande kaoshi” 元代四體銘文銅權的考釋, en Ye Yiliang 葉奕良 (ed.), 
Yilangxue zai Zhongguo lunwen ji 伊朗學在中國論文集 (2) (Beijing: Beijing daxue chubanshe, 1998), págs. 42-43. 
246 V. Rybatski, “Between East and West: Central Asia Writing Systems”, M. Ölmez & F. Yıldırım, Orta Asya’dan 
Anadolu’ya Alfabeler (Istambul: EREN, 2011), págs. 215-216, 216n. 
247 M. Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, en Bulletin of the School of Oriental and African Studies, n° 47 
(1984), págs. 260-301, específicamente págs. 291-292 y 296. Tal vez sea relevante para mi tesis señalar que estos 
documentos de Yarkand, datados de los tiempos en que la región estaba bajo gobierno qarrajaní, formaban parte de 
una colección de papeles en árabe y en túrquico uigur, pero no en persa: Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, 
pág. 261. 
248 Liu Youzheng 劉幼錚, “Jieshao Tianjin faxiande yipi tong, tie quan” 介紹天津發現的一批銅，鐵權, en Wenwu ziliao 
congkan 文物資料叢刊 8 (Beijing: Wenwu chubanshe, 1983), págs. 113-115. 
249 Huang Shijian, “Yuandai siti mingwen tongquan”, págs. 43-45. Huang afirma poder leer solo cuatro inscripciones 
“persas” por completo: las otras están aparentemente en una condición muy deplorable y son, por tanto, parcial o 
totalmente ilegibles. 
250 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, págs. 87-95. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

44 

Central, estos estaban fuertemente influenciados por la cultura irania, y el persa vino a ser la 
lengua común a la población Huihui, e incluso, más tarde, la lengua madre de muchos de sus 
hijos y nietos antes de que el proceso de sinización llegara a su fin. Hasta tiempo presente, 
hay aún muchas palabras y frases persas en el lenguaje chino cotidiano de los Huihui.251 

Liu Yingsheng no aduce evidencia alguna en apoyo de estas afirmaciones, que yo considero 
excesivas. En ausencia de evidencia, estas aseveraciones no pueden ser aceptadas.252 Puede 
muy bien ser cierto que el persa era importante como lengua escrita para el cultivo personal 
y el aprendizaje en Asia Central, pero de esto no se sigue que el persa se hablara comúnmente, 
como debe ocurrir con una lingua franca.253 Quizá sea relevante señalar aquí que, pese a que 
había escuelas en que los chicos estudiaban el Corán y otras obras religiosas, la lectoescritura, 
entre los tayikos de Asia Central de tiempos premodernos, era muy baja, de solo algo más 
del 2%.254 

La paizi que tiene inscripciones en cinco escrituras distintas es un buen ejemplo de la con-
troversia alrededor de estas “tabletas de autoridad”.255 Un muy interesante artículo publicado 
en una revista académica china revela que los editores de la revista pidieron a cinco diferentes 
expertos chinos sus propias interpretaciones de la inscripción perso-arábiga que está en esta 
paizi. Los cinco ofrecieron lecturas distintas. Uno consideró que la lengua de la inscripción 
era el túrquico, los otros cuatro lo tomaron por persa. Sin embargo, uno de estos cuatro fue 
capaz de leer solo una palabra de la inscripción. También había desacuerdo con respecto al 
número de palabras contenidas en la inscripción, con dos de los expertos pensando que eran 
cinco palabras y los otros tres pensando que eran cuatro. Los editores de la revista expresaron 
un cierto grado de decepción al ver esto: “Con respecto a estas lecturas divergentes entre sí, 
nosotros los miembros del departamento editorial no tenemos ninguna capacidad de discri-
minar entre ellas, y, por el momento, no sabemos dónde encontrar a quién consultar…”.256 
Personalmente, no tengo la competencia lingüística para intentar leer la inscripción, y no 
tengo acceso a la paizi original (que, creo, está ahora en un museo de la provincia de Mon-
golia Interior, cerca del lugar donde fue encontrada). Por tanto, no puedo ofrecer una opinión 
definitiva acerca de este asunto. Sin embargo, los comentarios de Liu Yingsheng acerca de la 
inscripción son interesantes, y vale la pena considerar lo que dice al respecto. Su conclusión 

 
251 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 88. 
252 Hay, de hecho, cierta evidencia a favor, pero parece que el vocabulario extranjero presente en el Hui moderno 
viene tanto del árabe y del túrquico como del persa; véase M. Dillon, China’s Muslim Hui Community: Migration, 
Settlement and Sects (Richmond: Curzon, 1999), págs. 154-155. 
253 Muriel Atkin, “Tajiks and the Persian World”, en Beatrice F. Manz (ed.), Central Asia in Historical Perspective 
(Boulder: Westview Press, 1998), pág. 131: “El neopersa… evolucionó como una lengua literaria en la región que 
va del Asia Central al Sistán […] en los siglos IX y X…” [énfasis añadido]. 
254 I. Silova & T. Abdushukorova, “Global Norms and Local Politics: Uses and Abuses of Education Gender Quotas 
in Tajikistan”, en Globalisation, Societies and Education, n° 7 (2009), págs. 357-376, específicamente pág. 361. 
255 Pasra una descripción de esta paizi, y para reproducciones de calcos de sus dos caras, véase Hugejiletu Sarula, 
Basibazi Mengguyu Wenxian huibian, págs. 473-474, y lámina 47. 
256 Cai Meibiao 蔡美彪 et al., “Dui Keyou Zhongqi yexun pai alabo zimu wenzi dushide yijian” 對科右中旗夜巡牌阿拉伯

字母文字讀釋的意見, en Minzu yuwen 民族語文, n° 3 (1995), págs. 51-55, específicamente pág. 51. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

45 

es que la inscripción está en persa, pero que hay errores en la escritura de las letras, y que, 
pese a que el vocabulario es persa, las palabras no están escritas con el orden que observarían 
en persa. Sugiere Liu Yingsheng que el orden de las palabras es el orden que tendrían en 
chino. Prosigue diciendo que esto ha de deberse a que la paizi proviene del periodo Yuan 
tardío, queriendo decir, puede asumirse, que durante el lapso final de la dinastía el conoci-
miento de la lengua persa correcta se había deteriorado, y que la influencia china sobre esa 
lengua se había fortalecido.257 Su lectura de la inscripción tiene el mérito de ser muy similar 
al significado de las inscripciones escritas en otras lenguas sobre la misma paizi. Una sexta 
interpretación de la inscripción fue publicada un año después. Los dos autores ven cuatro 
palabras en la inscripción, e interpretan dos de ellas de manera muy distinta a las de las lec-
turas previas, además de señalar algunas dudas sobre la lectura correcta de la segunda palabra. 
Consideran que la lengua de la inscripción es el persa, pero no lidiaron con el asunto del 
orden no persa de las palabras. Interpretaron la última palabra como un sustantivo con el 
mismo significado que tiene paizi.258 Por tanto, esta publicación no representó mucho avance 
con respecto a otras opiniones publicadas previamente. 

Aquí hay varios argumentos que vale la pena exponer. Primeramente, Liu Yingsheng lee la 
última palabra de la inscripción como “paiza”.259 Naturalmente, esta palabra es un préstamo 
tomado del chino, y aparece no solo en persa sino también en mongol y en túrquico.260 Así 
las cosas, esta palabra es ambigua en lo que respecta a la determinación de la lengua en que 
se escribió la inscripción. Liu Yingsheng ve un total de cinco palabras en la inscripción pese 
al hecho de que todos los expertos del otro artículo, con la excepción de uno solo, ven en la 
inscripción solo cuatro palabras. Dado que no hay acuerdo sobre la lectura de estas palabras, 
y dado que ciertamente había palabras que constituían préstamos tomados del persa en el 
túrquico de ese periodo,261 parece muy difícil tomar una decisión acerca de la lengua de la 
inscripción sobre la base exclusiva del vocabulario. Quizá, lo más interesante de todo es lo 
que dice Liu Yingsheng sobre el orden de las palabras. Dudo fuertemente que este orden 
provenga de la influencia china. Se sabe que, durante el periodo Yuan, el chino estuvo a veces 
influenciado por la sintaxis mongola, presumiblemente al traducirse documentos oficiales del 
mongol al chino,262 pero no estoy informado de este mismo tipo de influencia en la dirección 
opuesta. En efecto, dado que todos los documentos oficiales importantes se escribían en 

 
257 Cai Meibiao et al., “Keyou Zhongqi yexun pai”, pág. 54. Aquí, Liu parece contradecir lo que él mismo dice en “A 
Lingua Franca” (págs. 92-95) acerca de la lengua persa en China durante la dinastía Ming. 
258 Hao Sumin 郝蘇民 & Liu Wenxing 劉文性, “Guanyu Keyou Zhongqi yexunpai alabo zimu wenzi dushide zai taolun” 
関于科右中旗夜巡牌阿拉伯字母文字讀釋的再討論, en Minzu yuwen, n° 3 (1996), págs. 71-72. 
259 Cai Meibiao et al., “Keyou Zhongqi yexun pai”, pág. 53. 
260 G. Doerfer, Türkische und Mongolische Elemente im Neupersischen unter besondere Berüchsichtigung älterer 
neupersischer Geschichtsquellen, vor Allem der Mongolen- und Timuridenzeit, Band 1: Mongolische Elemente im 
Neupersischen (Wiesbaden: Steiner, 1963), págs. 239-241. 
261 Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, págs. 265. Allí se toma notal de que el vocabulario de los documentos 
túrquicos datados de finales del siglo XI y comienzos del siglo XII está “lleno de elementos árabes y neopersas”. 
262 Allsen, “The Rasûlid Hexaglot”, pág. 38. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

46 

mongol y se traducían luego a otras lenguas,263 esto parece improbable. Si bien claramente 
el orden de las palabras de esta inscripción no es correcto para el persa, es, casi con certeza, 
el orden normal que tendrían las palabras en túrquico, con el sustantivo principal (“paiza”, o 
como quiera ser que se lea) en la posición final y precedido por las palabras que lo califi-
can.264  Obviamente, este asunto necesita de más investigación; sin embargo, en este mo-
mento, me parece que es tan probable que la inscripción esté en túrquico como en persa.265 
Igual que con las inscripciones presentes en las pesas, parecería que las inscripciones de la 
paizi tienen un valor muy incierto como para ser evidencia de cualquier cosa. 

Con respecto tanto a las paizi como a las pesas, hay otro asunto. Varias de estas parecen no 
tener una buena procedencia, por lo que hay poca seguridad de que todas sean auténticas. Es 
bastante conocida la gran cantidad de antigüedades falsas que han sido producidas en China 
durante las últimas décadas (de hecho, desde mucho antes).266 Incluso se han falsificado fó-
siles de dinosaurios en cantidad considerable.267 Todo objeto que carezca de una buena pro-
cedencia debe ser, pues, sometido a cierta cantidad de sospecha. Particularmente, el origen 
de algunas de estas paizi deja un espacio considerable para la duda. Lo que es especialmente 
preocupante es que los asuntos de procedencia y autenticidad se mencionan escasamente en 
las publicaciones chinas.268 En efecto, puede ser difícil encontrar información precisa acerca 
de la procedencia de un ítem específico. El solo hecho de que más o menos la mitad de todas 
las paizi mongolas supervivientes que se conocen haya sido encontrada en China durante los 
últimos treinta años es, en sí mismo, preocupante. 

Se ha reportado el descubrimiento de una paizi de oro, particularmente hermosa, por parte de 
un granjero local mientras este recogía arena de la ribera de un río para ser usada en albañi-
lería. Esto ocurrió en la Bandera Anterior Derecha de Qorchin,ix en el suroriente de Mongolia 

 
263 E. Endicott-West, Mongolian Rule in China: Local Administration in the Yuan Dynasty (Cambridge y Londres: 
Council on East Asian Studies, Harvard University, y Harvard-Yenching Institute, 1989), págs. 83-84. 
264 A. Göksel & C. Kerslake, Turkish: A Comprehensive Grammar (Londres: Routledge, 2005), págs. 144-145; M. 
Erdal, A Grammar of Old Turkic (Leiden: Brill, 2004), págs. 380-385. En la página 383, Erdal registra un caso 
interesante de una traducción túrquica del parto influenciada por el fraseo parto, que es claramente distinto al frase 
túrquico usual. 
265 Debe señalarse que Hugejiletu Sarula dice que la inscripción es de Chaghatai; véase Basibazi mengguyu wenxian 
huibian, pág. 473. 
266 Véase, por ejemplo, R. Gluckman, “Remade in China: The Fine Art of Fakery” (2002), disponible en línea en: 
http://www.gluckman.com/ChinaFraud.html (acceso del autor: 19 de enero, 2013; acceso del traductor: 6 de mayo, 
2025). Véase también Li Qian, “Should fake Antique dealers be punished?”, en China Daily (27 de febrero, 2007), 
disponible en línea en: http://www.chinadaily.com.cn/china/2007-02/27/content_814924.htm (acceso del autor: 
19 de enero, 2013; acceso del traductor, 6 de mayo, 2025). También hay un número especial de Extrême orient/ex-
trême occident dedicado a “Faux et falsification en Chine, au Japon, et au Viêt Nam” : n° 32 (2010). 
267 M. Balter, “Authenticity of China’s Gabulous Fossils Gets New Scrutiny”, en Science, n° 340 (2013), págs. 1153-
1154; X. Wang, “Mortgaging the Future of Chinese Paleontology”, en Proceedings of the National Academy of Scien-
ces of the United States of America, vol. 110, n° 9 (2013), pág. 3201. 
268 Usualmente se dice solo que cierto objeto fue encontrado en cierto lugar en cierto año, y nada más. Véase, por 
ejemplo, Hugejiletu Sarula, Basibazi Mengguyu wenxian huibian, págs. 455-473. Es interesante que parezca haber 
también falta de información publicada acerca de la proveniencia de los fósiles de China; véase Balter, “Authenticity 
of China’s Fabulous Fossils”, pág. 1154.  

http://www.gluckman.com/ChinaFraud.html
http://www.chinadaily.com.cn/china/2007-02/27/content_814924.htm


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

47 

Interior, en 1961.269 Presumiblemente, el granjero la guardó en secreto por años.270 Eventual-
mente, su hijo la vendería a un profesor de la Universidad de Mongolia Interior en abril del 
año 2000, no menos de 39 años después de su supuesto descubrimiento. En 1986, a cerca de 
kilómetro y medio de una villa ubicada en la Bandera Central Derecha de Qorchin, un gran-
jero encontró la paizi de cinco escrituras sobre la que discurrí antes.271 Considerando que, 
supuestamente, esta paizi de bronce yació sobre el suelo por más de seis siglos antes de ser 
descubierta, parece estar en muy buena condición. Naturalmente, es completamente posible 
que objetos genuinos sean encontrados en circunstancias tales. Sin embargo, desafortunada-
mente, este tipo de procedencias ofrecen muy poca seguridad sobre la autenticidad de los 
objetos. 

También es significativo que se hayan hallado monedas del Imperio Mongol con inscripcio-
nes en túrquico escritas con el sistema de escritura arábigo. Una emisión grande de monedas 
de la regencia de Töregene, que fue regente entre 1241 y 1246, lleva la inscripción túrquica 
de “Uluch Mangyl Ulūs Bek”.272 Estas monedas fueron acuñadas en casas de moneda ubica-
das en la Transcaucasia y en el Azerbaiyán iraní, incluyendo en Tabrīz, posiblemente por 
órdenes de Baiju, entonces comandante mongol de esa área.273 Las monedas producidas en 
Samarcanda durante la década de 1220 tienen frecuentemente inscripciones en persa, pero 
unas tres décadas después llevan ya inscripciones que están en túrquico.274  Las monedas 
mongolas llevan con frecuencia inscripciones en mongol escrito con el sistema de escritura 
uigur, y también, comúnmente, en lengua y escritura árabe. Las monedas del Imperio Yuan  
tienen frecuentemente inscripciones en mongol escrito con la escritura ‘Phags-pa, que apa-
rece también ocasionalmente en otros qanatos. Los caracteres chinos también aparecen co-
múnmente en las monedas Yuan. Las inscripciones persas aparecen esporádicamente, pero 
incluso las monedas del Ilkhanato tienen normalmente inscripciones en mongol y árabe, y 
solo a veces en persa.275 Para el periodo mongol, esta evidencia numismática no sugiere que 
el persa fuera usado ampliamente fuera del Ilkhanato. Muy probablemente fue solo durante 
y a partir del periodo timúrida que el persa se volvió comúnmente usado en Asia Central: en 
el Irán post-mongol y en Asia Central, “la mitad del siglo XV puede considerarse un punto 

 
269 Esta es la primera paizi descrita por Hugejiletu Sarula, Basibazi Mengguyu wenxian huibian, págs. 455-457. 
270 Este secretismo debió ser esencial, al menos durante el periodo de la Revolución Cultural a finales de la década de 
1960 y a comienzos de la década de 1970. 
271 “Chutu Yuandai shengzhi jin pai” 出土元代聖旨金牌 (2010). Link en línea, disponible en el acceso del autor (13 de 
enero, 2013): http://www.aestrip.com/news/201006023867.html. El link ya no está disponible. El traductor no 
ha podido encontrar esta misma noticia. 
272 A. Vardanyan, “Some Additions to the Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulūs (Ulūsh) Bek’”, en Journal 
of the Oriental Numismatic Society, n° 190 (2007), págs. 7-20; Badarch Nyamaa, The Coins of the Mongol Empire 
and Clan Tamgha of Khans (XIII-XIV) (Ulan Bator: autoedición, 2005), págs. 44-45. 
273 Vardanyan, “Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulūs (Ulūsh) Bek’”, págs. 13 y 19-20. 
274 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, págs. 173-174. 
275 Badarch Nyamaa, Coins of the Mongol Empire: pág. 106 para inscripciones árabes e inscripciones mongolas en 
el sistema de escritura uigur; pág. 114 para monedas Yuan con inscripciones ‘Phags-pa; págs. 114-127 para inscrip-
ciones chinas; pág. 139 para inscripciones del Il-khanato escritas en ‘Phags-pa; pág. 135 para la moneda de Ögödei 
Qa’an que contiene inscripciones en árabe y en persa; pág. 137 para inscripciones persas del Ilkhanato.  

http://www.aestrip.com/news/201006023867.html


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

48 

de inflexión en la lucha del persa por el liderazgo en el diseño de las monedas”.276 No obs-
tante, las inscripciones que aparecen en las monedas no necesariamente tienen mucha rela-
ción con el o los lenguajes que se hablan en las regiones en que circulan dichas monedas. 
Aparecen, por ejemplo, muchos versos en persa en las monedas de los soberanos musulmanes 
de la India, “para los cuales (igual que para la mayoría de sus súbditos), el persa no era si-
quiera una lengua nativa”.277 

Llego ahora a la última de las evidencias que, según Huang Shijian, prueban la importancia 
del persa en el Imperio Yuan; esta es la Huihui Guozi Xue. Liu Yingsheng traduce esto como 
“Escuela de Lengua Persa”.278 Semejante traducción no puede justificarse. Una traducción 
mucho más precisa es la de “Colegio Nacional Musulmán”;279 de hecho, no hay evidencia 
alguna de que esta institución tuviera nada que ver con la enseñanza del persa. He revisado 
todas las referencias que he podido rastrear acerca de este Colegio Nacional Musulmán tanto 
en el Yuan shi280 como en otras fuentes,281 y no he encontrado mención alguna de las lenguas 
que se estudiaban allí. Las fuentes dicen que fue organizado para el estudio y la enseñanza 
de la escritura “Istifi” (Yisitifei 亦思替非, 伊斯提费).282 Se ha discutido mucho acerca de qué 
era exactamente esta escritura “Istifi”, lo que incluso ha acarreado la proposición de varias 
teorías bizarras,283 pero, en realidad, esta expresión no debería causar ninguna dificultad. “Is-
tifi” es una palabra en árabe. “Istifa… viene de la raíz del verbo safa [en árabe], que significa 
ser claro o ser puro, o seleccionar lo mejor. En el Corán, Alá istifa (es decir, escoge) a sus 
mensajeros y profetas…”.284 Así pues, la escritura “Istifi” es la escritura que había sido “es-
cogida” para poner por escrito las palabras de Dios en el sagrado Corán; es decir, la escritura 
arábiga.285 Dado que nada en las fuentes indica qué lengua o qué lenguas se escribían con la 
escritura “Istifi”, realmente no tiene caso ponerse a especular sobre este asunto. Puede muy 
bien ser que el persa haya estado entre estas lenguas, pero también puede ser que lo estuvieran 

 
276 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, pág. 179. 
277 Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins”, pág. 180. 
278 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 92. 
279 Esta es la traducción que ofrece Farquhar, Government of China, págs. 44 y 158n. También fue adoptada por 
Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, pág. 26. 
280 Yuan shi, vol. 2, juan 15, pág. 322, y vol. 7, juan 81, págs. 2028-2029. Hay otras referencias al Instituto Musul-
mán Nacional y a los funcionarios que enseñaban la escritura “Istifi”, tal como veremos en breve. 
281 No hay muchas, pero he encontrado menciones del Colegio Musulmán Nacional en un texto corto de Huang Jin 
黄溍, “Hanlin guoshi yuan timing ji” 翰林國史院題名記, en Li Xiusheng 李修生 (ed.), Quan Yuan wen 全元文 (Nanjing: 
Jiangsu guji chubanshe, 2004), vol. 29, juan 952, págs. 297-298. Hay también una breve mención en el Tongzhi 
tiaoge; véase Fang Linggui 方齡貴 (ed.), Tongzhi tiaoge jiaozhu 通制條格校注 (Beijing: Zhonghua shuju, 2001), juan 
5, pág. 247-248. 
282 Usualmente, la expresión usada es Yisitifei wenzi 文字, que significa, sin ambigüedad, “escritura”. 
283  Véase, por ejemplo, Mozafar Bakhtyar, “Yisitifei kao” 亦思替非 考, en Ye Yiliang 葉奕良 (ed.), Yilangxue zai 
Zhongguo lunwen ji 伊朗學在中國論文集 (1) (Beijing: Beijing daxue chubanshe, 1993), págs. 44-50. Un punto 
de vista más razonable es el que fue expresado por Han Rulin 韓儒林, “Suo wei ‘Yisitifei’ wenzi shi shenma wenzi?” 所
謂‘亦思替非’文字是甚麽文字?, en sus obras completas: Han Rulin, Qiong lu ji 穹廬集 (Shijiazhuang: Hebei jiaoyu chu-
banshe, 2000), págs. 292-294. Sin embargo, también él deja de hacer una distinción clara entre lengua y escritura. 
284 O. Leaman (ed.), The Qur’an: An Encyclopedia (Nueva York: Routledge, 2006), pág. 324. 
285 Tanto Leslie (Islam, pág. 95) como Farquhar (Government of China, pág. 158n) la interpretan con el significado 
de escritura arábiga. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

49 

el árabe y el túrquico. Debe decirse que el Colegio Nacional Musulmán no parece haber sido 
muy importante. Según Liu Yingsheng, “cerca de cincuenta personas de esta agencia estaban 
empleadas y estudiaban con patrocinio gubernamental, mientras que decenas estudiaban allí 
mediante el pago de sus propios gastos”.286 Sin embargo, esto no es exactamente lo que dice 
en realidad el Yuan shi: 

En la primavera del segundo año del periodo de reinado Taiding 泰定 [es decir, 1325], durante 
el primer mes intercalar, puesto que ese año eran numerosos los hijos y hermanos menores 
de los nobles y los hijos de gentes ordinarias que entraron a estudiar al Colegio, los profesores 
y estudiantes fueron más de cincuenta. Aparte de unas veintisiete personas a las que ya se 
suplía de alimentos y bebidas [asumo que esto significa que ya se les había concedido un 
estipendio de subsistencia por parte del gobierno], había un asistente de enseñanza y veinti-
cuatro personas que necesitaban apoyo oficial, y se ordenó que se les supliera este apoyo.287 

Hay muchas cosas que son claras en este texto. Primero, que hubiera más de cincuenta estu-
diantes y profesores en el Colegio era excepcional. Normalmente, el número habría sido uno 
menor, probablemente significativamente menor, pues de otra manera no habría sido digno 
de señalarse que hubiera habido más de cincuenta. Segundo, no había “estudiantes que paga-
ran sus propios gastos”. Solo había estudiantes que aún no habían recibido el apoyo oficial, 
pero a estos les fue otorgado dicho apoyo. Además, estos estudiantes están incluidos en la 
cifra de cincuenta estudiantes, en lugar de ser contados aparte. Por tanto, puede verse que 
normalmente, con toda probabilidad, había solo unas tres o cuatro docenas de estudiantes y 
profesores en el Colegio Nacional Musulmán. Esta situación puede compararse con la del 
Colegio Nacional Mongol, que “para 1315 tenía plazas para cien estudiantes, pese a que las 
inscripciones llegaban a veces a doscientos o trescientos”.288 

La información que acabamos de analizar acerca de los estudiantes del Colegio Nacional 
Musulmán puede analizarse más. Aquellos estudiantes que ya recibían apoyo gubernamental 
debieron ser estudiantes antiguos que habían entrado al Colegio antes de 1325. Los veinti-
cuatro estudiantes que requerían de un apoyo similar eran los estudiantes nuevos de 1325. 
Quizá haya habido alguna incertidumbre acerca de si el gobierno pagaría para apoyarlos a 
todos, pues se trataba de una admisión más numerosa que la usual. Los veintisiete estudiantes 
antiguos deben haber sido los estudiantes de varias promociones de varios años; de otra ma-
nera, el número 24 no habría resultado ser un número tan excepcionalmente alto para una 
admisión. Así, en un año normal, entraban probablemente trece o catorce estudiantes nuevos 
al Colegio. Si cada uno de ellos permanecía tres años en el Colegio, entonces el número 
normal de estudiantes debió rondar por los cuarenta. Con un profesorado compuesto tal vez 
por una media docena de profesores, el resultado completo sería de unas cuarenta y cinco 
personas en el Colegio, unas diez o doce personas menos que en 1325. 

 
286 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 92. 
287 Yuan shi, vol. 7, juan 81, págs. 2028-2029. 
288 Farquhar, Government of China, pág. 44. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

50 

El Yuan shi también afirma que los estudiantes de este Colegio llenaban las vacantes de tra-
ductores (yishi 譯史)289 cuando eran necesitados en las distintas oficinas gubernamentales.290 
En su mayoría, el trabajo de estos traductores debió consistir en la traducción de documentos 
oficiales. Quizá, por tanto, el Colegio Nacional Musulmán tenía únicamente la obligación de 
enseñar la escritura árabe. Puede que los estudiantes que entraban a este Colegio supieran ya 
varias lenguas. Si era así, lo que necesitaban era entrenarse en su escritura correcta. Quizá 
algunos de ellos sabían cómo escribir el túrquico usando el sistema de escritura uigur y que-
rían aprender también cómo escribirlo en el sistema de escritura arábigo. Naturalmente, esto 
es en gran parte especulativo. Sin embargo, lo que quiero ilustrar es el hecho de que no se 
dice absolutamente nada en las fuentes acerca del Colegio Nacional Musulmán que tenga que 
ver con algo distinto al sistema de escritura. No es cierta la afirmación de Hyunhee Park, 
citando como fuente a Liu Yingsheng, de que “los estudiosos que iban a estos institutos mu-
sulmanes de la corte mongola formulaban su discurso en la lengua ‘huihui’ o ‘musulmana’, 
que en la mayoría de los casos significaba persa”,291 y tampoco se apoya, de hecho, en las 
afirmaciones de Liu Yingsheng. Ninguna fuente china dice nada por el estilo. 

Siguiendo a Huang Shijian, Morgan dice que el Colegio Nacional Musulmán fue “renom-
brado como Dirección de Educación en 1314”.292 Esto no es preciso. De hecho, hubo un 
Instituto Nacional Musulmán (Huihui Guozi Jian 回回國子監)293 que se creó en 1314. Esto no 
era simplemente el mismo Colegio Nacional con un nuevo nombre, sino una nueva institu-
ción adicional, superior. Lo que no notaron Huang ni Morgan es que este Instituto Nacional 
tuvo una existencia muy corta, pues fue abolido en 1320.294 Liu Yingsheng dice que “el em-
perador Renzong 仁宗 ordenó en 1314 el restablecimiento de una posición oficial de ‘Super-
visor de la Escuela Persa’ (Huihui guozi jianguan 回回國子監官) para que supervisara la 
educación en lengua persa en la escuela”.295 Sin embargo, el término Huihui guozi jianguan 
no significa “supervisor de la Escuela Persa” (aquí, probablemente, la expresión tiene un 
significado plural, y significa “funcionarios del Instituto Nacional Musulmán”); además, el 
supuesto “restablecimiento” es un error derivado de una malinterpretación del texto chino 
original.296 

 
289 Con certeza, esto significa “traductor textual”. Véase Allsen, “The Rasûlid Hexaglot”, pág. 30. 
290 Yuan shi, vol. 7, juan 81, pág. 2029. 
291 Hyunhee Park, Mapping the Chinese and Islamic Worlds: Cross-Cultural Exchange in Premodern Asia (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2012), pág. 99. 
292 Morgan, “Persian as a Lingua Franca”, pág. 166. 
293 Al traducir por “Instituto Nacional”, sigo a Farquhar, Government of China, pág. 130. 
294 Yuan shi, vol. 2, juan 25, pág. 565; vol. 7, juan 81, pág. 2028; y vol. 3, juan 27, pág. 601. D. D. Leslie, “Living 
with the Chinese: The Muslim Experience in China, T’ang to Ming”, en C. Le Blanc & S. Mader (eds.), Chinese Ideas 
about Nature and Society: Studies in Honour of Derk Bodde (Hong Kong: Hong Kong University Press, 1987), pág. 
182: allí se da como fecha el año de 1321, y se dice que tanto el Instituto como el Colegio fueron abolidos. Estas dos 
afirmaciones son erróneas. 
295 Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, pág. 92. 
296 Aparentemente, Liu interpretó el carácter fu 复 como si significara “una vez más”, lo cual es posible; en este caso, 
sin embargo, significa claramente “además”. El Instituto Nacional no fue reestablecido, sino que fue establecido 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

51 

En la conclusión de su artículo, el profesor Morgan trae a colación unas cuantas evidencias 
nuevas a favor de la importancia del persa en el Imperio Yuan. Morgan señala que Giovanni 
da Montecorvino dice, en una carta escrita en 1306: “He hecho que se hagan seis imágenes 
del Antiguo Testamento y del Nuevo para la instrucción de los ignorantes, y [esas imágenes] 
tienen inscripciones en latín, turco y persa…”.297 Una vez más, esto prueba muy poco. Cier-
tamente, el latín no era una lengua muy usada en el Imperio Yuan, y el turco aparece en esta 
carta junto al persa. Parece probable que el persa fuera incluido porque era una de las lenguas 
de los cristianos nestorianos,298  a quienes Giovanni da Montecorvino, sin duda, buscaba 
atraer a la iglesia latina. Presentando como fuente a Rossabi, Morgan también afirma que 
incluso “un plato tan chino como el jiaozi” puede tener un origen persa y haber entrado a 
China durante la dinastía Yuan. Casi con certeza, esto es falso, pues parece que los dumplings 
(jiaozi 餃子, 角子)299 han existido en China desde antes de las invasiones mongolas. Una obra 
de comienzos del periodo Song registra que “durante el reinado de Ren Zong 仁宗 (1023-
1063), al momento de hacerse el examen de primavera para el grado de Jin Shi 進士, las 
señoritas de la corte se reunieron para observar. A los que tomaban el examen de Jin Shi se 
les dio dumpling-tortas (bing jiaozi 餅角子), y a los funcionarios que tomaban el examen se 
les dio ‘té de los siete tesoros’ (qi bao cha 七寶茶).300 Con eso, no puede descartarse por com-
pleto el origen persa del jiaozi, pero sí se vuelve muy improbable que este alimento se haya 
introducido a China durante la dinastía Yuan. 

Revisar lo que dice Rossabi, la fuente de Morgan, revela que aquél no afirma que el jiaozi 
puede haber venido de Persia. Las palabras que usó son: “los jiaozi (dumplings) pueden haber 
venido a China del Asia occidental durante la era mongola”.301 Si uno sigue revisando y va a 
la fuente de Rossabi, se revela que aquella sugiere que los jiaozi pudieron “estar inspirados, 
probablemente”, en la “cocina árabe”.302 Así pues, después de todo, los jiaozi no son de Per-
sia. La fuente de Rossabi es la traducción, con su comentario, que hicieron Buell y Anderson 
del Yinshan zhengyao 飮膳正要. Un examen de esta obra muestra que provee poco sostén a la 
tesis de que el persa era una lingua franca importante en el Imperio Yuan. Al contrario, la 
fuente indica la predominancia del túrquico. Buell y Anderson enumeran y cuentan las 

 
además del Colegio Nacional. No hay ninguna mención, en ningún lugar, de una Instituto Nacional Musulmán que 
hubiera existido previamente. 
297 Dawson, Mongol Mission, pág. 228. 
298 Como es sabido, la Iglesia Nestoriana estaba basada en Persia. Véase F. Micheau, “Eastern Christianities (Ele-
venth to Fourteenth Century): Copts, Melkites, Nestorians and Jacobites”, en M. Angold (ed.), The Cambridge His-
tory of Christianity, vol. 5: Eastern Christianity (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), págs. 377-378.  
299 Para la segunda variante, véase A. Schuessler, Dictionary of Old Chinese, pág. 309. 
300 Wang Gong 王鞏, Jiashen zaji 甲申雜記, en Zhongguo yeshi jicheng 中國野史集成 (Chengdu: Sichuan daxue tushu-
guan, 1993), vol. 8, pág. 458. 
301 Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, pág. 26. 
302 P. D. Buell & E. N. Anderson, A Soup for the Qan: Chinese Dietary Medicine of the Mongol Era as Seen in Hu 
Sihui’s Yinshan zhengyao (Leiden: Brill, 2010), pág. 65. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

52 

palabras de origen foráneo que aparecen en el Yinshan zhengyao, y estas son túrquicas por 
mayoría abrumadora: “domina la terminología túrquica… con 36 palabras de 49 en total”.303 

En este artículo, no estoy intentando negar que el persa tuviera en absoluto un lugar propio 
en el Imperio Yuan. Claramente, había persas en China durante el periodo Yuan, y la lengua 
persa poseía alguna importancia como lenguaje de aprendizaje. Era una lengua importante 
en la astronomía, por ejemplo, y hasta cierto punto también lo era en la medicina.304 Hubo 
periodos en que el islam fue particularmente influyente y, (muy probablemente) por tanto, 
los persas y la lengua persa también lo fueron. Por ejemplo, durante el reinado del emperador 
Taiding 泰定皇帝, o Yesün Temür (1323-1328), los musulmanes fueron bastante influyentes 
en el gobierno. Un musulmán de origen incierto, de nombre Daula Shah, “era aparentemente 
el espíritu que movía la administración”.305 Por otro lado, también hubo tiempos en que se 
desaconsejaba el islam. 

Pese a que hubo musulmanes entre el séquito de Chinggis Qan desde fecha muy temprana, e 
incluso entre aquellos que “bebían del agua de Baljuna” con él,306 en una ocasión prohibió 
Chinggis Qan el sacrificio de los animales a la manera de los musulmanes.307 Claramente, a 
los mongoles los incomodaba el islam, pues muchos de sus principios entraban en conflicto 
con las costumbres y creencias de aquellos. Siendo ellos los conquistadores, no veían razón 
por la cual tendrían que tolerar un comportamiento que percibían como insultante de parte 
de aquellos a quienes habían conquistado: 

Entre todos los pueblos extranjeros [sometidos], solo los Hui-hui dicen: “no comemos la co-
mida mongola”. [Chinggis Qan contestó]: “Con la ayuda de los cielos, los he pacificado: 
ustedes son nuestros esclavos. Aún así, no comen ustedes nuestra comida ni nuestras bebidas. 
¿Cómo puede ser esto correcto?”. Consecuentemente, los hizo comer. “Si sacrifican ustedes 
una oveja, serán considerados como culpables de un crimen”. Expidió regulaciones a ese 
efecto […]. [En 1279 o 1280, bajo Qubilai Qa’an], todos los musulmanes dicen: “Si alguien 
más sacrifica [al animal], nosotros no comemos”. Debido a que los pobres sufren por esto, de 
ahora en adelante todos, tanto el Hui-hui musulmán como el Hui-hui Chu-hu [en pinyin: 

 
303 Buell & Anderson, Soup for the Qan, págs. 106-113. 
304 J. Needham, Science and Civilisation in China, vol. 3:Mathematics and the Sciences of the Heavens and the Earth 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1959), pág. 49; también J. Needham, Science and Civilisation in China, 
vol. 6: Biology and Biological Technology, part 6: Medicine (Cambridge: Cambridge University Press, 2000), pág. 
53; Liu Yingsheng, “A Lingua Franca”, págs. 89-92 (debe notarse, sin embargo, que varios de los términos que Liu 
enumera como si fueran términos peras son, en realidad, árabes). Allsen (Culture and Conquest, pág. 151) afirma 
que la medicina huihui “estaba casi siempre en manos de nestorianos”; frecuentemente, los nestorianos sabían algo 
de persa. 
305 H. Franke & D. Twitchett (eds.), The Cambridge History of China, vol. 6: Alien Regimes and Border States, 907-
1368 (Cambridge: Cambridge University Press, 1994), pág. 537. 
306 Rossabi, “Muslims in the Early Yuan”, págs. 261-262; F. W. Cleaves, “The Historicity of the Baljuna Covenant”, 
en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 18 (1955), págs. 357-421, específicamente págs. 396-397 y 403. 
307 Leslie, Islam, pág. 88, y Leslie, “Living with the Chinese”, págs. 181-182. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

53 

Zhuhu; es decir, el Huihui judío], comerán [del animal] sin importar quién [lo] mate, y debe 
cesarse el sacrificio de ovejas por cuenta propia, y debe cesarse el rito de la circuncisión.308 

Estas duras prohibiciones pueden no haber sido aplicadas de manera estricta, o no haber sido 
aplicadas por mucho tiempo, pero muestran claramente la dificultad que tenían los mongoles 
(o los chinos, que probablemente hacían parte de “los pobres”) a la hora de aceptar las prác-
ticas islámicas. Parece que Qubilai Qa’an sentía por ellos una aversión particular. En 1290, 
un funcionario musulmán de alto rango del Secretariado de la División Jiang-Huai 江淮 re-
portó que varios funcionarios de los graneros públicos habían robado grano y habían malver-
sado dinero, y pidió que estos fueran castigados, “de acuerdo con la ley Song”, tallándoles el 
rostro309  y cercenándoles las manos. Qubilai respondió: “¡esa es la ley islámica!”, y no lo 
permitió.310 

También está registrado que en otras dos ocasiones, en 1292 y en 1293, mercaderes musul-
manes ofrecieron al Qa’an grandes perlas, pero Qubilai las rechazó diciendo que las perlas 
eran un desperdicio de dinero, y que ese dinero podía invertirse mejor en ayudar a los po-
bres.311 En 1281, haya sido por una razón similar o por su guerra contra Qaidu y el Qanato 
Chaghataida, Qubilai prohibió a todos los musulmanes del área fronteriza noroccidental cru-
zar la frontera para comerciar. Diez años después, en 1291, Qubilai prohibió a los mongoles 
viajar a regiones musulmanas en calidad de mercaderes.312 Parece que Qubilai no tenía pro-
blemas para restringir el comercio siempre que sentía que era necesario, y no miraba siempre 
de forma favorable las actividades de los mercaderes musulmanes. 

Pese a que el islam prosperó en los demás qanatos mongoles y, tarde o temprano, los gober-
nantes del Ilkhanato, del Ulus de Jochi y del Qanato Chaghataida se convirtieron al islam, en 
el Imperio Yuan fue el budismo tibetano el que ganó el favor de los Qa’ans. El lama ‘Phags-
pa, que fue tenido en gran estima por Qubilai Qa’an, se convirtió de forma póstuma en una 
figura venerada. En el primer año del reinado de Ying Zong 英宗 (1320), “se ordenó que se 
construyera en todas las prefecturas un Salón del Preceptor Imperial ‘Phags-pa. Su estilo 
debe ser similar al de los templos confucianos, pero con más opulencia”.313 Al menos en una 
ocasión, está orden redundó en un perjuicio del islam, pues al año siguiente “fue demolida la 
mezquita de Shangdu, y su sitio fue usado para un Salón del Preceptor Imperial”.314 

 
308 Da Yuan Shengzheng Guochao Dianzhang [facsímil de la edición Yuan] (Beijing: Zhongguo guangbo dianshi chu-
banshe, 1998), vol. 3, juan 57, págs. 2057-2058. La traducción sigue a Leslie, “Living with the Chinese”, pág. 181. 
Véase también P. Jackson, “The Mongols and the Faith of the Conquered”, en R. Amitai & M. Biran (eds.), Mongols, 
Turks, and Others: Eurasian Nomads and the Sedentary World (Leiden: Brill, 2005), págs. 260-261. 
309 En realidad, esto puede significar tatuarse. Véase C. Reed, “Tattoo in Early China”, en Journal of the American 
Oriental Society, n° 120 (2000): 360-376, específicamente págs. 365-366. 
310 Yuan shi, vol. 2, juan 16, pág. 339. 
311 Yuan shi, vol. 2, juan 16, págs. 364 y 371. 
312 Yuan shi, vol. 1, juan 11, pág. 231; y Yuan shi, vol. 2, juan 16, pág. 348. 
313 Yuan shi, vol. 3, juan 27, pág. 607. 
314 Yuan shi, vol. 3, juan 27, pág. 611. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

54 

Hubo también reducciones generales de los privilegios de la comunidad musulmana durante 
el periodo Yuan. Aunque en un principio se había eximido a los musulmanes de impuestos y 
del trabajo obligatorio (corvée), y se les había permitido un grado considerable de autogo-
bierno bajo la autoridad de sus qadis, estos privilegios fueron abolidos gradualmente después 
de 1310, y particularmente durante la década de 1320. A la muerte de Yesün Temür en 1328 
siguió la ejecución de Daula Shah y al menos la de otro funcionario musulmán de alto 
rango.315 También ocurría que el islam y los musulmanes eran, con frecuencia, impopulares 
entre las masas chinas. Uno de los dramas de la época contiene una amenaza dirigida por uno 
de los personajes a otro: “¡Te venderé a un musulmán, a un tártaro o a un yurcheno!”.316 
Claramente, no se pensaba que ser vendido a un musulmán llevara a un destino plácido. 
También tenemos la bien conocida nota de Tao Zongyi sobre el desastre que cayó sobre la 
fiesta de una boda musulmana en el Ba Jian Lou 八間樓, en Hangzhou. Muchos transeúntes 
curiosos escalaron al techo de un edificio que colapsó bajo el peso de aquellos, matando así 
a la novia, al novio y a muchos otros. Tao cita un poema satírico absolutamente desagradable 
sobre el incidente en el que se hace gala de obvios prejuicios contra los musulmanes.317 

Me parece a mí que no pueden evitarse varias conclusiones. Primero, que los musulmanes 
no componían la mayoría de los Semu ren del Imperio Yuan. El más grande grupo de Semu 
ren era, sin duda, el de los turcos. En efecto, los turcos eran un elemento primordial en la 
totalidad del Yeke Mongghol Ulus. Golden cita a al-‘Umarī con respecto a los mongoles y a 
los qipchaq: 

Este país era antiguamente la tierra de los qibjâq. Cuando los tatârs lo inundaron, los qibjâq 
se convirtieron en sus súbditos. Entonces, se mezclaron con aquellos y establecieron con ellos 
relaciones maritales. La tierra resultó victoriosa frente a la disposición natural (jibillah) y 
frente a los orígenes. Todos [ellos] se volvieron como los qibjâq, como si tuvieran una misma 
proveniencia (jins wâhid), pues los mogul vivían en la tierra de los qibjâq y [debido] a sus 
ataduras matrimoniales con ellos y con su comunidad en la que era su tierra.318  

Este proceso, o un proceso muy similar, afectó a dos de las principales partes del Imperio 
Mongol: el Qanato Chaghataida y el Ulus de Jochi. En efecto, las conquistas mongolas aña-
dieron un influjo de turcos tanto al Asia Central como al occidente de Asia, migración esta 

 
315 Leslie, Islam, págs. 89-90. 
316 Wu Hanchen (atrib.), en “Yu hu chun”, en Zang Jinshu (ed.), Yuan qu xuan (Beijing: Zhonghua shuju, 1958), vol. 
2, pág. 481. “Yurcheno” es aquí la traducción del original Lulu 虜虜. Comúnmente, Lu era usado por los súbditos del 
Imperio Song del sur para referirse peyorativamente a los yurchenos del Imperio Jin, de manera que así he interpre-
tado el uso de Lulu en esta ocasión. Acerca del uso más antiguo, comparable, del término lu por parte del Imperio 
Song del norte para referirse a los khitán, véase Tao Jing-shen, “Barbarians or Northerners: Northern Sung Images 
of the Khitans”, en Rossabi, China Among Equals, pág. 72 (nótese, sin embargo, que las conclusiones de Tao resultan 
inválidas debido a su artículo no tiene en cuenta el hecho de que, debido a las sensibilidades manchúes, los textos 
incluidos en el Si ku quan shu 四庫全書 han sido editados para eliminar de estos las referencias peyorativas a los khitán 
y, especialmente, a los yurchenos). Véase también A. Vissière “Les Désignations Ethniques Houei-Houei et Lolo”, 
págs. 175-182; sin embargo, casi con seguridad, Vissière está en un error al identificar Lulu con Lolo. 
317 Tao Zongyi, Nancun chuogeng lu, juan 28, pág. 348. Este pasaje está traducido en Leslie, Islam, pág. 93. 
318 Golden, History of the Turkic Peoples, pág. 292. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

55 

que había empezado varios siglos antes de los tiempos de Chinggis Qan.319 Varios dialectos 
del túrquico, la mayoría de ellos inteligibles entre sí, se convirtieron en la lengua común de 
un gran cinturón de países desde la cuenca del Tarim hasta Anatolia y las costas norteñas del 
Mar Negro. Los cumanos (qipchaq) se asentaron en Hungría y en los Balcanes,320 de manera 
que el túrquico llegó a ser una lengua presente incluso en Europa Central. Así pues, había 
turcos y hablantes de túrquico a todo lo largo del trayecto entre Europa y China. 

También es bastante probable que los turcos formaran la mayoría de los musulmanes presen-
tes en el Imperio Yuan. Esto no puede afirmarse con total seguridad, pero es claro que al 
menos una proporción sustancial de los musulmanes del Lejano Oriente eran turcos. Ya que 
también es claro que muchos no musulmanes de entre los Semu ren eran turcos, se hace obvio 
que, en el Imperio Yuan, los turcos eran mucho más numerosos que los persas. La lengua 
persa era una lengua importante en una parte del Yeke Mongghol Ulus, el Ilkhanato, y era, 
probablemente, una lingua franca de las rutas de comercio marítimo que van del Golfo Pér-
sico a la costa suroriental de China. Sin embargo, no era una lengua principal en ningún otro 
lugar. En el Ulus de Jochi y en el Qanato Chaghataida, el túrquico era la lengua predominante. 
En el Imperio Yuan, el túrquico era la lengua predominante de los Semu ren. No hay en ab-
soluto buena evidencia de que el persa fuera una lengua “oficial” de la corte Yuan. Esa pre-
tensión se basa en evidencia pobre, de cuya totalidad se ha demostrado en este artículo que 
no posee validez o que tiene, en el mejor de los casos, un valor muy dudoso. 

Aún queda por decir algo muy importante. Por mucho tiempo, el estudio de los mongoles, de 
sus conquistas y de su imperio ha estado dominado por estudiosos del persa. Se ha pretendido 
que las fuentes persas, particularmente el Jāmi’ al-Tavārīkh de Rashīd al-Dīn, son las más 
importantes para este estudio.321 Naturalmente, las obras de Juvainī, de Rashīd al-Dīn, de 
Wassāf, y de otro par de historiadores persas son obras extremadamente importantes. Sin 
embargo, las fuentes fundamentales son, sin duda, fuentes chinas. Esto no debería sorprender 
a nadie. Después de todo, los mongoles vivieron como vecinos cercanos de los chinos desde 
fecha muy temprana. En efecto, el mismo Chinggis Qan fue alguna vez vasallo del Imperio 
Jin, en el norte de China.322 Además, los chinos llevaban registros históricos excelentes, y lo 
habían estado haciendo de manera continua durante siglos antes del ascenso de los mongoles. 
Mucho antes de que alguien en Persia siquiera escuchara hablar de los mongoles, los chinos 
ya estaban escribiendo sobre ellos.323 Aunque sea cierto que el Yuan shi, la historia dinástica 

 
319 Golden, History of the Turkic Peoples, págs. 292-293. 
320 R. Finch, “Christianity among the Cumans”, en Surugadai University Studies, n° 35 (2008), págs. 75-96, espe-
cíficamente págs. 78-79. 
321 J. A. Boyle, “Rashīd al-Dīn and the Franks”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), págs. 62-67, específica-
mente pág. 67; D. O. Morgan, “The Mongol Empire: A Review Article”, en Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies, n° 44 (1981), págs. 120-125, específicamente pág. 122. 
322 I. de Rachewiltz, “The Genesis of the Name ‘Yeke Mongɣol Ulus’”, en East Asian History, n° 31 (2006), págs. 53-
56, específicamente pág. 54. 
323 Véase L. Hambis, “L’histoire des Mongols avant Gengis-Khan d’après les sources chinoises et mongoles, er la do-
cumentation conservée par Rašīdu-d-Dīn”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), págs. 125-133, especialmente 
pág. 126. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

56 

oficial del Imperio Mongol en China, es una obra deficiente en varios aspectos, esta es, aun 
así, un documento voluminoso que contiene cantidades vastas de información.324 Para añadir 
al sostén de este argumento, esta no es, en absoluto, la única fuente china de este periodo. 
Este asunto requiere de un artículo separado, que puede muy bien tener que ser incluso más 
largo que este. Por ahora, que baste con decir que el estatus del persa en el Imperio Mongol 
se ha exagerado grandemente, así como se ha exagerado la importancia de las fuentes persas 
para los estudios mongoles.325 Como el mismo Rashīd al-Dīn escribió: “me di cuenta de que 
ellos [los chinos] son maestros en todos los campos del conocimiento”.326 

 

Bibliografía 

 

Da Yuan Shengzheng Guochao Dianzhang [facsímil de la edición Yuan] (Beijing: Zhongguo 
guangbo dianshi chubanshe, 1998). 

J. R. Allen, Early Christian Symbolism in Great Britain and Ireland Before the Thirteenth 
Century (Londres: Whiting, 1887). 

T. T. Allsen, “The Rasûlid Hexaglot in its Eurasian Cultural Context”, en P. B. Golden (ed.), 
The King’s Dictionary: The Rasûlid Hexaglot (Leiden: Brill, 2000). 

T. T. Allsen, Culture and Conquest in Mongol Eurasia (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2001). 

Muriel Atkin, “Tajiks and the Persian World”, en Beatrice F. Manz (ed.), Central Asia in 
Historical Perspective (Boulder: Westview Press, 1998). 

P. Atwood, Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire (Nueva York: Facts on File, 
2004). 

 
324 Hace décadas, V. V. Barthold se dio cuenta de esto. Véase su Turkestan down to the Mongol Invasion, 2da edición 
(Londres: Luzac, 1928), pág. 44; sin embargo, aparentemente Barthold solo estaba enterado de la existencia del Yuan 
shi, y hay muchas otras fuentes chinas. También J. Fletcher, en “The Mongols: Ecological and Social Perspectives”, 
en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 44 (1986), págs. 11-50, específicamente en la pág. 27, habla de “las histo-
rias persas y del mucho más voluminoso pero menos aprovechado material que está en chino…”. La referencia de 
Judith Kolbas al “área [del Imperio Mongol] que tiene la mayor cantidad de material de fuentes, el gran Irán…” solo 
puede ser adscrita a la ignorancia: véase J. Kolbas, “Review of Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran: A 
Peasant [sic, lo correcto es Persian] Renaissance, by George Lane”, en Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 15, 
n° 2 (2005), págs. 243-246, específicamente pág. 243. 
325 Véase S. G. Haw, “Bayan of the Bārin’s Persian Wife, and Other Perplexities”, en Journal of Asian History, vol. 
48, n° 2 (2014), págs. 263-279 para la tesis de que la información sobre China que tenía Rashīd al-Dīn era, cuando 
menos, defectuosa con frecuencia, y poco confiable. 
326 K. Jahn, “Rashīd al-Dīn and Chinese Culture”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), págs. 134-147, especí-
ficamente pág. 140. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

57 

Mozafar Bakhtyar, “Yisitifei kao” 亦思替非 考, en Ye Yiliang 葉奕良 (ed.), Yilangxue zai 
Zhongguo lunwen ji 伊朗學在中國論文集 (1) (Beijing: Beijing daxue chubanshe, 1993), págs. 
44-50. 

M. Balter, “Authenticity of China’s Fabulous Fossils Gets New Scrutiny”, en Science, n° 340 
(2013), págs. 1153-1154. 

V. V. Barthold, Turkestan down to the Mongol Invasion, 2da edición (Londres: Luzac, 1928). 

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “A New Interpretation of the Character Bao on Coins of 
Mongol Uluses”, en Journal of the Oriental Numismatic Society, n° 199 (2009), págs. 11-17. 

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Ji’erjisi faxiande ‘Xuxing yuan bao’ yu Xi Liao de nian-
hao kao” 吉尔吉斯發現的 “續興元寶”與西遼年號考, en Zhongguo qianbi/China Numismatics, vol. 
116, n° 1 (2012), págs. 70-74. 

V. A. Belyaev & S. V. Sidorovich, “Dazhi you Hanzide Jin Zhang Han Guo Zhuchi yin bi” 
打制有漢字的金帳汗國术赤銀币, en Zhongguo qianbi/China Numismatics, vol. 123, n° 4 (2013), 
págs. 23-30. 

V. Belyaev, V. Nastich & S. V. Sidorovich, “The Coinage of Qara Khitay: a New Evidence 
(On the Reign-Title of the Western Liao Emperor Yelü Yilie)”, en B. Callegher & A. D’Ottone 
(eds.), 3rd Simone Assemani Symposium on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Università di 
Trieste, 2012). 

M. Biran, “Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitai Edge”, en Cahiers d’Asie Cen-
trale, n° 9 (2001), págs. 77-89. 

M. Biran, The Empire of the Qara Khitai in Eurasian History: Between China and the Islamic 
World (Cambridge: Cambridge University Press, 2005). 

C. E. Bosworth, “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000-1217)”, 
en J. A. Boyle (ed.), The Cambridge History of Iran, vol. 5: The Saljuq and Mongol Periods 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1968). 

J. A. Boyle, “Rashīd al-Dīn and the Franks”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), págs. 
62-67. 

Y. Bregel, “Turko-Mongol Influences in Central Asia”, en R. L. Canfield, Turko-Persia in 
Historical Perspective (Cambridge: Cambridge University Press, 1991). 

Y. Bregel, An Historical Atlas of Central Asia (Leiden: Brill, 2003). 

M. C. Brose, “Realism and Idealism in the Yuanshi Chapters on Foreign Relations”, en Asia 
Major, vol. 19, n° 1 (2005), págs. 327-347. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

58 

M. C. Brose, “Uyghur Technologists of Writing and Literacy in Mongol China”, en T’uong 
pao, n° 91 (2005), págs. 396-435. 

M. C. Brose, Subjects and Masters: Uyghurs in the Mongol Empire (Bellingham: Center for 
East Asian Studies, West Washington University, 2007). 

M. C. Brose, “People in the Middle: Uyghurs in the Northwest Frontier Zone”, en D. J. Wyatt 
(ed.), Battlefronts Real and Imagined: War, Border and Identity in the Chinese Middle Period 
(Nueva York: Palgrave Macmillan, 2008). 

P. D. Buell & E. N. Anderson, A Soup for the Qan: Chinese Dietary Medicine of the Mongol 
Era as Seen in Hu Sihui’s Yinshan zhengyao (Leiden: Brill, 2010) 

Cai Meibiao 蔡美彪 et al., “Dui Keyou Zhongqi yexun pai alabo zimu wenzi dushide yijian” 
對科右中旗夜巡牌阿拉伯字母文字讀釋的意見, en Minzu yuwen 民族語文, n° 3 (1995), págs. 51-55. 

T. F. Carter, The Invention of Printing in China and its Spread Westward (Nueva York: Ronald 
Press, 1955). 

Chen Dasheng 陳逹生, Quanzhou Yisilanjiao shi ke 泉州伊斯兰教石刻 (Fuzhou: Ningxia ren-
min, Fujian renmin, 1984). 

Chen Gaohua 陳高華 & Shi Weimin 史衛民, Zhongguo jingji tongshi: Yuandai jingji juan 中國

經濟通史 : 元代經濟卷 (Beijing: Jingji ribao chubanshe, 2000). 

Chen Yongzhi 陳永志, “Meng Yuan shiqide paifu” 蒙元時期的牌符, en Nei Menggu Daxue Xue-
bao (Renwen shehui kexue ban, n° 35 (2003), págs. 30-37. 

S. Chen, Multicultural China in the Early Middle Ages (Philadelphia: University of Pennsyl-
vania Press, 2012). 

Chin-Fu Hung, “China and the Nomads: Misconceptions in Western Historiography on Inner 
Asia”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 41 (1981), págs. 597-628. 

J. W. Christie, “The Medieval Tamil-language Inscriptions in Southeast Asia and China”, en 
Journal of Southeast Asia Studies, n° 29 (1998), págs. 239-268. 

G. Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish (Oxford: Oxford 
University Press, 1972). 

F. W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1362 in Memory of Prince Hindu”, en 
Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 12 (1949), págs. 1-133. 

F. W. Cleaves, “A Chancellery Practice of the Mongols in the Thirteenth and Fourteenth Cen-
turies”, en Harvard Journal of Asiatic Studies, n° 14 (1951), págs. 493-526. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

59 

F. W. Cleaves, “The Historicity of the Baljuna Covenant”, en Harvard Journal of Asiatic 
Studies, n° 18 (1955), págs. 357-421. 

F. W. Cleaves, “The Biography of Bayan of the Bārin in the Yüan Shih”, en Harvard Journal 
of Asiatic Studies, n° 19 (1956), pág. 185-303. 

E. Çoban, “Eastern Muslim Groups among Hungarians in the Middle Ages”, en Bilig, n° 63 
(2012), págs. 55-78 

W. S. Coblin, A Handbook of ‘Phags-pa Chinese (Honolulu: University of Hawai’i Press, 
2007). 

H. Cordier, Ser Marco Polo: Notes and Addenda to Sir Henry Yule’s Edition, Containing the 
Results of Recent Research and Discovery (Londres: John Murray, 1920). 

Dang Baohai, “The Paizi of the Mongol Empire”, en Zentralasiatische Studien, n° 31 (2001), 
págs. 31-62. 

Dang Baohai, “The Paizi of the Mongol Empire (continued)”, en Zentralasiatische Studien, 
n° 32 (2003), págs. 7-10. 

M. Dillon, China’s Muslim Hui Community: Migration, Settlement and Sects (Richmond: 
Curzon, 1999). 

Rashīd al-Dīn (traducción de J. A. Boyle), The Successors of Genghis Khan (Nueva York: 
Columbia University Press, 1971). 

Rashīd al-Dīn (traducción de W. M. Thackston), Rashiduddin Fazlullah’s Jami’u’t-Tawarikh: 
Compendium of Chronicles (Cambridge: Harvard University, Department of Near Eastern 
Languages and Civilizations, 1998-1999). 

G. Doerfer, Türkische und Mongolische Elemente im Neupersischen unter besondere 
Berüchsichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen, vor Allem der Mongolen- und Ti-
muridenzeit, Band 1: Mongolische Elemente im Neupersischen (Wiesbaden: Steiner, 1963). 

A.-L. Dyck, “La Chine hors de la philosophie: essai de généalogie à partir des traditions 
sinologique et philosophique françaises au XIXe siècle”, en Extrême-Orient, Extrême-Occi-
dent, n° 27 (2005), págs. 13-47. 

E. Endicott-West, “Merchant Associations in Yüan China: The Ortoɣ”, en Asia Major, vol. 
2, n° 2 (1989), págs. 127-154. 

E. Endicott-West, Mongolian Rule in China: Local Administration in the Yuan Dynasty 
(Cambridge y Londres: Council on East Asian Studies, Harvard University, y Harvard-Yen-
ching Institute, 1989). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

60 

M. Erdal, “The Turkish Yarkand Documents”, en Bulletin of the School of Oriental and Afri-
can Studies, n° 47 (1984), págs. 260-301. 

M. Erdal, A Grammar of Old Turkic (Leiden: Brill, 2004). 

Fang Linggui 方齡貴 (ed.), Tongzhi tiaoge jiaozhu 通制條格校注 (Beijing: Zhonghua shuju, 
2001). 

D. M. Farquhar, The Government of China Under Mongolian Rule: A Reference Guide (Stutt-
gart: Steiner, 1990). 

G. Ferrand, Voyage du Marchand Arabe Sulayman en Inde et en Chine, Rédigé en 851, Suivi 
de Remarques par Abu Zayd Hasan (vers 916) (París: Bossard, 1922). 

R. Finch, “Christianity among the Cumans”, en Surugadai University Studies, n° 35 (2008), 
págs. 75-96 

C. V. Findley, The Turks in World History (Oxford: Oxford University Press, 2005). 

J. Fletcher, “The Mongols: Ecological and Social Perspectives”, en Harvard Journal of Asia-
tic Studies, n° 44 (1986), págs. 11-50. 

B. G. Fragner, “Shah Ismail’s Fermans and Sanads: Tradition and Reform in Persophone 
Administration and Chancellary Affairs”, en Journal of Azerbaijani Studies, n° 1 (1998), págs. 
35-47. 

H. Franke & D. Twitchett (eds.), The Cambridge History of China, vol. 6: Alien Regimes and 
Border States, 907-1368 (Cambridge: Cambridge University Press, 1994). 

R. N. Frye, “Sughd and the Sogdians: A Comparison of Archaeological Discoveries with 
Arabic Sources”, en Journal of the American Oriental Society, n° 63 (1943), págs. 14-16. 

R. B. Frye & A. M. Sayili, “Turks in the Middle East Before the Saljuqs”, en Journal of the 
American Oriental Society, n° 63 (1943), págs. 194-207. 

A. Göksel & C. Kerslake, Turkish: A Comprehensive Grammar (Londres: Routledge, 2005). 

P. B. Golden, An Introduction to the History of the Turkic Peoples (Wiesbaden: Harrassowitz, 
1992), pág. 195. 

L. Hambis, “L’histoire des Mongols avant Gengis-Khan d’après les sources chinoises et mon-
goles, et la documentation conservée par Rašīdu-d-Dīn”, en Central Asiatic Journal, n° 14 
(1970), págs. 125-133 

Han Rulin, Qiong lu ji 穹廬集 (Shijiazhuang: Hebei jiaoyu chubanshe, 2000). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

61 

Hao Sumin 郝蘇民 & Liu Wenxing 劉文性, “Guanyu Keyou Zhongqi yexunpai alabo zimu 
wenzi dushide zai taolun” 関于科右中旗夜巡牌阿拉伯字母文字讀釋的再討論, en Minzu yuwen, n° 
3 (1996), págs. 71-72. 

S. G. Haw, Marco Polo’s China: A Venetian in the Realm of Khubilai Khan (Londres y Nueva 
York: Routledge, 2006). 

S. G. Haw, “Bayan of the Bārin’s Persian Wife, and Other Perplexities”, en Journal of Asian 
History, vol. 48, n° 2 (2014), págs. 263-279. 

He Guangyuan 何光遠, Jian jie lu 鑒誡錄, en Zhibuzu zhai congshu 知不足齋叢書 (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1999). 

F. Hirth & W. W. Rockhill, Chau Ru-kua: His Work on the Chinese and Arab Trade in the 
Twelfth and Thriteenth Centuries, Entitled Chu-Fan-Chï (San Petersburgo: Imperial Aca-
demy of Sciences, 1911). 

Hu Sanxing 胡三省, Zi zhi tong juan yin zhu 資治通鑑音註, en Sima Guang 司馬光, Zi zhi tong 
jian 資治通鑑 (Beijing: Zhonghua shuju, 1956). 

Huang Jin 黄溍, “Hanlin guoshi yuan timing ji” 翰林國史院題名記, en Li Xiusheng 李修生 (ed.), 
Quan Yuan wen 全元文 (Nanjing: Jiangsu guji chubanshe, 2004), vol. 29, juan 952, págs. 297-
298. 

Huang Shijian, “The Persian Language in China During the Yuan Dynasty”, en Papers of 
Far Eastern History, n° 34 (1986), págs. 83-95. 

Huang Shijian 黄時鑒, “Yuandai siti mingwen tongquande kaoshi” 元代四體銘文銅權的考釋, en 
Ye Yiliang 葉奕良 (ed.), Yilangxue zai Zhongguo lunwen ji 伊朗學在中國論文集 (2) (Beijing: 
Beijing daxue chubanshe, 1998), págs. 42-43. 

Hugejiletu Sarula 呼格吉勒圖 薩如拉, Basibazi Mengguyu wenxian huibian 八思巴字蒙古語文献

匯編 (Huhehaote: Nei Menggu jiaoyu chubanshe, 2004). 

P. Jackson, “The Mongols and the Faith of the Conquered”, en R. Amitai & M. Biran (eds.), 
Mongols, Turks, and Others: Eurasian Nomads and the Sedentary World (Leiden: Brill, 
2005), págs. 260-261. 

K. Jahn, “Rashīd al-Dīn and Chinese Culture”, en Central Asiatic Journal, n° 14 (1970), págs. 
134-147. 

Jakhadai Chimeddorji 齊木德道尔吉, “Xinan Daxue Lishi Bowuguan cang Yuandai Mengguyu 
Basibawen paifu jiedu” 西南大學歷史博物館藏元代蒙古語八思巴文牌符解讀, en Mengguxue jikan 
蒙古学 辑刊, n° 17 (2007), págs. 1-13. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

62 

Ala-ad-Din ‘Ata-Malik Juvainī (traducción de J. A. Boyle), The History of the World-Con-
queror (Cambridge: Harvard University Press, 1958). 

Minhaj-ud-Din Juzjani (traducción de H. G. Raverty), Tabakat-i-Nasiri: A General History 
of the Muhammadan Dynasties of Asia… (Londres: Asiatic Society of Bengal, 1881), vol. 
1, pág. 383. 
 
B. Karlgren, Grammata Serica Recensa (Estocolmo: Museo de Antigüedades del Lejano 
Oriente, 1964). 

A. Kasravī (traducción de E. Siegal), “The Turkish Language in Iran”, en Journal of Azer-
baijani Studies, n° 1 (1998), págs. 45-73. 

J. Kolbas, “Review of Early Mongol Rule in Thirteenth Century Iran: A Peasant [sic, lo 
correcto es Persian] Renaissance, by George Lane”, en Journal of the Royal Asiatic Society, 
vol. 15, n° 2 (2005), págs. 243-246. 

B. D. Kotchnev, “Les frontières du royaume Karakhanide”, en Cahiers d’Asie Centrale, n° 9 
(2001), págs. 41-48. 

J. Larner, Marco Polo and the Discovery of the World (New Haven: Yale University Press, 
1999). 

O. Lattimore, “Introduction”, en O. Lattimore & L. M. J. Schram, The Monguors of the 
Kansu-Tibetan Frontier: Their Origin, History, and Social Organization (Philadelphia: Ame-
rican Philosophical Society, 1954), págs. 6-7. 

O. Leaman (ed.), The Qur’an: An Encyclopedia (Nueva York: Routledge, 2006). 

D. P. Leidy, Wai-fong A. Siu & J. C. Y. Watt, “Chinese Decorative Arts”, en The Metropolitan 
Museum of Art Bulletin, vol. 55, n° 1 (1997), págs. 1-71. 

D. D. Leslie, Islam in Traditional China (Canberra: College of Advanced Education, 1986). 

D. D. Leslie, “Living with the Chinese: The Muslim Experience in China, T’ang to Ming”, 
en C. Le Blanc & S. Mader (eds.), Chinese Ideas about Nature and Society: Studies in Ho-
nour of Derk Bodde (Hong Kong: Hong Kong University Press, 1987) 

R. Levy, The Persian Language (Nueva York: Philosophical Library, 1951). 

S. N. C. Lieou, “Nestorians and Manichaeans on the South China Coast”, en Vigiliae Chris-
tianae, n° 34 (1980), págs. 71-88. 

Liu Xu 劉昫 et al., Jiu Tang shu 舊唐書 (Beijing: Zhonghua shuju, 1975). 

Liu Yingsheng, “A Lingua Franca along the Silk Road: Persian Language in China Between 
the 14th and the 16th Centuries”, en R. Kauz (ed.), Aspects of the Maritime Silk Road: From 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

63 

the Persian Gulf to the East China Sea (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2010), págs. 87-
88. 

Liu Youzheng 劉幼錚, “Jieshao Tianjin faxiande yipi tong, tie quan” 介紹天津發現的一批銅，鐵

權, en Wenwu ziliao congkan 文物資料叢刊 8 (Beijing: Wenwu chubanshe, 1983), págs. 113-
115. 

Liu Yingli 劉應李, Da Yuan hunyi fangyu shenglan 大元混一方輿勝覽 [revisión de Zhan 
Youliang 詹友諒] (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 2003). 

P. Lurje, “Once More on Sogdian pyšn’m’k ‘Surname’ and a Bridegroom Named ‘Hail’”, en 
M. Ritter, R. Kauz & B. Hoffmann (eds.), Iran und iranisch geprägte Kulturen: Studien zum 
65. Geburtstag von Bert G. Fragner (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 2008), págs. 
232-233. 

C. Mackerras, The Uighur Empire According to the Tang Dynastic Histories (Canberra: ANU 
Press, 1972). 

F. McCulloch, Mediaeval Latin and French Bestiaries (Chapel Hill: University of North Ca-
rolina Press, 1962). 

C. Melville, “The Chinese-Uighur Animal Calendar in Persian Historiography of the Mongol 
Period”, en Iran: Journal of the British Institute of Persian Studies, vol. 32 (1994), págs. 83-
98. 

K. H. Menges, The Turkic Languages and Peoples: An Introduction to Turkic Studies (Wies-
baden: Harrassowitz Verlag, 1994). 

F. Micheau, “Eastern Christianities (Eleventh to Fourteenth Century): Copts, Melkites, Nes-
torians and Jacobites”, en M. Angold (ed.), The Cambridge History of Christianity, vol. 5: 
Eastern Christianity (Cambridge: Cambridge University Press, 2006). 

D. O. Morgan, “The Mongol Empire: A Review Article”, en Bulletin of the School of Oriental 
and African Studies, n° 44 (1981), págs. 120-125. 

D. O. Morgan, “Persian as a Lingua Franca in the Mongol Empire”, en B. Spooner & H. L. 
Hanaway (eds.), Literacy in the Persianate World: Writing and the Social Order (Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press, 2012), págs. 160-170. 

A. Mostaert & F. W. Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Arɣun et Öljeitü à Phi-
lippe le Bel (Cambridge: Harvard University Press, 1962). 

A. C. Moule, Quinsai, With Other Notes on Marco Polo (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1957). 

A. C. Moule & P. Pelliot, Marco Polo: The Description of the World (Londres: Routledge, 
1938). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

64 

Hamd-Allah Mustawfi (traducción de G. Le Strange), The Geographical Part of the Nuzhat 
al-Qulub  (Leiden y Londres: Brill y Luzac, 1919). 

V. N. Nastich, “Persian Legends on Islamic Coins: From Traditional Arabic to the Challenge 
of Leadership”, en B. Callegher & A. D’Ottone (eds.), The 2nd Simone Assemani Symposium 
on Islamic Coins (Trieste: Edizioni Università di Trieste, 2005), págs. 170-171. 

J. Needham & D. Kuhn, Science and Civilisation in China (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1988). 

Niu Ruji 牛汝极, Shi zi lianhua: Zhongguo Yuandai Xuliyawen Jingjiao beiming wenxian yan-
jiu 十字蓮花: 中國元代叙利亚文景教碑銘文献研究 (Shanghai: Guji chubanshe, 2008). 

Badarch Nyamaa, The Coins of the Mongol Empire and Clan Tamgha of Khans (XIII-XIV) 
(Ulan Bator: autoedición, 2005), págs. 44-45. 

L. Olschki, Marco Polo’s Asia: An Introduction to his “Description of the Wotld” Called “Il 
Milione” (Berkeley: University of California Press, 1960). 

Mateos Ourhayetsi, Chronique (962-1136) (París: Durand, 1858) 

Mateos Ourhayetsi, Armenia and the Crusades, Tenth to Twelfth Centuries: The Chronicle of 
Matthew of Edessa (Lanham: University Press of America, 1993). 

Hyunhee Park, Mapping the Chinese and Islamic Worlds: Cross-Cultural Exchange in Pre-
modern Asia (Cambridge: Cambridge University Press, 2012). 

G. Pauthier, Le Livre de Marco Polo, citoyen de Venise, conseiller privé et commissaire im-
périal de Khoubilaï-Khaân (París: Firmin Didot, 1865). 

P. Pelliot, “Kao-Tch’ang, Qoco, Houo-Tcheou et Qarâ-Khodja”, en Journal Asiatique, vol. 
10, n° 19 (1912), págs. 579-603. 

P. Pelliot, “Sur quelques mots d’Asie centrale attesté dans les textes Chinois”, en Journal 
Asiatique, vol. 11, n° 1 (1913), págs. 451-469. 

P. Pelliot, “Les Mongols et la Papauté (1)”, en Revue de l’Orient Chrétien, vol. 3, n° 23 
(1922-1923), págs. 1-30. 

P. Pelliot, “Une ville musulmane dans la Chine du nord sous les Mongols”, en Journal Asia-
tique, n° 211 (1927), págs. 261-279. 

P. Pelliot, Notes on Marco Polo (París: Imprimerie National, 1959-1973). 

Peng Daya 彭大雅 & Xu Ting 徐霆, Heida shilue jianzheng 黑韃事略箋證, en Wang Guowei 王
國維 (ed.), Wang Guowei yishu 王國維遺書 (Shanghai: Shanghai shudian, 1983), vol. 8, págs. 
211-212. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

65 

J. Pfeiffer, “Confessional Ambiguity vs. Confessional Polarization: Politics and Negotiation 
of Religious Boundaries in the Ilkhanate”, en J. Pfeiffer (ed.), Politics, Patronage and the 
Transmission of Knowledge in 13th-15th Century Tabriz (Leiden: Brill, 2014). 

Giovanni da Pian del Carpine, “History of the Mongols”, en The Mongol Mission (Londres: 
Sheed and Ward, 1955). 

E. G. Pulleyblank, “A Sogdian Colony in Inner Mongolia”, en T’uong pao, vol. 41, n° 4-5 
(1952), págs. 317-356. 

Qian Shuoyou 潛説友, Xianchun Lin’an zhi 咸淳臨安志 (Taibei: Chengwen chubanshe, 1970). 

I. de Rachewiltz, Papal Envoys to the Great Khans (Londres: Faber, 1971). 

I. de Rachewiltz, “Turks in China Under the Mongols: A Preliminary Investigation of Turco-
Mongol Relations in the 13th and 14th Centuries”, en M. Rossabi (ed.), China Among Equals: 
The Middle Kingdom and its Neighbors, 10th -14th Centuries (Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1983). 

I. de Rachewiltz, “Marco Polo Went to China”, en Zentralasiatische Studien, n° 27 (1997), 
págs. 34-92. 

I. de Rachewiltz, “The Genesis of the Name ‘Yeke Mongɣol Ulus’”, en East Asian History, 
n° 31 (2006), págs. 53-56. 

I. de Rachewiltz, The Secret History of the Mongols: A Mongolian Epic Chronicle of the 
Thirteenth Century (Leiden: Brill, 2006). 

I. de Rachewiltz et al. (eds.), In the Service of the Khan (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 
1993). 

C. Reed, “Tattoo in Early China”, en Journal of the American Oriental Society, n° 120 (2000): 
360-376. 

L. Ride, “Biographical Note”, en J. Legge, The Chinese Classics; vol. 1: Confucian Analects, 
The Great Learning, The Doctrine of the Mean (Hong Kong: Hong Kong University Press, 
1960), pág. 18. 

J. F. Rock, The Ancient Na-Khi Kingdom of South-west China (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 1947). 

M. Rossabi, “The Muslims in the Early Yuan Dynasty”, en J. D. Langlois (ed.), China under 
Mongol Rule (Princeton: Princeton University Press, 1981), págs. 259-260. 

M. Rossabi, Khubilai Khan: His Life and Times (Berkeley: University of California Press, 
1988). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

66 

M. Rossabi, “The Mongols and their Legacy”, en S. Carboni & L. Komaroff (eds.), The Le-
gacy of Genghis Khan: Courtly Art and Culture in Western Asia, 1256-1353 (Nueva York: 
Metropolitan Museum of Art, 2002). 

V. Rybatski, “Between East and West: Central Asia Writing Systems”, M. Ölmez & F. 
Yıldırım, Orta Asya’dan Anadolu’ya Alfabeler (Istanbul: EREN, 2011). 

C. Salmon, “Les Persans à l’extrémité orientale de la route maritime (2 A.E.-17 siècle)”, en 
Archipel, n° 68 (2004), págs. 23-58. 

J. L. Schrader, “A Medieval Bestiary”, en The Metropolitan Museum of Art Bulletin, vol. 44, 
n° 1 (1986), pág. 3. 

A. Schuessler, ABC Etymological Dictionary of Old Chinese (Honolulu: University of Ha-
wai’i Press, 2007). 

S. V. Sidorovich, “Zhu you Hanzide Buhuala qianbi xin kao” 鑄有漢字的不花剌錢币新考, 
en Zhongguo qianbi/China Numismatics, vol. 100, n° 1 (2008), págs. 21-24. 

I. Silova & T. Abdushukorova, “Global Norms and Local Politics: Uses and Abuses of Edu-
cation Gender Quotas in Tajikistan”, en Globalisation, Societies and Education, n° 7 (2009), 
págs. 357-376. 

D. Sinor (ed.), The Cambridge History of Early Inner Asia (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1990). 

Société de Géographie, Recueil de voyages et de mémoires, publiées par la Société de 
Géographie (París : Arthus-Bertrand, 1839). 

Song Lian 宋濂 et al. (eds.), Yuan shi 元史 (Beijing: Zhonghua shuju, 1976). 

V. Spinei, “The Cuman Bishopric – Genesis and Evolution”, en F. Curta (ed.), The Other 
Europe in the Middle Ages: Avars, Bulgars, Khazars and Cumans (Leiden: Brill, 2008), págs. 
423-426. 

V. Spinei, The Romanians and the Turkic Nomads North of the Danube Delta from the Tenth 
to the Mid-Thirteenth Century (Leiden: Brill, 2009). 

Su Tianjue 蘇天爵 (ed.), Guochao wenlei 國朝文類, en Si bu congkan chu bian 四部叢刊初編 
[facsímil de la edición Yuan] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929). 

Maria E. Subtelny, “The Symbiosis of Turk and Tajik”, en B. F. Manz (ed.), Central Asia in 
Historical Perspective (Boulder: Westview Press, 1998). 

Tao Zongyi 陶宗儀, Nancun chuo geng lu 南村輟耕錄 (Beijing: Zhonghua shuju, 1959). 

Unión Europea, Dirección General de Traducción, Lingua Franca: Chimera or Reality? (Lu-
xemburgo: Publications Office of the European Union, 2011). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

67 

Bo Utas, “A Multiethnic Origin of New Persian?”, en L. Johanson & C. Bulut (eds.), Turkic-
Iranian Contact Areas: Historical and Linguistic Aspects (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 
2006), pág. 249. 

E. de la Vaissière, Sogdian Traders: A History (Leiden: Brill, 2005). 

A. Vardanyan, “Some Additions to the Coins with the Inscription ‘Ulugh Mangyl Ulūs (Ulūsh) 
Bek’”, en Journal of the Oriental Numismatic Society, n° 190 (2007), págs. 7-20. 

I. Vásáry, Cumans and Tatars: Oriental Military in the Pre-Ottoman Balkans, 1185-1365 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2005), págs. 63-66. 

A. Vissière, “Les Désignations Ethniques Houei-Houei et Lolo”, en Journal Asiatique, vol. 
11, n° 3 (1914), págs. 175-182. 

A. Vovin, “Once Again on the Etymology of the Title Qaɣan”, en Studia etymologica craco-
viensia, n° 12 (2007), págs. 177-187. 

A. Waley, The Travels of an Alchemist: The Journey of the Taoist Ch’ang-Ch’un from China 
to the Hindukush at the Summons of Chingiz Khan (Londres: Headley Brothers, 1931). 

Wang Gong 王鞏, Jiashen zaji 甲申雜記, en Zhongguo yeshi jicheng 中國野史集成 (Chengdu: 
Sichuan daxue tushuguan, 1993). 

Wang Yun 王惲, Qiujian xiansheng daquan wenji 秋澗先生大全文集, en Si bu congkan chu bian 
四部叢刊初編 [facsímil de la edición de la era Ming] (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1929), 
juan 1, pág. 10b. 

X. Wang, “Mortgaging the Future of Chinese Paleontology”, en Proceedings of the National 
Academy of Sciences of the United States of America, vol. 110, n° 9 (2013), pág. 3201. 

F. Wood, Did Marco Polo Go to China? (Londres: Secker & Warburg, 1995). 

Wu Hanchen (atrib.), en “Yu hu chun”, en Zang Jinshu (ed.), Yuan qu xuan (Beijing: 
Zhonghua shuju, 1958), vol. 2, pág. 481. 

Wu Wenliang 吴文良, Quanzhou zongjiao shike 泉州宗教石刻 (Beijing: Kexue chubanshe, 
1957). 

I. Yakubovich, “Marriage Sogdian Style”, en H. Eichner et al. (eds.), Iranistik in Europa – 
gestern, heute, morgen (Viena: Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2006), págs. 
311-316. 

Yanai Wataru 箭内互 (traducción al chino de Chen Jie 陳捷 & Chen Qingquan 陳清泉), Yuandai 
Meng Han semu daiyu kao 元代蒙汉色目待遇考 (Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1932). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

68 

Yang Zhijiu 楊志玖, Yuandai Huizu shigao 元代回族史稿 (Tianjin: Nankai daxue chubanshe, 
2003). 

Yokkaichi Yasuhiro, “Chinese and Muslim Diasporas and the Indian Ocean Trade Network 
under Mongol Hegemony”, en A. Schottenhammer, The East Asian ‘Mediterranean’: Mari-
time Crossroads of Culture, Commerce and Human Migration (Wiesbaden: Harrassowitz 
Verlag, 2008), págs. 73-102. 

Y. Yoshida, “Turco-Sogdian Features”, en W. Sundermann, A. Hintze & F. de Blois (eds.), 
Exegisti Monumenta: Festschrift in Honour of Nicholas Sims-Williams (Wiesbaden: Harras-
sowitz Verlag, 2009), págs. 572-573. 

H. Yule, The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the Kingdoms and Marvels 
of the East (Londres: John Murray, 1871). 

H. Yule (revisión de H. Cordier), The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, Concerning the 
Kingdoms and Marvels of the East (Londres: John Murray, 1903). 

H. Yule (revisión de H. Cordier), Cathay and the Way Thither (Londres: Hakluyt Society, 
1915). 

Zhao Yuyu 趙與裕, Xinsi qi Qi lu 辛巳泣蘄録, en Si ku quan shu cun mu congshu, shi bu 四庫全

書存目叢書, 史部 [facsímil del manuscrito Ming] (Ji’nan: Qilu shushe, 1997). 

Zhou Mi 周密, Guixin zas hi 癸辛雑識, Xuji shang 續集上 (Beijing: Zhonghua shuju, 1988), 
págs. 142-143. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 4-69. 

69 

Notas del traductor

 
i Catay es una designación antigua del territorio de China. Aunque no he logrado encontrar 
una derivación gentilicia de esa palabra, he decidido que la palabra “catayo” puede ser acu-
ñada en ausencia de un gentilicio cuyo uso ya esté establecido en castellano. 
ii Se usa en inglés la palabra “sandgrouse”, que se traduce normalmente como “ortega” en 
castellano. La ortega es un tipo de ganga, igual que la ganga de Pallas, y a veces se designa 
como “ganga ortega”. Los hispanohablantes tienen poca oportunidad de relacionarse con la 
ganga de Pallas, que habita ciertas regiones del continente asiático alrededor del paralelo 45 
norte. Es a ese animal al que se refiere aquí el autor. El nombre latín o científico de la ganga 
de Pallas es Syrrhaptes paradoxus. 
iii Esta designación se refiere a un área ubicada al nororiente del actual Kirguistán. 
iv Dirijo al lector a la nota previa que redactó el autor para esta versión en castellano. 
v Una vez más, dirijo al lector a la nota previa que redactó el autor para esta versión en cas-
tellano. 
vi La ciudad de Yanghikent o Yangikent es una ciudad abandonada ubicada al oriente del Mar 
de Aral, cerca a la desembocadura del río Syr-Darya, en el actual Kirguistán, y fue una ciudad 
importante para los oguz, una etnia túrquica. Otrar es otra ciudad abandonada al extremo 
oriental del río Syr-Darya, ubicada al sur del actual Kazajistán. Sughnaq o Syghnaq es una 
ciudad antigua de Asia Central, ubicada al sur del actual Kazajistán, en la actual provincia de 
Kyzylorda. Barjligh-Kent. Jand es una ciudad en ruinas ubicada en la cuenca del río Syr-
Darya, en el actual Kazajistán. El sitio de Barjligh-Kent está ubicado entre Syghnaq y Jand. 
Juyand es una ciudad ubicada al extremo noroccidental del actual Tayikistán, con mucha 
influencia uzbeka. 
vii Se conoce como qarajaníes o qarajánidas a un grupo túrquico ubicado, entre el siglo X y 
el siglo XIII, entre los actuales Xinjiang y Kazajistán. Nuestro equipo esperaba poder publi-
car en el presente número una reseña de un libro sobre las relaciones entre este grupo y los 
chinos precisamente durante esos siglos, un libro cuya lectura recomendamos: Dilnoza Dutu-
raeva, Qarakhanid Roads to China: A History of Sino-Turkic Relations (Leiden: Brill, 2022). 
Dicha reseña será publicada en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 2 (segundo se-
mestre, 2025); esperamos, pues, que a partir de diciembre del 2025 pueda consultarla el lector 
interesado. 
viii Tolui es el hijo menor de Genghis Khan, esposo de Sorqaqtani Beki. Como resultado de 
diversas maniobras políticas, en su mayoría coordinadas por ella, varios de sus hijos asumie-
ron la comandancia de los Ulus que componían el Imperio Mongol en su máxima extensión. 
Tras el estallido de la guerra entre Hülegü y el Ulus de Jochi, y la ruptura entre Qubilai y 
Hülegü, el Imperio Mongol acabaría desmembrándose en la práctica, pese al reclamo formal 
del Qa’an a la soberanía sobre las tierras de los demás Ulus. 
ix  Teniendo estatus autonómico, la región autónoma de Mongolia Interior no observa la 
misma división administrativa que el resto de China. Las “banderas”, en ese contexto, hacen 
parte de una división administrativa exclusiva de esa región. Se trata de una alusión a las 
“banderas” implementadas en China por la dinastía Qing. Para una explicación somera de la 
historicidad de este concepto, véase la nota del traductor número vii que escribí para Bo 
Huang, “Estudio sobre la noción tradicional china de lama jiao”, en Asiática: Miscelánea de 
orientes, vol. 1, n° 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

jmmon
Sello



 

70 



 

El esquema dualista del Neolítico 

Hipótesis a propósito de Göbekli Tepe 

 

Publicación original: 

Documenta Praehistorica, n° 49 (2022), págs. 6-26. 

 

 

CÉDRIC BODET 

 

 

Introducción 

 

l yacimiento arqueológico neolítico de Göbekli Tepe, ubicado en el norte de Meso-
potamia, ha causado mucho interés. Sin embargo, las preguntas más relevantes al 
respecto han quedado sin respuesta. Una razón para esto es que el campo de la 
prehistoria, como tal, no está, digamos, bien ajustado a la tarea de evaluar de ma-

nera apropiada asuntos de ideología. La etnología de sociedades comparables que aún existen 
ofrece medios alternativos de exploración,1 pues puede revelar conceptos transmitidos a tra-
vés de simbolismos. 

 
Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Pedro Elías Conrado Salas 
y Javier Quintero Ramírez. 
Estoy extremadamente agradecido con Anna Belfer-Cohen y con Alan Barnard por su revisión paciente de las prime-
ras versiones de este artículo, así como por su apoyo. Recibí críticas constructivas de Jak Yakar, Barbara Helwing, 
Çiler Çiliroğlu y Hans-Georg Gebel, y todas ellas mejoraron este manuscrito. También me gustaría agradecerle al 
Instituto Arqueológico Alemán (Deutsches Archaeologisches Institut) y a Christian Jaubert por permitirme la repro-
ducción de imágenes de su propiedad. Las ideas presentadas aquí son solo mías, pero estoy agradecido con el difunto 
Jean-Daniel Forest por sus opiniones inteligentes. Dedico este artículo a su memoria. 

E 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

71 

 
Figura 1. Plano del suelo de Göbekli Tepe: GT_Gesamtplan_2014 (el área central está truncada); autores: 
Klaush Schmidt y Jens Notroff. © Archäologisches Institut, Göbekli Tepe Projekt. 

 

La discusión presente se concentra sobre la muestra más imponente del mundo simbólico del 
Neolítico en el Asia suroccidental, es decir, los pares monumentales de estelas gemelas er-
guidas en el centro de los círculos de piedra del yacimiento arqueológico de Göbekli Tepe III 
PPNA (entre el A y el H)i (véase la figura 1 en el anexo). No obstante, debe pensarse en estas 
estelas como pertenecientes a un caso específico de entre las numerosas representaciones 

 
1 J.-D. Forest, “L’archéologie et l’ethnologie ou la nécessité de mélanger les genres”, en Ethnoarchéologie: justification, 
problèmes, limites, XIIe Rencontres d’archéologie et d’histoire d’Antibes (París: Éditions de Association pour la Pro-
motion et la Diffusion des Connaissances Archéologiques, CNRS, Juan-les-Pins, 1992), págs. 28-31; J. Yakar, “The 
Language of Symbols in Prehistoric Anatolia”, en Documenta Praehistori-ca, n° 32 (2005), págs. 111-112. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

72 

isomórficas (arquitectónicas, geométricas e iconográficas) identificadas a todo lo largo 
(véase la figura 2 en el anexo) del periodo Neolítico;2 estas corresponden a barras simétricas 
de arcilla, líneas paralelas pintadas en el piso, figuras geométricas en los muros, animales 
convergentes o antitéticos, figurillas mellizas, parejas de cráneos humanos y particiones si-
métricas de edificios comunales o de asentamientos enteros. En otro artículo, he presentado 
una lista no exhaustiva de estos ítems.3 El presente artículo se concentra en el significado 
probable de estos símbolos isomórficos, o, mejor expresado, en la ideología y la estructura 
social que estos símbolos reflejan. 

La analogía etnoarqueológica presenta varios problemas,4 pero el símbolo que está en cues-
tión aquí parece ser extraordinariamente central para sociedades tanto arqueológicas como 
etnográficas. Si la analogía resulta ser suficientemente apropiada, el análisis puede hacer que, 
de alguna manera, los datos arqueológicos “nos hablen”,5 lo que abriría el acceso al signifi-
cado que encierra este simbolismo.6 

 

Problemática y metodología 

 

El hecho de que el material simbólico del Neolítico posea tal significado se hace explícito en 
la planeación y en el recurrente arreglo en el que se hallan, invariablemente, varios de sus 
elementos. Los así llamados “pilares” simétricos tienen sistemáticamente una posición cen-
tral en los edificios comunitarios de un gran número de yacimientos arqueológicos separados 
tanto espacial como cronológicamente, ubicados desde el norte de Mesopotamia y el Levante 
hasta la Anatolia central del Neolítico Tardío.7  Además, este elemento aparece frecuente-
mente asociado al mismo conjunto de elementos figurativos con fuertes connotaciones 

 
2 J. Peters, A. von den Driesch, N. Pöllath & K. Schmidt, “Birds in the Megalithic Art of the Pre-Pottery Neolithic 
Göbekli Tepe, Southeast Turkey”, en G. Grupe & J. Peters (eds.), Feathers, Grit and Symbolism: Birds and Humans 
in the Ancient, Old and New World (ICAZ 5) (Rahden y Westfallen: Verlag Marie Leidorf, 2005), págs. 231-232; D. 
Stordeur, “Symbole et Imaginaire des premières cultures néolithiques du Proche Orient (Haute et Moyenne valée de 
l’Euphrate)”, en J. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithique à la Protohistoire (París: Errance, 2003), págs. 
15-37. 
3 C. Bodet, “Deciphering Göbekli Tepe: The Hidden Potential of Archaeo-Ethnology”, en I Akkaş & M. Karakoç (eds.), 
Ethnoarchaeology Research in Anatolia. From the Prehistoric Times to the Present (Estambul: Doruk, 2021), págs. 
147-165; C. Bodet, “Twin Steles, Isomorphic Symbolism and the Neolithic Dualist Identity”, en Melis Uzdurum, 
Sera Yelözer & Ece Sexgin (eds.), Arkeolojide Kimlikler/Identities in Archaeology (Estambul: Ege Yayınları, 2023), 
págs. 99-122. 
4 N. David & C. Kramer, Ethnoarchaeology in Action (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), págs. 51-54. 
5 R. Gould, “Beyond Analogy in Ethnoarchaeology”, en R. Gould (ed.), Explorations in Ethnoarchaeology (Albu-
querque: University of New Mexico Press, 1978), pág. 250. 
6 M. Wilson, Symbols in Art (Londres: Thames and Hudson, 2020), pág. 6. 
7 Aunque se llama poco la atención sobre ella, la figura femenina de Çatalhöyük da a luz mediante la unificación de 
dos pilares paralelos (véase J.-D. Forest, “Çatal Höyük et son décor: pour le déchiffrement d’un code symbolique”, 
en Anatolia Antiqua, n° 2 (1993), pág. 7), mientras que (esto es significativo desde el punto de vista simbológico) 
hay líneas paralelas que son recurrentes en sus pinturas murales. Una vez más, para una presentación más detallada, 
véase Cédric Bodet, “Deciphering Göbekli Tepe”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

73 

simbólicas,8 particularmente a los depredadores, las serpientes, los pájaros (que tienen, pro-
bablemente, una función de psicopompo), bucráneos, estatuas antropomórficas o estelas pe-
riféricas más pequeñas. El ordenamiento de estas composiciones simbólicas, así como su 
repetición, son faltos, sin duda, de arbitrariedad, y deben corresponder a un sistema lógico 
predefinido que transmite un mensaje particular para ser descifrado.9 

 

 
Figura 2. Distribución de los yacimientos arqueológicos del Neolítico en los que se ha identificado simbo-
lismo dualista.10 

 

El mensaje que contienen estas estructuras, junto con el hecho de que nada indica que estas 
soportaran nada,11 constituye la razón por la cual aquí prefiero usar la palabra “estela” en 
lugar de la palabra “pilar”, que es la que se usa generalmente en la literatura sobre el tema. 
Siguiendo el mismo tren de pensamiento, he de decir que el término “templo” estaría mal 
concebido si se lo usa para designar estas estructuras, pues las ceremonias que allí tenían 

 
8 J. L. Henderson, “Ancient Myths and Modern Man”, en C. G. Jung (ed.), Man and his Symbols (Londres: Dell, 
1964), págs. 95-155. 
9 Stordeur, “Symbole at Imaginaire”, pág. 32; A. Testart, “Deux modelés du rapport entre l’homme et l’animal dans 
les systèmes de représentations”, en Études Rurales, vol. 107, n° 8 (1987), págs. 171-193. 
10 Véase Bodet, “Decyphering Göbekly Tepe”. 
11 C. Jeunesse, “Elite House or Specialized Buildings?”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera 
(eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), págs. 53-56. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

74 

lugar no implicaban, probablemente, un “culto a deidades”,12 que solo surge cuando se lo 
requiere para una unificación ideológica de grandes congregaciones urbanas durante los ho-
rizontes,ii mucho más tardíos, de el-Obeid y Uruk.13 

Aunque se lo menciona rara vez o de manera muy breve,14 el desciframiento de este mensaje 
simbólico fue iniciado con éxito hará cerca de tres décadas por Jean-Daniel Forest,15 que nos 
ofrece cimientos sólidos sobre los cuales nuestras siguientes elaboraciones deberán proseguir. 

Situada siempre en el centro, se sospecha que la composición de elementos gemelos simbo-
liza la más alta esfera de la ideología neolítica. Es un símbolo simple con el cual los investi-
gadores tienen que lidiar desde el inicio de sus investigaciones para así reconstruir 
pacientemente el significado que puede tener esta en el contexto de su estructura social.16 
Una precondición de estas investigaciones será no subestimar la capacidad de las comunida-
des más tempranas para expresarse sobre temas abstractos mediante símbolos que les corres-
pondan. 

Un símbolo es un significante que transmite un significado. Al repetirse una y otra vez en 
lugares dedicados a asuntos comunitarios, el significado en cuestión debe ser, de hecho, bas-
tante significativo para la comunidad. Este elemento solo puede ser descrito, por ahora, como 
un símbolo de la simetría, pero tiene sentido solo dentro de un sistema de pensamiento (una 
ideología) que se derive de un contexto social que le corresponda.17 Desconectado de este 
contexto, el símbolo pierde su sentido. Esto implica que, para descifrar el símbolo simétrico, 
primero habrá que reconstruir el contexto social, al menos en sus grandes rasgos. 

Esta coherencia social es una base indispensable con la cual empezar, pero sin una referencia 
intermedia, sin una piedra de Rosetta que introduzca un significado en la estructura, la tarea 
del desciframiento acabará siéndole dejada a elucubraciones vacías.18 Casualmente, para el 
asunto que nos convoca, existe una referencia. Esta no corresponde a un elemento iconográ-
fico similar sino a un concepto abstracto, y la correspondencia parece tan plausible tanto 
como parece ser compatible la analogía como para que no la consideremos. 

 

 

 
12 A. Testart, Des dons et des dieux (París: Errance, 2006). 
13 J.-D. Forest, Mésopotamie, l’apparition de l’Etat (París: Editions Paris-Méditerranée, 1996). 
14 M. Voigt, “Çatalhöyük in Context: Ritual at Early Neolithic Sites in Central and Eastern Turkey”, en I. Kuijt (ed.), 
Life in Neolithic Farming Communities’ Social Organization, Identity, and Differentiation (Nueva York: Kluwer, 
2002), págs. 253-293; para una excepción significativa a esta regla, véase R. Matthews, The Archaeology of Ancient 
Mesopotamia. Theories and Approaches (Londres: Routledge, 2003). 
15 Forest, “Çatal Höyük et son décor”. 
16 É. Durkheim, Les règles de la méthode sociologique (París: Presse Universitaire de France, 1937). 
17 Yakar, “Language of Symbols”, pág. 111. 
18 D. Schmandt-Besserat, “Preface and Acknowledgments”, en D. Schmandt-Besserat (ed.), Symbols at ‘Ain Ghazal 
– Ain Ghazal Excavation Reports (Berlín: Ex Oriente, 2013), págs. xxv-xxvi. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

75 

El dualismo como un principio prehistórico 

 

En su origen, esta investigación fue inspirada por el meticuloso análisis llevado a cabo por 
Alain Testart19 de lo que él llama sociedades “comunistas primigenias”.iii Estas corresponden 
a una forma prístina de cazadores-recolectores, previa al advenimiento del arco y la flecha. 
Este largo amanecer paleolítico de la humanidad parece ser accesible, aunque con mucha 
precaución, mediante la abundante documentación etnográfica de las sociedades aborígenes 
de Australia.20 Cualquier analogía llevada a cabo mediante la comparación del muy estrecho 
espectro tecnológico está condenada al fracaso, y aquí no se intentará en absoluto ningún tipo 
de comparación cultural; el único elemento considerado, debido a su naturaleza teórica y 
universal, será la estructura social. En este contexto, “universal” debe entenderse en el sen-
tido de que toda comunidad humana tiene necesariamente una economía, un sistema de pa-
rentesco, unas reglas, unas costumbres y una ideología: estas son las principales estructuras 
que nos importan aquí. Los aborígenes australianos son el único espejo sobreviviente de las 
sociedades de tipo pre-Mesolítico. Testart logró una reconstrucción teórica coherente y abar-
cadora de su estructura social, que, al menos por lo que sabemos a través de la arqueología, 
fue tan estable y duradera como el mismo periodo paleolítico. Pero la razón definitiva de por 
qué los aborígenes nos interesan es el hecho de que, junto con las sociedades neolíticas, estos 
parecen estimar claramente el dualismo como la piedra angular de su construcción ideológica, 
y solo una sociedad viva puede revelar su significado. 

Sin embargo, aquí va una advertencia: aquí no se trata simplemente de establecer “una cone-
xión entre dos sociedades enteramente distintas sobre la base de que usan símbolos simétricos 
en su ideología”, según la sospecha de un revisor de una versión previa de este artículo. 
Aunque hay una pequeña posibilidad de que el isomorfismo se relacione con algo completa-
mente distinto en los dos tipos de sociedades, el hecho es que el dualismo y la exogamia están 
extendidos en extremo (casi hasta el punto de la universalidad) a lo largo del registro etno-
gráfico, y hay una mayor posibilidad de que el isomorfismo del Neolítico sea una expresión 
retrasada del dualismo del Paleolítico. Además, a pesar de la comprensión moderna del dua-
lismo (“dos principios irreductibles y heterogéneos”: Britannica.com), los elementos de este 
deben entenderse aquí como totalmente complementarios entre sí en su oposición. Es esto lo 
que intentaré reportar. 

A los etnógrafos los ha sorprendido la extrema atención prestada al parentesco por parte de 
todas las sociedades tradicionales, en particular al respecto de un punto crítico: 21  estas 

 
19 A. Testart, Le communisme primitif I. Economie et idéologie (París: Maison des sciences et de l’homme, 1985). 
20 A. Testart, “Some Major Problems in the Social Anthropology of Hunter-Gatherers”, en Current Anthropology, 
vol. 29, n° 1 (1988), pág. 12. 
21 B. Spencer & F. J. Gillen, The Native Tribes of Central Australia (Londres: MacMillan, 1899); J. G. Frazer, Tote-
mism and Exogamy (Londres: MacMillan, 1910); A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres: 
MacMillan, 1904). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

76 

sociedades están divididas en varios subgrupos, al menos dos, que, para lograr la procreación, 
intercambian, con cada generación, parejas sexuales. Esta división social “artificial” está en 
la raíz de la exogamia (“casarse por fuera”), y es un principio absolutamente fundamental a 
partir del cual evolucionaron los sistemas sociales y de parentesco más tardíos.22 Una conse-
cuencia directa de esta ley es que, como dicen Robert S. Walker et al., “se infiere que los 
matrimonios arreglados [necesariamente entre parientes] se retrotraen al menos hasta las pri-
meras migraciones de humanos modernos hacia fuera de África”.23 

Los datos arqueológicos ofrecen una evidencia de dimensiones monumentales a favor de la 
idea de que este arreglo se perpetuó al menos hasta el Neolítico. 

Ciertamente, es sesgado y erróneo designar a una sociedad por medio de lo que no tiene 
(digamos, arcos y flechas). Lo que las sociedades de tipo paleolítico sí tienen, e incluso más 
que otros cazadores-recolectores posteriores, son relaciones de producción modeladas y ba-
sadas enteramente sobre un elaborado sistema de parentesco. En estas pequeñas e introverti-
das comunidades, “elementales” para usar el término de Claude Lévi-Strauss24 o “universales” 
si se usa el término de Alan Barnard,25 todos tienen, de alguna manera, alguna relación con 
todos los demás, y estas relaciones de parentesco o matrimonio dictan las modalidades de su 
interacción social en todas sus formas. La manera en que los individuos respetan, bromean, 
se evitan, dictan órdenes u obedecen, castigan, enseñan y aprenden, dan y reciben, llevan a 
cabo ceremonias (de iniciación, o ritos fúnebres) y, lo más importante, la manera en que se 
casan, están, así pues, prescritas predominantemente por el subgrupo al que pertenecen las 
personas que interactúan.26 

“La característica fundamental de la organización de […] las tribus australianas es la división 
de la tribu en dos grupos exógamos que se casan entre sí. Estas dos divisiones pueden estar 
subdivididas aún más, pero podemos reconocer su existencia anterior incluso cuando ya hay 
más de dos presentes”.27 Pese a que en ocasiones pueden encontrarse números impares (como 
resultado de disparidades inducidas históricamente), las sociedades “comunistas primigenias” 
están separadas, frecuentemente, en dos subgrupos paralelos o fratrias: en ocho subsecciones, 

 
22 S. Freud, Totem et Tabou (París: Points, 2010), págs. 39-53 y 255-256; C. Lévi-Strauss, Les structures élémen-
taires de la parenté (París: Mouton de Gruyter, 1967), págs. 80-97; Testart, Le communisme primitif y “Some Major 
Problems”. 
23 R. S. Walker, K. R. Hill, M. V. Flinn & R. M. Ellsworth, “Evolutionary History of Hunter-Gatherer Marriage Prac-
tices”, en PLoS ONE, vol. 6, n° 4 (2011), pág. 1. 
24 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires. 
25 A. Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization”, en African Studies, vol. 37, n° 1 (1978), págs. 69-71; A. 
Barnard, Hunters and Gatherers: What Can We Learn from Them (Hearing Others’ Voices) (Londres y Singapur: 
Balestier Press, 2020), págs. 50-53. 
26 B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society (Londres: Littlefield, Adam & Co., 1926); A. R. Radcliffe-
Brown, Structure and Function in Primitive Society (Londres: Cohen & West, 1952), págs. 90-104; J. Woodburn, 
“Egalitarian Societies”, en Man, n° 17 (1983), págs. 413-451; C. Ghasarian, Introduction à l’étude de la parenté 
(París: Seuil, 1996), págs. 152-159 y 185-197; Walker et al., “Evolutionary History”, pág. 2; N. Bird-David, “Where 
have all the kin gone? On hunter-gatherer sharing, kinship and scale”, en N. Lavi & D. E. Friesem (eds.), Towards a 
Broader View of Hunter-Gatherers Sharing (Cambridge: McDonald Institute, 2019), págs. 15-16. 
27 Spencer & Gillen, The Native Tribes, pág. 55. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

77 

cuatro subsecciones o, en el caso más prístino, en dos mitades (moieties).28 Así las cosas, 
generalmente se considera que el dualismo es la forma más original y pura de esta forma de 
organización social.29 Sin embargo, sin importar el número de subgrupos, esta pluralidad se 
reduce necesariamente, en términos conceptuales, al número dos, pues este es el número que 
encarna por excelencia el concepto de diferenciación,30  que hace posible el intercambio 
(igualitario). 

El dualismo es mucho más que un simple arreglo matrimonial. Estando articulado orgánica-
mente con el sistema económico, se refleja en la esfera simbólica: en el totemismo, en la 
mitología, en los rituales, etcétera.31 En la naturaleza, encuentra un medio de expresión obvio 
a través de oposiciones fijas como el día (el sol) y la noche (la luna), el invierno (frío y 
húmedo) y el verano (cálido y seco) y, más específicamente, en los machos y las hembras, 
cuya interdependencia es indispensable en la naturaleza para la perpetuación del ciclo de la 
vida y la muerte; todas estas oposiciones son vistas mediante su propia interdependencia. 

Esta fecunda oposición sexual fue hipotetizada por André Leroi-Gourhan, entre otros,32 para 
las sociedades del Paleolítico Superior, y por James Mellaart e Ian Hodder para las del Neo-
lítico.33 El dualismo también es el principio que está detrás de la famosa oposición entre el 
Yin (lo femenino, la tierra, la luna, el agua) y el Yang (lo masculino, el cielo, el sol, el fuego) 
de la tradición china. 34  Particiones simbólicas similares entre elementos fundamentales 
opuestos entre sí siguen estando presentes actualmente, por ejemplo, en la disposición de las 
casas bereberes del norte de África.35 En la misma vena, el filósofo Volkert Haas habla del 
concepto de separación, en épocas primigenias, del cosmos “indiferenciado” en dos conjun-
tos de elementos opuestos pero interdependientes, en particular de la oposición e interdepen-
dencia entre lo que está arriba, el cielo y lo masculino, y lo que está abajo, la tierra y lo 
femenino.36 Esta extendida diferenciación es personificada en héroes antitéticos, los gemelos 
o hermanos y hermanas de muchos mitos fundacionales alrededor del mundo.37 

 
28 Barnard, Hunters and Gatherers, pág. 52. 
29 M. Cook, A Brief History of the Human Race (Londres: Granta Books, 2003), pág. 65; Freud, Totem et Tabou, 
págs. 50-51; A. Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur l’évolution de l’organisation sociale (Lille: 
Editions de la maison de science de l’homme, Université de Lille III, 1978), págs. 15-22; y Testart, Le communisme 
primitif, págs. 478-479. 
30 R. Girard, La violence et le sacré (París: Hachette, 1972), págs. 87-92. 
31 Testart, Le communism primitif, págs. 451-489. 
32 A. Leroi-Gourhan, Les religions de la préhistoire (París: Presses Universitaires de France, 1964), pág. 108; A. 
Testart, “Interprétation symbolique et interprétation religieuse en archéologie. Exemple du taureau à Çatal Höyük”, 
en Paléorient, vol. 32, n° 1 (2006), pág. 26. 
33 J. Mellaart, Çatal Höyük, a Neolithic Town in Anatolia (Londres: Thames & Hudson, 1967); sobre Hodder y Fo-
rest, véase Matthews, The Archaeology of Ancient Mesopotamia, pág. 46. 
34 M. Granet, La civilisation chinoise. La vie publique et la vie privée (París: La renaissance du livre, 1929), pág. 225. 
35 P. Bourdieu, Le sens pratique (París: Edition de minuit, 1980). 
36 N. Becker, O. Dietrich, T. Götzelt, Ç. Köksal-Schmidt, J. Notroff & K. Schmidt, “Materia-len zur Deutung der zen-
tralen Pfeilerpaate des Göbekli Tepe und weiterer Orte des ober-mesopotamischen Frühneolithikums”, en Zeitschrift 
für Orient-Archäologie, n° 5 (2012), pág. 30. 
37 Girard, La violence, págs. 247-248. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

78 

Entre los aborígenes australianos, esta interdependencia binaria se convierte en un principio 
omnipresente que abarca elementos inorgánicos, como las montañas, los depósitos de agua, 
las estrellas o los eventos meteorológicos, como las tormentas y los arcoíris. Así, el mundo 
entero se divide sistemáticamente en dos mitades separadas pero interdependientes, refle-
jando la sociedad misma, como es común que haga la ideología.38 Por tanto, el dualismo no 
aparece como un elemento cultural sino como un elemento estructural programado profun-
damente en la constitución de (¿todas?) las sociedades humanas tempranas. 

En comunicaciones personales, Barnard me dice que esta división dualista de la sociedad “es 
cierta para la Australia aborigen, pero no necesariamente para los cazadores-recolectores en 
general”. Este es un punto crucial, pues muestra la evolución cronológica y estructural que 
va de los “comunistas primigenios”, para los cuales solo hallamos representantes etnográfi-
cos en los aborígenes australianos, a otros cazadores-recolectores más tardíos como 
los !Kung San,iv en quienes las relaciones de producción parecen haber sido alteradas por 
cierto brote de individualización.39 Esta evolución explicaría la distinción entre el “sistema 
sociocéntrico” y el “sistema egocéntrico” establecida por Alan Barnard,40 así como la com-
pleta “correlación entre el sistema de categorización de los parientes como un todo y las 
reglas del matrimonio”41 que caracteriza a los australianos pero no se encuentra entre los 
pueblos San. Todo esto tiende a mostrar cómo el “comunismo primigenio” podría representar 
el trasfondo social genuino, caracterizado por una “ausencia de ambigüedad en la categori-
zación”,42 y de la cual es probable que se hayan derivado otros desarrollos posteriores. 

El periodo del Neolítico está entre estos desarrollos posteriores. Justo en el centro del reper-
torio simbólico desplegado en Göbekli Tepe, que a priori resulta misterioso, hay un par de 
losas paralelas gigantescas erguidas con majestuosidad, aparentemente transmitiendo un pos-
tulado abstracto.43 Parecen ser nada más y nada menos que una representación material de 
este esquema dualista universal. Esa es la hipótesis que exploraré en el presente artículo, 
tratando de entender en qué consiste realmente este dualismo. 

No hay que decir que los aborígenes australianos no tienen nada que ver con Göbekli Tepe, 
sino que es solo que estos y aquellos comparten una estructura social similar, abriendo así la 
puerta a una posible analogía que ahora deberá ser cuestionada. Hay que quitar de en medio 
un gran obstáculo: si bien el aspecto y la centralidad del principio “comunista primigenio”, 
por un lado, y del símbolo del Neolítico mesopotámico por el otro presentan un parecido 

 
38 Testart, Le communisme primitif, págs. 467-489. 
39 Testart, Le communisme primitif, págs. 56-60; A. Testart, “Game Sharing Systems and Kinship Systems among 
Hunter-Gatherers”, en Man, n° 22 (1987), págs. 287-304. 
40 A. Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization”, en African Studies, vol. 37, n° 1 (1978), pág. 77. 
41 Barnard, “Universal Systems”, pág. 75. 
42 Barnard, “Universal Systems”, pág. 75. 
43 Becker et al., “Materialen zur Deutung”, pág. 14. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

79 

intrigante, estas sociedades deben ser estructuralmente compatibles entre sí, o la presente 
analogía no funcionará. 

 

La analogía 

 

La ideología es un órgano social central que interactúa muy de cerca con las relaciones de 
producción,44 lo que implica que, para que la analogía sea aceptable, el modo de producción 
de las sociedades en cuestión debe ser comparable.45 Desde este punto de vista, los cazado-
res-recolectores primigenios se nos presentan como marcadamente distintos de los proto-
granjeros del Neolítico.46 Sin embargo, aquí debe considerarse una regla sociológica: si bien 
los cambios técnicos y económicos pueden difundirse rápidamente, las repercusiones que 
estos tienen sobre la ideología (y, consecuentemente, sobre el simbolismo) son siempre mu-
cho más demoradas. Este hecho está bien documentado en los estudios de los antropólogos 
sobre la aparición de la agricultura: “La gente puede aferrarse por generaciones a ideologías 
(modos de pensamiento) que reflejan el forrajeo, incluso cuando sus sistemas de producción 
han pasado ya por una transición”; “las relaciones de producción entre proto-agrícolas […] 
tienden a retener las estructuras de un habitus cazador-recolector”.47 

Aquí no debería ser vista una estructura ideológica dada como una construcción consciente 
y planeada sino más bien como algo parecido al habitus teorizado por Pierre Bourdieu,48 es 
decir, como un constructo que se forma continuamente por medio de una acumulación per-
petua de prácticas y experiencia. Así pues, es probable que la ideología de los primeros gran-
jeros les haya sido legada en muy alto grado por un trasfondo paleolítico, construido a lo 
largo de cientos de miles de años: así las cosas, Forest afirma que “en el caso del Neolítico 
pre-cerámica, la base analógica que hay que tomar en consideración es, naturalmente, el ‘co-
munismo primigenio’”.49 Esto implica que es probable que la gente del Neolítico poseyera 

 
44 A. Giddens, Capitalism and Modern Social Theory: an Analysis of the Writings of Marx, Durkheim and Max 
Weber (Cambridge: Cambridge University Press, 1971), pág. 42. 
45 En términos marxistas, “la recolección de alimentos (incluida la caza) es una forma de producción económica”: 
véase T. Ingold, Hunters, Pastoralists and Ranchers (Cambridge: Cambridge University Press, 1980), pág. 83. 
46 G. Willcox & D. Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing before Domestication during the Tenth Millennium cal. 
BC in Northern Syria”, en Antiquity, n° 86 (2012), pág. 112; E. Assouti & D. Q. Fuller, “A Contextual Approach to 
the Emergence of Agriculture in Southwest Asia: Reconstructing Early Neolithic Plant-Food Production”, en Current 
Anthropology, vol, 54, n° 3 (2013), pág. 308. 
47 A. Barnard, “From Mesolithic to Neolithic Modes of Thought”, en A. Whittle & V. Cummings (eds.), Going Over. 
The Mesolithic-Neolithic Transition in North-West Europe (Oxford: Oxford University Press, 2007), págs. 8 y 14, 
citado por Assouti y Fuller, “A Contextual Approach”, pág. 300. 
48 Bourdieu, Le sens pratique. 
49 J.-D. Forest, “Le processus de néolithisation proche-oriental: pour une archéologie sans frontières”, en Syria, n° 
83 (2006), pág. 126. [Nota del traductor: véase la nota del traductor ii]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

80 

una cosmogonía organizada alrededor de alguna forma de totemismo, animismo o chama-
nismo.50 

A partir de allí, es difícil apoyar la idea de que la gente del Neolítico empezó a cultivar ce-
reales porque había empezado (¿por qué?) a concebir de manera diferente (¿cómo?) su rela-
ción con las deidades (¿las hay?). Aquí es donde el famoso modelo de Jacques Cauvin51 
resulta problemático, y esta es la razón de que la cadena de efectos causales que estamos 
construyendo pueda beneficiarse si la reversamos.52 

 

El “ámbito intermedio” del Paleolítico 

 

La idea de que la ideología dualista podría estar presente en el simbolismo del Neolítico como 
continuación de una tradición más antigua ganaría mucho más peso si esta ideología pudiera 
encontrarse directamente en el propio periodo del Paleolítico. Como mencioné antes, Leroi-
Gourhan señaló esta dicotomía recíproca en las pinturas rupestres franco-cantábricas, en par-
ticular las de Lascaux.53 Su supone que los animales con cuernos (ubicados en partes protu-
berantes de los muros de la caverna) representan una abstracción masculina,54 mientras que 
los animales sin cuernos (los caballos, ubicados en espacios cóncavos) representan una abs-
tracción femenina, y que su interacción lleva a la fertilidad. Además, estas imágenes están 
pintadas en la mayor profundidad de las cavernas, símbolo obvio de la vagina y el vientre de 
la Madre Tierra, lugar en que no solo los humanos sino todas las formas orgánicas vienen a 
la vida. “La tierra habría sido considerada como la fuente de todos los elementos de la vida”, 
escribe Jak Yakar, especificando que semejantes “rituales comunitarios relacionados con la 
fertilidad pueden haber tenido su origen en el periodo anterior a que la siembra se convirtiera 
en la principal actividad económica de subsistencia”.55 Dimitrij Mlekuž Vrhovnik dice ade-
más que una caverna es “a un mismo tiempo útero y tumba”,56 lo que casaría con la idea, 
mencionada anteriormente, de que se concebía la vida como si tuviera lugar en un ciclo eterno 

 
50 D. Lewis-Williams, The Mind in the Cave. Consciousness and the Origins of Art (Londres: Thames & Hudson, 
2002), pág. 132; D. Bischoff, “Symbolic Worlds of Central and Southeast Anatolia in the Neolithic”, en F. Gérard & 
L. Thissen (eds.), The Neolithic of Central Anatolia (Estambul: Ege Yayınları, 2002), pág. 237; Yakar, “Language of 
Symbols”, pág. 112. 
51 J. Cauvin, Naissance des divinités, Naissance de l’agriculture (París: Flammarion, 1997). 
52 A. Testart, “Révolution, révélations ou évolution sociale. A propos du livre de Jacques Cauvin, Naissance des divi-
nités, naissance de l’agriculture”, en Les nouvelles de l’archéologie, n° 72 (1998), pág. 27. 
53 Leroi-Gourhan, Les religions. 
54 Los cuernos constituyen un símbolo obviamente falomórfico. Véase S. Hansen, “Phallomorphic Antler Tools”, en 
B. Hellwing, T. Aliyev, B. Lyonnet, F. Gu-liyev, S. Hansen & G. Mirtskhulava (eds.), The Kura Projects: New Re-
search on the Later Prehistory of the Southern Caucasus (Berlín: Dietrich Reiner Verlag, 2017), págs. 269-271. 
55 Yakar, “Language of Symbols”, págs. 111-112. 
56 D. Mlekuž Vrhovnik, “Approaching Weird: Psychoanalysis and Archaeology of Caves”, en Accademia Letters, n° 
190 (2021), pág. 3. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

81 

en que la muerte era el opuesto inevitable.57 Jean-Loïc Le Quellec llega a la misma conclu-
sión después de sus estudios abarcadores sobre mitos antiguos de todo el mundo, en que los 
humanos y los animales emergen de un hueco en el suelo, haciendo así de lo subterráneo a 
un mismo tiempo el lugar en que la vida se origina y al que los difuntos vuelven.58 Las pin-
turas rupestres parecen, pues, haber puesto en acción, mediante su simbología, el “principio 
estructurante [de] la vitalidad [la fecundidad, la fuerza de vida]”,59 lo que se parece tremen-
damente al “dao” de los chinos.60 

Sin embargo, si bien están incluidas todas las formas de vida, es ciertamente la comunidad 
la que se vislumbra primeramente en el principio de la fertilidad. 

 

 
Figura 3. Composición posiblemente dualista en la caverna neandertal de Bruniquel. © Xavier Muth – 
Get in Situ, Archéotransfert – SHS-3D, base photogrammétrique 3D Pascal Mora, cortesía de J. Jaubert.61 

 
El principio dualista parece también haber sido conocido por los neandertales (véase figura 
3): la composición simbólica encontrada al fondo de la caverna de Bruniquel62 representa 

 
57 C. Gibson, How to Read Symbols. A Crash Course in the Meaning of Symbols in Art (Londres: Herbert Press, 
2009), pág. 23. 
58 J.-L. Le Quellec, “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L’exemple des récits anth-ropogoniques”, en Com-
ptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, n° 1 (2015), págs. 235-266. 
59 M. Verhoeven, “Ritual and Ideology in the Pre-Pottery Neolithic B of the Levant and Southeast Anatolia”, en Cam-
bridge Archaeological Journal, vol, 12, n° 2 (2002), pág. 244. 
60 Granet, La civilisation chinoise, pág. 293. 
61 Jacques Jaubert, Sophie Verheyden, Dominique Genty, Michel Soulier, Hai Cheng, Dominique Blamart, Christian 
Burlet, Hubert Camus, Serge Delaby, Damien Deldicque, R. La-wrence Edwards, Catherine Ferrier, François La-
crampe-Cuyaubère, François Lévêque, Frédéric Maksud, Pascal Mora, Xavier Muth, Édouard Régnier, Jean-Noël 
Rouzaus & Frédéric Santos, “Early Neanderthal Constructions Deep in Bruniquel Cave in Southwes-tern France”, 
en Nature, n° 534 (2016), págs. 111-114. 
62 Jaubert et al., “Early Neanderthal Constructions”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

82 

dos pilas de estalagmitas (otro símbolo falomórfico) dispuestas en un círculo (una forma 
conectada frecuentemente al vientre materno y a la fertilidad),63 lo que hace de la composi-
ción una muy similar a la del círculo que rodea las estelas gemelas de Göbekli Tepe III (fi-
guras 2 y 3). Ya que no puede establecerse ninguna conexión cultural en absoluto entre estas 
culturas, semejante similitud, una vez más, puede tener sentido solo si comprende el dualismo 
y la exogamia como principios extremadamente extendidos entre los humanos tempranos.64 

Debido a que las especies animales pintadas en las cavernas del Paleolítico están representa-
das como grupos aislados, Testart las ve como tótems.65 Su análisis se basa en la identifica-
ción, sobre todo por parte de James George Frazer y Alfred William Howitt (que fueron, 
además, las principales fuentes antropológicas de Sigmund Freud al escribir este su famoso 
Tótem y tabú),66 de una fuerte correlación entre el totemismo y la exogamia. Los tótems son 
especies naturales (de animales, a veces de plantas) que representan un subgrupo social es-
pecífico, como si se convocara al mundo natural, clasificado por especies, para que clasifique 
naturalmente a la comunidad en varios grupos separados. Tanto Leroi-Gourhan como Testart 
consideran, pues, que las sociedades del Paleolítico conocían probablemente alguna forma 
de “clasificación”, en el sentido en que usa Lewis Henry Morgan el término,67 de manera que 
esta clasificación permita asegurar la práctica de la exogamia. Además, como vimos, toda 
clasificación vuelve en definitiva y se resume teóricamente como una división binaria, y por 
tanto como un dualismo. 

En ausencia de escritura, ¿cómo puede la gente expresar aquello que más le importa, es decir, 
la sociedad (masculina), el principio generativo (femenino) y la exogamia, sino mediante el 
uso de elementos con características fácilmente identificables, como, respectivamente, el 
cuerno, el círculo y las formas isomórficas? 

Es digno de resaltar el hecho de que los primeros antropólogos de todos los confines del 
mundo, como Morgan en Norteamérica, Marcel Granet en China, Spencer y Gillen en Aus-
tralia, Marshall Sahlins en Oceanía, Claude Meillassoux en África o Marcel Mauss y Bronis-
law Malinowski en Melanesia, reconocieron prácticas relacionadas con la exogamia entre 
clanes, el matrimonio entre primos cruzadosv o las estructuras “clasificatorias” para describir 
la organización interna de las sociedades pre-estatales, un tipo de organización del parentesco 
muy distinta a la del tipo “complejo” occidental (en que el matrimonio se practica con el 

 
63 Esta es una forma que se asocia frecuentemente con le vientre materno y con la fertilidad; véase E. J. Haland, Greek 
Festivals, Modern and Ancient. A Comparison of Female and Male Values (Cambridge: Cambridge Scholars Publis-
hing, 2017), pág. 166. 
64 Freud, Totem et Tabou. 
65 Testart, Le communisme primitif, págs. 276-290; A. Testart, Avant l’histoire. L’évolution des sociétés humaines de 
Lascaux à Carnac (París: Gallimard, 2012), págs. 254-267. 
66 Frazer, Totemism and Exogamy; A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres: MacMillan, 
1904). 
67 L. H. Morgan, Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Family (Washington: Smithsonian Institution, 
1871); véase también Radcliffe-Brown, Structure and Function, págs. 98-103, y M. Bloch, Marxism and Anthropo-
logy, a History of Relationship (Oxford: Oxford Univer-sity Press, 1983), págs. 8-13. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

83 

mundo externo, opuesto a los sistemas de matrimonio cerrado y “elemental”, para usar la 
terminología de Lévi-Strauss). Esta abarcadora clasificación dualista aparece como el prin-
cipio de acuerdo con el cual las sociedades humanas tempranas lidiaban con la distribución 
de las parejas sexuales para asegurar así su propia perpetuación. Por tanto, no hay nada sor-
prendente en el hallazgo de este principio hasta el Neolítico, antes de que el sistema agrícola 
doméstico la alterara profundamente (véase más adelante). 

En el pensamiento occidental, parece seguir latente un reflejo etnográfico que considerar las 
sociedades pre-estatales como si estas no estuvieran familiarizadas con formas elaboradas de 
conceptualización.68 La etnografía de las sociedades de cazadores-recolectores sugiere pro-
fusamente lo contrario.69 Desarrollar una reflexión sobre el mundo simbólico del Paleolítico 
está muy por fuera de lo que busca cobijar este artículo, pero era esencial mostrar que el 
sistema dualista del Neolítico es un descendiente natural de un antecedente ideológico mucho 
más antiguo y complejo.70 Ahora, estamos listos para investigar con más precisión de qué se 
trata este “esquema dualista”. 

 

La estructura social de los “comunistas primigenios”  
y su persistencia en el Neolítico temprano 

 

Las relaciones de producción 

 

Según el análisis que propuso Testart para al menos algunas tribus australianas matrilineales  
(en el suroriente de Australia, especialmente),71 no se supone que el cazador coma de la presa 
que él mismo ha matado, sino que debe entregarla a la comunidad. “Por ejemplo, en el su-
roccidente de Victoria, se dice que el cazador no recibe nada, y que sus hermanos son tratados 
de la misma manera”.72 Esta es la oposición básica que el autor establece entre los “comu-
nistas primigenios” y los cazadores más tardíos, que usualmente distribuyen su presa de 
acuerdo con un patrón que “no deja lugar a duda acerca de los vínculos cercanos de parentela 
de aquel que comparte”.73 En efecto, “en una sociedad cazadora, la posesión de una presa 
asesinada confiere no el derecho a consumirla sino el privilegio de llevar a cabo su 

 
68 I. I. Asouzu, Ibuanyidanda: New Complementary Ontology: Beyond World-Immanentism, Ethnocentric Reduc-
tion and Impositions (Zúrich: LIT Verlag, 2007), pág. 192. 
69 Barnard, Hunters and Gatherers. 
70 Verhoeven, “Ritual and Ideology”, pág. 84. 
71 Testart, Le communisme primitif. 
72 Howitt, The Native Tribes, pág. 765, citado en Testart, “Game Sharing Systems”, pág. 296. 
73 Bird-David, “Where?”, págs. 17-19. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

84 

distribución”.74 Entonces, ¿quién se apropia de la presa entre los “comunistas primigenios”? 
Usualmente son los individuos que pertenecen al grupo social opuesto al del cazador.75 Según 
el “sistema clasificatorio” de Morgan,76 estos grupos están definidos por filiación y por sus 
generaciones, de manera que agrupen a todos los hermanos en una misma clase.77 Debido a 
la exogamia, la mitad opuesta es aquella en la que el cazador encontrará su cónyuge. Así pues, 
su presa irá a parar en manos de los padres de su cónyuge: 

Entre los Ngatatjara, los suegros toman primero y los hermanos toman de últimos. […] Entre 
los Maljangaba de Nueva Gales del Sur, la tribu se divide en mitades matrilineales, y un 
hombre recibe muy poca carne de su familia materna porque estos pertenecen al mismo grupo 
de parientes que él. Este mismo recibirá mucho más de su padre, pues su padre no hace parte 
de su parentela materna.78 

Habrá tantas reglas como hay sociedades, pero es significativo que, entre los cazadores-re-
colectores, si el reparto de la carne se hace de acuerdo con el sistema de parentesco, es parti-
cularmente el grupo de los no-productores el que se apropia generalmente del producto entre 
los “comunistas primigenios”. En general, el productor nunca es el consumidor, y el consu-
midor nunca es el productor.79 Debido a que la regla aplica a todos los cazadores, este recibirá 
siempre, en algún momento, su parte, y si bien llega a negársele la producción al productor, 
la regla termina siendo beneficiosa para la sociedad en su conjunto. La reciprocidad como 
regla en las economías tradicionales es también bien conocida en la etnografía de Melanesia 
y de otros lugares,80 pero es en Australia donde este método de intercambio parece tener su 
forma más igualitaria. Así pues, se ha identificado la cooperación interna, abarcadora e igua-
litaria como el modo de producción dominante.81 

La universalidad de esta norma puede cuestionarse para los primeros estadios de la humani-
dad, pero el paradigma general parece ser que la acción de compartir sigue el patrón impuesto 
por la división de parentescos al interior del cuerpo social.82 Este hecho podría ayudar a arro-
jar luz sobre varios rastros arqueológicos específicos. Por ejemplo, puede inferirse que hubo 
intercambio de alimentos a partir de datos arqueológicos de este tipo en los yacimientos ar-
queológicos PPNA (Neolítico Pre-Cerámica A) del norte del Levante, donde se presume que 

 
74 Ingold, Hunters…, pág. 158, citando a J. H. Dowling, “Individual Ownership and the Sharing of Game in Hunting 
Societies”, en American Antropologist, n° 70 (1968), pág. 505. 
75 Testart, “Some Major Problems”, pág. 10. 
76 Morgan, Systems of Consaguinity. 
77 Véase Radcliffe-Brown, Structure and Function. 
78 Testart, “Game Sharing Systems”, pág. 296; en apoyo de este fragmento, Testart cita a J. Beckett, “Marriage, Cir-
cumcision and Avoidance among the Maljangaba of Northwest New South Wales”, en Mankind, n° 6 (1967), págs. 
456-464. 
79 Testart, “Game Sharing Systems”, pág. 294. 
80 Sobre Melanesia, véase Malinowski, Crime and Custom, pág. 33, y M. Mauss, Essai sur le don. Forme et raison 
de l’echange dans les sociétés primitives (París: Presses Universitaires de France, 1924); para una revisión de este 
mismo fenómeno en otros lugares, véase Barnard, Hunters and Gatherers, pág. 31. 
81 Testart, Le communisme primitif, págs. 115 y 169. 
82 John D. Speth, The Paleoanthropology and Archaeology of Big-Game Hunting. Protein, Fat or Politics (Nueva 
York: Springer, 2010), pág. xviii. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

85 

que los granos cosechados se guardaban en edificaciones comunitarias,83 divididas de forma 
más o menos simétrica entre dos partes iguales a los lados del eje del edificio.84 Aunque esto 
no es más que especulación del autor, puede ser que la división simétrica del granero de esa 
villa haya sido hecha para asuntos de intercambio con arreglo a la división de las parentelas 
de la comunidad (con cada subgrupo produciendo y almacenando para el consumo del otro). 
El sentido de esta división excede simplemente los asuntos económicos. En Faynan, en el sur 
del Levante, los edificios comunales se caracterizan por “una simetría general en la estructura 
que rodea el eje, formada por un canal profundo”.85 En ocasiones, esta división, en que las 
partes se complementan entre sí, ha sido identificada al nivel del yacimiento arqueológico 
entero: “el pequeño asentamiento de Qermez Dere fue establecido en dos mitades contrasta-
das entre sí, que tenían funciones complementarias. A lo largo de su existencia, el asenta-
miento sufrió varias reformas, pero siempre manteniendo la forma de dos mitades 
complementarias”.86 Dejando de lado el caso de Aşıklı, atravesada por una calle que la di-
vide87 en partes cuya simetría no es tan clara, Hodder identificó este mismo arreglo en Çatal-
höyük, con “una canal larga que la atraviesa por la mitad y la divide en dos colinas. El túmulo 
parece haberse desarrollado en dos mitades, una al norte y la otra al sur […]. Adicionalmente, 
hemos encontrado algunas diferencias en la composición genética de los humanos enterrados 
en cada una de las dos mitades”.88 Por último, discutamos la posición de Ulf-Dietrich Schoop, 
al referirse a las “líneas de casas paralelas, ubicadas una frente a la otra” en el asentamiento 
de Hacılar y en otros yacimientos arqueológicos del Neolítico tardío de la región occidental 
de Anatolia, dice del Neolítico tardío, es decir, de la época en que emergió el sistema agrícola, 
que “esto hace recordar la organización social que los etnógrafos conocen como el ‘sistema 
de mitades’, en el que una comunidad se ve a sí misma como si consistiera de dos mitades 
competitivas.89 No deseo elaborar esta hipótesis, pues el estado de la investigación obligaría 

 
83 D. Stordeur, “Jerf el Ahmar et l’émergence du Néolithique au Proche Orient (Haute et Moyenne valée de l’Euph-
rate)”, en J. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithique à la Protohistoire (París: Errance, 2003), pág. 3; Stordeur, 
“Symbole et Imaginaire”, pág. 20;  D. Stordeur, “Les villages et l’organisation des groups au Néolithique précérami-
que A. L’exemple de Jerf el-Ahmar, Syrie du nord”, en J. L. Fenollos (ed.), Du village Néolithique à la ville Syro-
Mésopotamienne (Ferrol: Universidad da Coruña & Sociedad Luso-Gallega de Estudios Mesopotámicos, 2012), 
págs. 35-54. 
84 D. Stordeur, M. Brenet, G. der Aprahamian & J. C. Roux, “Les bâtiments communautaires de Jerf el-Ahmar et 
Mureybet horizon PPNA (Syrie)”, en Paléorient, vol. 26, n° 1 (2001), págs. 32-33, fig. 5/1. 
85 S. J. Mithen, B. Finlayson, S. Smith, E. Jenkins, M. Najjar & D. Maricević, “An 11600 year-old Communal Struc-
ture from the Neolithic of Southern Jordan”, en Antiquity, n° 85 (2011), pág. 354. 
86 T. Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning & M. Chazan (eds.), 
Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the Late Prehistoric Near East (Berlín: Ex 
Oriente, 2006), pág. 16. 
87 M. Özbaşaran, G. Duru, N. Kayacan, B. Erdoğu & H. Buitenhuis, “Aşıklı (and) Musular the 8th Millennium cal BC 
Satellite site of Aşıklı”, en M. Özdoğan, N. Başgelen & P. Kuniholm (eds.), Neolithic in Central Turkey. New Exca-
vations and New Research (Estambul: Central Turkey Archaeology and Art Publications, 2012), pág. 140. 
88 I. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’ in the Middle East”, 
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: 
Oxbow, 2020), pág. 304. 
89 Veremos que esta división, al menos en este estadio de la humanidad, no es en absoluto competitiva; de hecho, es 
todo lo contrario. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

86 

a hacer esta reflexión agarrándose de muy frágiles indicios”.90 Puede parecer que esta pre-
caución es sabia desde el punto de vista académico, pero puede sostenerse que esos indicios 
frágiles de los que estamos agarrándonos son nada más y nada menos que las raíces mismas 
de la ideología prehistórica. 

En el periodo PPNB que sigue, en Çayönü. Puede detectarse un lento cambio en que la apa-
rición los graneros anexos a cada casa a partir de la fase de los edificios en forma de parrillavi 
en adelante indica “que el énfasis económico pudo haber girado de la producción y el con-
sumo de la comunidad en su conjunto a la producción y el consumo de la familia”.91 En 
efecto, esta reorganización parece reflejar una lenta tendencia hacia la autonomía económica 
y marital de los linajes, siguiendo “una segmentación y separación de componentes balan-
ceados estructurados en relaciones de los unos con los otros”.92 Posiblemente, este mismo 
cambio llevó, en el Çatalhöyuk del Neolítico tardío, al surgimiento de “la casa como una 
unidad social histórica y genealógica”93 basada en una línea de ancestros. Este desarrollo del 
Neolítico tardío, con su fisión de la unidad social en familias autónomas, nos permite ver el 
cambio y el contraste entre esta fase posterior y la unidad social anterior, organizada en un 
patrón cerrado y recíproco que, hipotetizamos, era aún bastante fuerte durante la fase más 
temprana del Neolítico. 

Esta evolución económica parece también encontrar evidencia en la genética de la comida 
silvestre. El material vegetal del PPNA, aunque permite el manejo humano, sigue sin tener 
la morfología de los vegetales domesticados. La ulterior domesticación física de las fuentes 
de alimento, que incluiría eventualmente la domesticación de los animales, implica que este 
modo de producción ocasionalmente agrario del PPNA sufrió, hablando en términos relativos, 
un aumento en la intensidad durante el PPNB.94 Esta tendencia casa bien con la idea de una 
producción comunal débil durante el PPNA que se va intensificando gradualmente a lo largo 
del PPNB hasta alcanzar la fragmentación respecto a los intereses específicos de cada linaje 
durante el PN (Neolítico Cerámico)vii, particularmente en lo que atañe a la constitución de 
las dotes o precios de novias, establecidos en animales de pastoreo; se sospecha que estas 

 
90 Agradezco a Çiler Çiringiloğlu por haberme llamado la atención sobre este pasaje. Véase U.-D. Schoop, “The Late 
Escape of the Neolithic from the Central Anatolian Plain”, en C. Lichter (ed.), How Did Farming Reach Europe? 
Anatolian-European Relations from the Second Half of the 7th through the First Half of the 6th Millennium cal BC 
(Estambul: Veröffentlichungen des Deutschen Archäologischen Instituts Istanbul, 2005), pág. 49. 
91 J. Yakar, “Defining Social Complexity in Anatolian Communities of Hunter-Gatherer Cultivators”, en M. Özdogan, 
H. Hauptmann & N. Başgelen (eds.), Köyden kente. Yakındoğuda ilk yerleşimler 2/ From Village to Cities. Early 
Villages in the Near East 2 (Estambul: Arkeoloji Sanat Yayınları, 2003), pág. 442. 
92 I. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’ in the Middle East”, 
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: 
Oxbow, 2020), págs. 49-51. 
93 I. Kuijt, “Material Geographies of House Societies: Reconsidering Neolithic Çatalhöyük, Turkey”, en Cambridge 
Archaeological Journal, vol. 28, n° 4 (2018), pág- 584. Véase también el resto del alegato en este mismo artículo. 
94 M. A. Zeder, “The Origins of Agriculture in the Near East”, en Current Anthropology, vol. 52, n° 4 (2011), pág. 
230; Willcox y Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing”, pág. 112; Assouti y Fuller, “A Contextual Approach”, pág. 
329. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

87 

dotes existían en otros lugares a partir de periodos más tardíos.95 Esta evolución morfológica 
de los recursos permite hacer énfasis, una vez más mediante contraste, sobre el hecho de que 
la forma económica que consiste en el intercambio ocasional, recíproco e igualitario de los 
alimentos caracteriza a los grupos de las fases más tempranas del Neolítico. 

 

Las relaciones de reproducción 

 

La reciprocidad económica parece reflejar los patrones matrimoniales. Entre los cazadores-
recolectores, “es común que las prescripciones matrimoniales involucren el matrimonio entre 
primos cruzados reales o por virtud de la clasificación, y que involucren […] el intercambio 
entre dos linajes de familias”.96 Los “primos cruzados” son los hijos de un hermano y una 
hermana; debido a que la filiación social viene de un lado, ya sea el paternal o el maternal, 
los primos cruzados pertenecen necesariamente a clases distintas, y se espera de ellos que se 
casen. Este es solo un ejemplo diciente. Hay muchos más tipos de alianzas matrimoniales 
posibles entre muchos otros subgrupos, pero el principio fundacional exogámico permanece 
incambiado en todos los lugares: el cazador no “consume” a su hermana, sino que “consume” 
a la hermana de un cazador de la mitad opuesta (de allí la famosa frase sobre el “intercambio 
de hermanas”). 

Se piensa con frecuencia que el emparejamiento de familiares cercanos fue prohibido para 
reducir las complicaciones biológicas que proceden del apareamiento consanguíneo, pero no 
hay ninguna diferencia genética entre un primo cruzado (una pareja sexual prescrita) y un 
primo paralelo (una pareja sexual proscrita). El asunto clave de esta distribución es que la 
sana circulación de parejas sexuales implica no solo la existencia de grupos separados (al 
menos dos) sino también la reciprocidad entre estos grupos. Es obvio que esta división social 
no está motivada por la emulación ni por la rivalidad, sino, muy al contrario, por el bienestar 
de la sociedad. “De un matrimonio exogámico, resulta un beneficio social […]. La ley de la 
exogamia es omnipresente […] Esta es el arquetipo de todas las demás manifestaciones que 
están en la base de la reciprocidad; provee la norma fundamental e inmutable que asegura la 
existencia del grupo en tanto que grupo”.97 El intercambio y la clasificación social que lo 
permite aparecen una vez más, de manera definitiva, como modos de (re)producción. La es-
trecha correspondencia infraestructural entre el sistema de parentesco y la economía parece 
fortalecer el rol fundamental que juegan la reciprocidad y el dualismo en la ideología.98 

 
95 Véase C. Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites in the Anatolian Euphrates basin? A Socio-archaeological 
approach to the marital structure of early farming societies”, en Arkhaia Anatolika, n° 2 (2019), págs. 21-50. 
96 Walker et al., “Evolutionary History”, pág. 4. 
97 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, pág. 551.  
98 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, págs. 48-170; Bloch, Marxism and Anthropology, págs. 9-10. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

88 

Con respecto al asunto de la manera en que se reflejan estos principios en la arqueología, 
puede señalarse que se sospecha que la subdivisión interna de las comunidades del Neolítico 
Pre-Cerámica A puede haber hallado su continuidad en el sitio arqueológico de Çayönü 
PPNB (Neolítico Pre-Cerámica B), en el cual existe la posibilidad de que los dos edificios 
grandes ubicados al norte de la plaza se hayan destinado a dar vivienda a los ancianos de 
cada una de las mitades del grupo. Otro indicio contemporáneo se encuentra en Nevalı Çori, 
donde hay “dos grupos de casas con distinta orientación […] que pueden haber pertenecido 
a dos grupos de familias con diferente linaje”,99 es decir, a dos grupos de los que cabe esperar 
que estén relacionados mediante matrimonios entrelazados permanentemente. Cualquiera 
que sea el caso, todas las sociedades de cazadores-recolectores parecen conocer una u otra 
forma de clasificación del parentesco:100 no parece haber ninguna razón viable por la cual no 
debamos esperar un sistema similar de intercambio recíproco de parejas sexuales entre las 
comunidades del Neolítico. Esta puede ser la afirmación que tratan de hacer estas estelas 
gemelas en voz alta. 

 

Totemismo 

 

Parece ser común que haya alguna forma de totemismo entre las comunidades de cazadores-
recolectores, aunque la ausencia de este entre lo San muestra que el totemismo no es univer-
sal.101 No obstante, muchos de los especialistas citados por Freud, particularmente Frazer,102 
pensaban que este debió estar bastante extendido en un estadio original de la humanidad que 
correspondería al “comunismo primigenio”. Una vez más, no hay, a priori, razón alguna para 
excluir la posibilidad de su presencia en el Neolítico, según el fuerte indicio que representa 
la composición de las estelas gemelas. El tótem es una especie natural, usualmente un animal, 
que se considera como ancestro de un clan o tribu. Los individuos de dicho grupo sostienen 
una relación bastante específica con esta especie, pesando sobre ellos la prohibición estricta 
de consumirlo excepto una vez al año durante el ritual conocido como “Intichiuma”, que 
busca aumentar mágicamente el recurso totémico que queda disponible para el consumo de 
la otra mitad del grupo.103 Esta es la proyección simbólica de la regla de reciprocidad que 
hemos revisado para la producción (en que el cazador no come de su presa, sino que la caza 
para que la consuma la mitad opuesta del grupo) y para la reproducción (los individuos no se 
casan con personas de su propio subgrupo, sino que “producen” niños y niñas para el 

 
99 Yakar, “Defining Social Complexity”, pág. 443. 
100 Ghasarian, Introduction, pág. 31; Walker et al., “Evolutionary History”, pág. 1. 
101 A. Testart, “Review of Magic Practices and Rituals in the Near Eastern Neolithic”, en Paléorient, vol. 32, n° 1 
(2006), pág. 149; Barnard, Hunters and Gatherers, pág. 46. 
102 Véase Freud, Totem et Tabou, pág. 42, nota al pie de página 2; en particular, véase Frazer, Totemism and Exo-
gamy. 
103 Spencer & Gillen, The Native Tribes, pág. 169. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

89 

“consumo” de la mitad opuesta). Por medio de especies animales, el totemismo puede con-
cebirse como una representación simbólica del sistema de parentesco dualista que tiene lugar 
en la comunidad.104 

Göbekli Tepe, que a veces ha sido visto como un lugar de reuniones entre clanes para grupos 
parentelares muy extendidos,105 casaría bien con la hipótesis que lo hace corresponder a un 
lugar en que tuvieran lugar ceremonias de tipo Intichiuma. De hecho, si llegan a encontrarse 
en otros niveles contemporáneos de Göbekli Tepe, como, por ejemplo, en Karahantepe (ya-
cimiento recuperado dentro de un radio de más o menos 20 kilómetros de Göbekli Tepe; 
véase más abajo), podremos considerar que sus habitantes pudieron componer dicha pobla-
ción.106  

Cito a Hans Georg K. Gebel (comunicación personal): 

La ideología de la época más antigua de la Cultura de Göbekli Tepe representa un sistema 
sostenido por símbolos que resultaba necesario para facilitar la integración de un número cada 
vez mayor de grupos […]. Se alcanzaba el entendimiento mutuo y la resolución de conflictos 
entre grupos que no se conocían entre sí mediante convenciones e ideologías fuertes y vincu-
lantes que fueran aceptadas por las comunidades. Uno puede hablar de territorios ideocráticos 
mediados por programas de imágenes fijadas. 

Con certeza, algún trasfondo ideológico común jugó un importante papel de cohesión entre 
estas comunidades y, al ver la homogeneidad del programa simbólico presente en todo el 
yacimiento arqueológico, este elemento de cohesión debió estar relacionado con una concep-
ción isomórfica, específicamente dualista, compartida por todos desde mucho antes de la 
construcción de Göbekli Tepe. 

Al suponer, como hicieron los excavadores de Göbekli Tepe además de otros especialistas,107 
que los animales tallados en las estelas representan tótems, resulta que la iconografía neolítica 
se ajusta a la analogía totémica. Sin embargo, para Forest108 esto probablemente no sea así, 
pues los elementos iconográficos se interfieren entre sí, complementándose entre sí y esta-
bleciendo con los demás elementos relaciones de sinonimia a la manera que se sigue para 
transmitir un mensaje, mientras que el totemismo hace clasificaciones en términos puramente 

 
104 Freud, Totem et Tabou, págs. 203-204 y 255-256. 
105 K. Schmidt, “Göbekli Tepe, Southeastern Turkey. A Preliminary Report on the 1995-1999 Excavations”, en Pa-
léorient, vol. 26, n° 1 (2001), págs. 52-53; A. Belfer-Cohen & A. N. Goring-Morris, “Recent Developments in Near 
Eastern Neolithic Research”, en Paleórient, vol. 28, n° 2 (2002), págs. 143-148; J. Peters & K. Schmidt, “Animals in 
the Symbolic World of Pre-Pottery Neolithic Göbekli Tepe, Southeastern Turkey: A Preliminary Assessment”, en 
Anthropozoologica, vol. 39, n° 1 (2004), págs. 210-212. 
106 C. Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O. Dumankaya (ed.), Pro-
duction and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine Period (Ankara: Bilgin Kültür Sanat yayınları, 
2019), págs. 95-122. 
107 Peters & Schmidt, “Animals in the Symbolic World”, págs. 209-212; T. V. Kornienko, “On the Interpretation of 
Stelae in the Cult Complexes of Northern Mesopotamia During the Pre-Pottery Neolithic”, en Archaeology, Ethno-
logy and Anthropology of Eurasia, vol. 46, n° 4 (2018), págs. 17-18. 
108 Forest, “Le processus de néolithisation”, pág. 134. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

90 

igualitarios. El totemismo por un lado y, por el otro, la transmisión de mensajes, así como la 
legislación, se encuentran en niveles distintos de la estructura ideológica. Sin embargo, no 
son incompatibles.109 Por ejemplo, los numerosos animales representados en las estelas pues-
tas a los lados pueden entrar en las advertencias de Forest,110 mientras que los pocos que se 
encuentran en las estelas centrales, completamente solos, pueden estar más sintonizados con 
una clasificación totémica. Pese a estar intrínsecamente relacionado tanto en forma como en 
significado, veremos que las estelas laterales pueden tener un valor simbólico diferente del 
de las estelas centrales. 

El rico repertorio de animales representado en las estelas laterales es bastante similar al des-
cifrado por Forest en Çatalhöyük: hay bueyes, depredadores y aves psicopompales que sim-
bolizan, respectivamente, la sociedad, la muerte del cuerpo y el transporte del alma.111 
Göbekli Tepe también tiene muchas serpientes, que son interpretadas como linajes.112 Estos 
mismos elementos geométricos, de los que se cree que simbolizan dos mitades del grupo, o 
las parejas sexuales que estas mitades intercambian, también se encuentra en los dos yaci-
mientos arqueológicos de Göbekli Tepe y Karahan Tepe (y en muchos otros): líneas paralelas, 
líneas en zigzag, triángulos y cabrios. Las varias estelas laterales podrían representar los sub-
grupos de los cuales está compuesta la comunidad, unidas entre sí por el muro circular de 
piedra, que forma una gran unidad autosuficiente en términos matrimoniales. Los animales 
no totémicos (y, por tanto, vehículos para la transmisión de mensajes) tallados en esas estelas 
podrían sugerir el eterno (femenino) ciclo de la vida (por medio de las serpientes) y de la 
muerte (por medio de las aves y los depredadores) que atañían a estos grupos.113 Por otro 
lado, si resulta ser que las estelas paralelas centrales simbolizan las partes dualistas (mascu-
linas) de la sociedad (producto del principio femenino), los animales específicos tallados en 
esa estelas pueden ser, en efecto, totémicos. Por ejemplo, los zorros en espejo que están en 
las estelas gemelas del área encerrada B114 representarían a las dos partes inseparables del 
mismo clan totémico.115 

Una mirada sobre el tema bastante entreverado de la mitología nos permitirá una compren-
sión mucho más abarcadora de la naturaleza dualista del totemismo. 

 

 

 

 
109 Testart, Le communism primitif, pág. 510. 
110 Bodet, “Deciphering Göbekli Tepe”. 
111 Forest, “Çatal Höyük”; J.-D. Forest, “Çatal Höyük et son décor : pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en 
J. Guilaine (ed.), Arts et Symbols du Néolithique à la Protohistoire (París: Errance, 2003), págs. 41-58. 
112 Forest, “Le processus de néolithisation”. 
113 Bodet, “Deciphering Göbekli Tepe”. 
114 Peters & Schmidt, “Animals in the Symbolic World”, pág. 184. 
115 Para un repaso de ejemplos etnográficos comparables, véase Malinowski, Crime and Custom. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

91 

La mitología 

 

Las especies incluidas en la partición totémica tienen su correspondencia en la mitología. Los 
personajes principales de los mitos de los aborígenes australianos sobre la Época Onírica,116 
que tienen también una correspondencia con personajes de la mitología global,117 están divi-
didos generalmente en dos tipos: el violador y el contraviolador. Para que pase algo en los 
mitos de origen, la regla fundamental (la exogamia) debe ser violada, lo que invariablemente 
conlleva una contraviolación. El extendido mito del águila (que equivale al cazador, al crea-
dor, al contraviolador) y del cuervo (el carroñero, el estafador, el violador) ilustra este punto: 
el cuervo roba el fuego al águila (he aquí la violación) y, en su escape, deja caer el fuego, 
permitiendo así que los humanos se hagan con él y cocinen alimentos. El águila obtiene su 
venganza por mano propia al causar un gran incendio que amenaza con acabar con los hu-
manos (contraviolación). Algunas variantes de este mito versan sobre el robo del agua (vio-
lación) que permite la vida pero provoca inundaciones al salirse de control (contraviolación). 
Así pues, los mitos explican el origen de la sociedad como el resultado de una interacción 
entre dos polos opuestos pero interdependientes.118 Igual que las religiones más tardías, la 
mitología busca, a fin de cuentas, salvaguardar el orden social mediante la ideología. 

Forest interpreta los elementos de la iconografía de Çatalhöyük como principios que trans-
miten un mensaje: la vida y la muerte se ubican en los extremos de una línea vertical con dos 
mitades exogámicas en una línea horizontal, líneas estas que se intersecan en un patrón de 
cruz para permitir la existencia de la comunidad, fungiendo así como recordatorio de la regla 
fundamental: la exogamia.119 En esencia, este mensaje es el mismo que el que se presenta en 
los mitos. La cuestión de si los animales que aparecen en la iconografía de Çatalhöyük –con 
su parecido sorprendente con los que aparecen en Göbekli Tepe y en Çayönü pese a las anchas 
brechas cronológicas y espaciales entre estas– representan directamente personajes míticos 
es una cuestión que sigue abierta. Sin embargo, a fin de cuentas, importa poco, pues es pro-
bable que su significado apunte a la misma oposición entre elementos interdependientes, una 
vez más, como imagen de los subgrupos de la sociedad. Igual que en muchos mitos del 
mundo primigenio, puede entreverse una oposición dualista con cierto grado de seguridad 
entre los héroes antitéticos de la mitología del Neolítico, que son símbolos de una fértil opo-
sición. 

René Girard presenta una interpretación algo distinta de los primeros mitos y rituales, con-
centrándose en el sacrificio como una catarsis que expulsa las tensiones acumuladas al 

 
116 A. Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur l’évolution de l’organisation sociale (Lille: Editions 
de la maison de science de l’homme, Université de Lille III, 1978); Testart, Le communisme primitif, págs. 390-395. 
117 Girard, La violence et le sacré. 
118 Testart, Des classifications dualistes, págs. 95 y 118-125; Testart, Le communisme primitif, págs. 384-387 y 432-
444. 
119 Forest, “Çatal Höyük”, págs. 17-21; Forest, “Le processus de néolithisation”, pág. 134. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

92 

interior de la comunidad al endilgarlas a una víctima inocente; sin embargo, el objetivo prin-
cipal sigue siendo evitar el riesgo de que la comunidad “dividida” se vuelva “indiferen-
ciada”.120 La psicología jungiana también ha tomado nota del caso de las serpientes gemelas 
en la mitología: 

Estas son las famosas serpientes Naga de la India antigua; y también las encontramos en 
Grecia como serpientes gemelas en el cetro que pertenece al dios Hermes.121 Un busto tem-
prano de Hermes es un pilar de piedra… En uno de sus lados están las serpientes entrelazadas 
(en el acto de la unión sexual) y en el otro hay un falo erecto: podemos sacar ciertas conclu-
siones acerca de la función del busto de Hermes como símbolo de fertilidad. […] Pero Her-
mes es [también] el Pillo…, el que lleva las almas al inframundo y las trae de allá.122 

Las dos serpientes aparecen como linajes dualistas cuya unión, por sí sola, puede engendrar 
la sociedad. 

 

Ideología de la sangre 

 

Con base en los datos etnográficos, Chris Knight et al. han propuesto la existencia, durante 
el Paleolítico, de “una división sexual del trabajo estructurada simbólicamente”123 en la que 
es notorio el recurrente uso del rojo ocre para simbolizar la fertilidad en los rituales de la 
menarquia. Esta interpretación podría casar a la perfección con la reconstrucción que hace 
Testart de la mente primigenia,124 según la cual la compensación por la carne manchada de 
sangre (de índole masculina) que trae el cazador es el niño recién nacido (de índole femenina), 
también manchado de sangre. 

La presencia recurrente de pintura roja en el piso de los edificios especiales a todo lo largo 
del Neolítico del Asia suroccidental125 presta apoyo a la idea de que la sangre jugaba un rol 
simbólico fundamental. En Çayönü, se han detectado rastros de sangre humana (y de otros 
animales) sobre la losa de una tonelada que hay en el patio del así llamado “edificio-cala-
vera”.126 Dado lo que sabemos acerca de estas sociedades, particularmente la clasificación 
de estas de acuerdo con sus generaciones, a Forest le pareció probable que esta sangre hubiera 
sido derramada en ritos de iniciación.127 La sangre de la circuncisión (¿simbolizaba esta la 

 
120 Girard, La violence et le sacré, págs. 88-95. 
121 Se refiere al caduceo, símbolo de la medicina moderna. 
122 Henderson, “Ancient Myths”, pág. 155. 
123 C. Knight, C. Power & I. Watts, “The Human Symbolic Revolution: A Darwinian Account”, en Cambridge Ar-
chaeological Journal, vol. 5, n° 1 (1995), págs. 75-114. 
124 Testart, Le communisme primitif, págs. 345-475. 
125 N. Gökce, Neolitik yasam biçiminin yayılımında kireç tabanlı yapılar sorunu (Tesis de maestría, Universidad 
del Egeo [Esmirna, Turquía], 2021). 
126 M. Özbek, Çayönü’nde İnsan (Estambul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2004). 
127 J.-D. Forest, “Le PPNB de Çayönü et de Nevalı Çori : pour une approche archéo-ethnologique de la néolithisa-
tion du Proche-Orient”, en Anatolia Antiqua, n° 4 (1996), págs. 1-31. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

93 

primera caza?), equivalente a la de la (primera) menstruación,128 puede entenderse como una 
separación entre dos estatus cruciales: no es simplemente una separación sincrónica entre lo 
masculino y lo femenino (o entre las respectivas mitades correspondientes), sino diacrónica, 
entre los consumidores (los niños) y los (re)productores (los adultos). 

Debido a su íntima relación con la vida y la muerte, Testart considera que la sangre jugó un 
rol de síntesis en la ideología comunista primigenia. Símbolo de orden y vida mientras corre 
en el sistema cerrado de las venas (es decir, cuando se respeta la regla exogámica), la sangre 
se convierte en caos y muerte cuando corre por un sistema de venas estropeado (es decir, 
cuando se viola la regla exogámica). Igual que para las figuras míticas (divididas entre vio-
ladores y contravioladores), para las especies naturales usadas en el totemismo (divididas 
entre subgrupos sociales) y para la sociedad (dividida en mitades paralelas), la sangre, que 
es en sí una y la misma, es dividida artificialmente y separada en clases distintas pero mu-
tuamente interdependientes que promuevan su interdependencia mutua y fortalezcan la uni-
dad del todo. 

 

Síntesis 

El esquema dualista 

 

Dado que los datos que aquí expongo no son de naturaleza arqueológica, tal vez no sea su-
perfluo sintetizar lo que hasta aquí se ha propuesto. La clasificación dual parentelar de la 
sociedad se refleja en la economía y en las estructuras ideológicas, tales como el totemismo, 
la mitología y la ideología de la sangre. Más allá de una perspectiva marxista que presentaría 
la superestructura social como si esta fuera invariablemente determinada por la infraestruc-
tura económica, el parentesco parece dominar las relaciones de producción del comunismo 
primigenio, haciendo de la infraestructura reproductiva la raíz misma del dualismo. Sin em-
bargo, como escribe Alan Barnard, “los sistemas australianos difieren de otros sistemas uni-
versales en el hecho de que la universalidad de los australianos no está confinada al 
parentesco”, sino que está “estrechamente conectada con el totemismo y con otros aspectos 
de la cosmología [que] divide el universo –la naturaleza y la cultura por igual– en categorías 
con nombres [que] representan un concepto de orden mundial en que el parentesco es solo 
una parte”.129 Por tanto, parece que lo que determina el parentesco, así como todas las demás 
estructuras, es, de hecho, el principio exogámico, que debe ser concebido como el patrón 
impuesto a todo el tejido social, y que lo atraviesa. Los dúos opuestos del mundo natural, 
como masculino/femenino, sol/luna, invierno/verano, agua/fuego, seco/mojado o vida/muer-

 
128 D. Doyle, “Ritual Male Circumcision: A Brief History”, en Journal of Royal College of Physicians of Edinburgh, 
n° 35 (2005), pág. 280;  
129 Barnard, “Universal Systems”, págs. 78-79. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

94 

te le son dados a los humanos, que los usan como símbolos para expresar y justificar la única 
oposición sobre la que tienen algún control: la división de la sociedad misma en linajes exo-
gámicos, o mitades. En otras palabras, igual que harán los sistemas religiosos posteriores,130 
aquí se movilizan los conceptos del cosmos, mediante sus propias oposiciones eternas y fe-
cundas, para promover la perpetuación de la frágil oposición entre linajes y subclanes, de 
manera que se reproduzca el orden de la sociedad como un todo. Es esta división exogámica 
tan abarcadora la que Testart llama “esquema dualista”,131 y la que, según intento mostrar, 
existía aún de forma muy vívida en el Neolítico. 

 

El simbolismo dualista del Neolítico 

 

Parece ser que la gente del Neolítico escogía, como símbolo para representar el concepto de 
exogamia y de dualismo, oponer dos estelas paralelas. Dado que hay estelas gemelas presen-
tes en un gran número de yacimientos arqueológicos,132 pareciera ser que las comunidades 
del Neolítico temprano sentían la necesidad, tal vez más que las del Paleolítico, de recordar 
e imponer este principio. ¿Es posible ser más precisos con respecto al mensaje transmitido y 
a las causas de la monumentalidad que se le daba, en ese momento histórico preciso, a un 
principio tan inmemorial? 

 

La estela como símbolo del linaje 

 

Alexis McBride propuso que, en el edificio comunal de Nevalı Çori –dedicado a reuniones, 
si hemos de explicar las bancas alineadas junto a la base del muro que lo rodea–, las estelas 
antropomórficas allí insertadas entre las bancas son “participantes” de las reuniones, junto 
con los humanos de carne y hueso que se sentaban ahí.133 Esto tiene sentido, pero la vertica-
lidad de la estela debe también tener un significado. Según muchos investigadores,134 la es-
tela representa una línea genealógica de ancestros relacionados entre sí a lo largo del tiempo, 
es decir, la estela representa un linaje construido generación tras generación. Esta interpreta-
ción se apoya en un buen acervo de observaciones etnográficas: en el noroccidente de Amé-
rica, los “postes totémicos, los postes de las casas, los postes memoriales […] registran el 

 
130 Forest, Mésopotamie. 
131 Testart, Le communisme primitif, págs. 207-218 y 477-515. 
132 Bodet, “Twin Steles”. 
133 A. McBride, “Performance and Participation: Multisensual Analysis of Near-Eastern Pre-Pottery Non-Domestic 
Architecture”, en Paléorient, vol. 39, n° 2 (2013), pág. 54. 
134 Forest, “Çatal Höyük”, pág. 7; Kornienko, “On the Interpretation”, pág. 17; Jeunesse, “Elite House?”, pág. 54. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

95 

linaje de cada hogar”.135 Esta continuidad sin fin que caracteriza a los linajes puede ser la 
razón por la cual ciertas estelas neolíticas eran reutilizadas en el mismo lugar, fase tras fase,136 
mientras que otras eran enterradas o sometidas a destrucciones rituales. 

Que las estelas periféricas sean vistas como representaciones de linajes implica que cada 
círculo represente un grupo social más grande, como una tribu o un clan, dividido en varias 
subsecciones; de una u otra forma, a esta idea han recurrido varios autores.137 Además de 
representar el ciclo de la vida y la muerte, puede que el muro circundante de los encerramien-
tos de Göbekli Tepe establezca un enlace entre los linajes a manera de un círculo eterno de 
intercambios maritales, en una materialización en piedra de un “tipo generalizado” de patrón 
de parentesco138 en que un linaje A entrega una pareja sexual al linaje B, el linaje B al linaje 
C, el linaje C al siguiente, y así hasta entregar una pareja sexual al linaje A.139 Si esto es así, 
habría entre cuatro y doce subsecciones por cada tribu. Es interesante que el número de sub-
grupos escogidos por Freud a la hora de presentar la sociedad totémica típica sea el doce.140 
Como fuere, estas estelas periféricas así interconectadas simbolizarían, igual que los témenos, 
una transición entre el mundo real y la esfera de la abstracción pura, que, según veremos en 
un momento, parece escenificarse en el centro mismo del círculo. 

 

La relación recíproca 

 

Las estelas periféricas y las centrales tienen la misma estructura monolítica y la misma mor-
fología, aunque las primeras son más pequeñas y de factura menos esmerada. Para el pro-
grama simbólico en cuestión, es probable que constituyan un significante relacionado a un 
significado, pero en escalas distintas. Si las estelas periféricas representaran linajes específi-
cos que componían la comunidad, las estelas gemelas puestas en el centro representarían dos 
linajes paralelos, pero dispuestos así en un nivel puramente conceptual. Es como si transmi-
tieran una idea abstracta, una alegoría de la norma exogámica y del principio activo (es decir, 
femenino) de la fertilidad. Las estelas gemelas –paralelas, isomórficas y enfrentadas– pare-
cen expresar una relación bilateral caracterizada por una fuerte simetría en que cada subgrupo 

 
135 E. B. Banning, “So Fair a House: Göbekli Tepe and the Identification of Temples in the Neolithic of the Near East”, 
en Current Anthropology, vol. 52, n° 2 (2011), págs. 519-560. 
136 T. Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning & M. Chazan (eds.), 
Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the Late Prehistoric Near East (Berlín: Ex 
Oriente, 2006), págs. 15-24. 
137 Belfer-Cohen & Goring-Morris, “Recent Developments”; Yakar, “Defining Social Complexity”, pág. 438; Hodder, 
“From Communal to Segmentary”, pág. 50. 
138 Véase Lévi-Strauss, Les structures élémentaires; para una introducción en inglés a la obra de Lévi-Strauss, véase 
el artículo de la Enciclopedia Britannica sobre teoría de alianzas (Alliance Theory). Una provocadora interpretación 
de su trabajo es la propuesta por Barnard, “Universal Systems”. 
139 C. Bodet, “Kinship Patterns as a Doorway to Apprehend the Symbolic and Social Structure of Göbekli Tepe Com-
munities”, en Ethneo, vol. 3, n° 2 (2012), págs. 1-17. 
140 Freud, Totem et Tabou, pág. 51. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

96 

es, a un mismo tiempo, el emisor y el receptor de una transacción marital. Como trasfondo 
de la norma exogámica, la composición de Göbekli Tepe pareciera expresar el tipo de rela-
ción social que acarrea consigo la exogamia, una relación de reciprocidad pura.141 Parafra-
seando a Lévi-Strauss, el principio dualista es, en sí mismo, solo una modalidad del principio 
de reciprocidad.142 

Este énfasis en la relación recíproca parece ser obstaculizado precisamente por el hecho de 
que las estelas gemelas no entran en relación una con otra, tal como pasa con las líneas para-
lelas pintadas en los pisos (líneas estas que también recuerdan los linajes). La relación entre 
las estelas se sugiere en otros lugares: una banca baja, un leve borde de arcilla o un conjunto 
de baldosas en el borde, en los yacimientos arqueológicos de Qermez Dere, Beidha, Çayönü 
(el “edificio-calavera”), Musular y en el encerramiento A de Göbekli (E PPNB).143 En los 
encerramientos de Göbekli III, puede decirse que las estelas gemelas están conectadas entre 
sí por el suelo, la madre Tierra, cuya importancia para el concepto de fertilidad ya hemos 
visto. La falta misma de cualquier conexión obvia entre las estelas paralelas implica exacta-
mente lo contrario: reflejando perpetuamente a la otra (así como a las decoraciones –¿toté-
micas?– talladas en ellas), cada una no es sino la contraparte permanente de la otra, y, en sus 
fundamentos mismos, cada estela depende de la otra para existir. La relación intrínseca entre 
las dos estelas es obvia precisamente por su ausencia.  

De manera directa, la composición pareciera decir: una mitad es el espejo de su contraparte, 
y solo las dos juntas como socios iguales de un intercambio marital pueden engendrar la 
sociedad en su conjunto, que, a su vez, solo puede existir dividida en partes iguales e intrín-
secamente atadas entre sí. Pero si las estelas gemelas representan una esfera abstracta de la 
simbolización con tanta majestuosidad es precisamente porque esta noción no es simple-
mente una alegoría: debe entenderse la reciprocidad como la ley que gobierna la conducta 
social. En otras palabras, el mensaje transmitido por la composición de las estelas gemelas 
parece ser el siguiente: “la reciprocidad marital debe ser respetada por el bien de toda la 
sociedad”. Más adelante, veremos la razón por la cual esta norma antediluviana se revistió 
de una urgencia monumental en el Neolítico. 

 

 

 

 
141 Forest, Mésopotamie, pág. 29. 
142 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, pág. 97. 
143 Respectivamente, Watkins, “Architecture”; C. A. Makarewicz & B. Finlayson, “Constructing Community in the 
Neolithic of Southern Jordan: Quotidian Practice in Communal Architecture”, en PLoS ONE, vol. 13, n° 6 (2018), 
art. e0193712; A. Erim-Özdoğan, “Çayönü”, en M. Özdoğan, N. Başgelen & P. Kuniholm (eds.), The Neolithic in 
Turkey, The Tigris Basin (Estambul: Archaeology and Art, 2011), pág. 208; Özbaşaran, “Aşıklı”; Schmidt, “Göbekli 
Tepe”, pág. 50. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

97 

Las estelas gemelas como símbolo de la regeneración fértil 

 

Primero, completemos nuestra reflexión sobre el sorprendente hecho de que la ubicación más 
central de toda la composición de Göbekli Tepe (véase también Jerf el-Ahmar) es el espacio 
vacío, dejado así de forma cuidadosa, entre las dos estelas gemelas (véase la figura 4). Este 
espacio vacío debía estar lleno de significado a ojos de la audiencia. En Çatalhöyük, vimos 
que dos pilares simbólicos estaban conectados por las extremidades de una figura femenina 
que daba luz a un toro (esto es razón suficiente para ver esta representación como una repre-
sentación metafórica y no como una escena realista). Una vez más, según Forest, esta no es 
una mujer, sino la personificación del principio de regeneración que engendra a la socie-
dad.144 Siguiendo esta misma línea de pensamiento, el espacio entre las dos estelas gemelas 
de Göbekli Tepe puede ser entendido como un umbral hacia la vida (¿una vulva simbólica?) 
y hacia la muerte (una boca simbólica en acción de tragar), debido a que es una representación 
de la vagina dentalia, la vagina dentada, un principio mitológico femenino muy extendido 
que, entre varias sociedades tradicionales, simboliza tanto la regeneración como la destruc-
ción.145 

Este principio invisible de la regeneración de la sociedad y de todas las formas de vida sería 
entonces puesto en acción por la interacción mutua existente entre las mitades exogámicas, 
representadas por los dos monolitos. Esta es una ilustración práctica de la afirmación de Tre-
vor Watkins de que “la arquitectura es un modo especialmente poderoso de almacenamiento 
exterior de la simbología”.146 Estos símbolos transmiten un significado específico. Las este-
las gemelas del Neolítico parecen afirmar: “el eterno ciclo de la vida y la muerte puede ser 
puesto en acción solo por el principio de la reciprocidad pura”. Semejante capacidad de abs-
tracción en la prehistoria solo puede resultar sorpresiva a los que albergan prejuicios etno-
céntricos. 

McBride sugiere que puede habérsele exigido a los participantes de un ritual o ceremonia 
que caminaran entre las estelas centrales de Göbekli Tepe.147 Esta idea merece que le preste-
mos atención. Este espacio en particular, interpretado aquí como el principio de regeneración 
de la vida y la muerte, sería, en efecto, el lugar ideal por el cual hacer pasar a los adolescentes 
durante su ceremonia de iniciación, siendo concebida la iniciación, en muchas sociedades, 
como la muerte del niño y su renacimiento como adulto. 148  Según Max Weber, los 

 
144 Puede hallarse un resumen de esta posición en inglés en Bodet, “Kinship Patterns”, pág. 7, y en Bodet, “Why are 
there no Neolithic Mega-sites”, págs. 149-151. 
145 Forest, “Çatal Höyük”, pág. 22; Sonja Ross, “A Cultural Phenomenon: The Vagina Dentata Motif – Post Scriptum. 
Review of Current Discussions with a Look Back at a Contribution from 1994”, en Academia Letters, art. 3509. 
146 Watkins, “The Origins of Household”, págs. 21-22. 
147 McBride, “Performance and Participation”, pág. 59. 
148 C. Weiss, “Motives for Male Circumcision among Preliterate and Literate Peoples”, en The Journal of Sex Re-
search, vol. 2, n° 2 (1996), págs. 69-88; Henderson, “Ancient Myths”, págs. 120-121; J.-D. Forest, “Le PPNB de 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

98 

aristócratas iniciados de India y China se llamaban a sí mismos los “nacidos dos veces”.149 
El vínculo entre dualismo, totemismo e iniciación encuentra más apoyo en el hecho de que, 
para hacerse cazadores, los aborígenes australianos jóvenes eran iniciados sistemáticamente 
por la mitad opuesta de sus comunidades. Esto mismo es cierto para los funerales y las cere-
monias de intichiuma.150viii 

 

 
Figura 4. Espacio vacío entre las estelas gemelas del encerramiento D. © Deutsches Archäolo-
gisches Institut, Göbekli Tepe Projekt. Fotografía n° GT10_AnID_5807, tomada por Nico Be-
cker. Cortesía del Deutsches Archäologisches Institut. 

 

La regeneración también puede ser el principio predominante desplegado en las cavernas 
franco-cántabras, que también son un lugar ideal para las ceremonias de iniciación. En ese 
caso, las pinturas rupestres prestarían su ayuda “mágica” a estos principios al ofrecer la re-
presentación del “vientre de la Madre Tierra”,151 siendo este último también un leitmotiv en 
lo que Carl Gustav Jung ha llamado el “inconsciente colectivo”. También puede trazarse una 

 
Çayönü et de Nevalı Çori : pour une approche archéo-ethnologique de la néolithisation du Proche-Orient”, en Ana-
tolia Antiqua, n° 4 (1996), págs. 1-31. 
149 M. Weber, Sociologie des religions (París: Gallimard, 1996). 
150 Testart, “Game Sharing Systems”, pág. 299. 
151 Henderson, “Ancient Myths”, págs. 146-153. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

99 

analogía entre ese yacimiento arqueológico y la costumbre turca hallada aún hoy en Hıdıre-
llez de dibujar bebés y cunas sobre la tierra o la arena durante la primavera, es decir, cuando 
la naturaleza vuelve a la vida, para mejorar la fertilidad.152 La creencia de que la mera repre-
sentación de los símbolos tiene un poder “mágico” activo es una creencia universal: es la 
misma creencia que se pone en práctica cuando los cristianos cuelgan una cruz en sus casas 
o cuando los musulmanes ponen en ellas una fotografía de la Meca. Esta creencia (y no la 
improbable creencia en una deidad) explicaría también por qué tantas estatuillas femeninas 
rústicas, que representan esta misma alegoría de la fertilidad, eran tan comunes en ámbitos 
domésticos tanto en el Levante como en el centro de Anatolia,153 igual que tantas estatuillas 
en forma de T y del tamaño de una mano que se han hallado en el área de Sanliurfa.154ix La 
existencia de esa misma creencia universal explicaría por qué los encerramientos simbólicos 
de los yacimientos arqueológicos de Göbekli Tepe, Nevalı Çori, Sefertepe, Karahantepe,155 
e incluso otros ubicados lejos de estos, como los de Çayönü, Qernez Dere (en la cuenca del 
alto Tigris), Jerf el Ahmar (en Éufrates Medio) y Beidha (en Jordania), fueron enterrados 
cuidadosamente al ser abandonados:156 podemos hipotetizar que esto se hizo para preservar 
el principio activo de la fertilidad que estos lugares encerraban. 

 

Epílogo 

Una causa probable de la monumentalidad 

 

Llegados a este punto, hay que poner esta investigación en su contexto socioeconómico, y 
contestar así una última pregunta de relevancia: ¿por qué semejante monumentalidad, espe-
cialmente si, como discutimos antes, el concepto así expresado ya había tenido un lugar fun-
damental por decenas de milenios? 

Debemos volver a la idea de que, pese a su “universalidad”,157 la división de la sociedad en 
subgrupos no está fundada en la organización natural de los hombres, sino que es un producto 
social. Este hecho implica que nada en el mundo natural puede garantizar el respeto de la 

 
152  Para una justificación etnográfica más profunda de esta idea, véase el siguiente video de mi autoría: 
https://www.youtube.com/watch?v=hTl3eG6wTqM (acceso del traductor: 22 de junio, 2025). El video está en 
turco. 
153 Cauvin, Naissance, págs. 46-49. 
154 Hodder, “From Communal to Segmentary”. 
155 F. K. Moetz, B. Çelik, “T-Shaped Pillar Sites in the Landscape around Urfa”, en R. Matthews & J. Curtis (eds.), 
Proceedings of the 7th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. 1 (Wiesbaden: Ha-
rrassowitz Verlag, 2012), págs. 695-709. 
156 Esto puede seguir considerándose cierto incluso si el enterramiento de Göbekli Tepe fue iniciado por deslizamien-
tos e inundaciones. Véase M. Kinzel & L. Clare, “Monumental compared to what? A Perspective from Göbekli Tepe”, 
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: 
Oxbow, 2020), págs. 29-48. 
157 Malinowski, Crime and Custom; Lévi-Strauss, Les structures élémentaires, págs. 29 y 49. 

https://www.youtube.com/watch?v=hTl3eG6wTqM


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

100 

exogamia, e implica también que su importancia debe ser reforzada permanentemente entre 
los miembros de la comunidad, en particular sobre las generaciones que han pasado recien-
temente por la iniciación. 

En las sociedades cazadoras-recolectoras, el matrimonio no hace parte del fuero de la voli-
ción de los individuos, sino que está codificado por la tradición y debe ser contraído entre 
individuos más o menos relacionados, como entre primos cruzados, por ejemplo.158 La dis-
tribución de las parejas sexuales está, por tanto, regulada de manera que evite una anarquía 
peligrosa para la comunidad entera. Una vez asentadas, naturalmente, las comunidades con-
tinuaron esta tradición inmemorial de emparejamiento “prescrito” (o arreglado previamente), 
estando cada nueva generación obligada a quedarse dentro de los límites de la villa de manera 
que pudieran apegarse a las reglas de este intercambio sistemático de parejas sexuales. Junto 
al hecho de que la vida sedentaria y la actividad agraria llevaron naturalmente a un fuerte 
crecimiento demográfico,159 el resultado de este sistema de alianzas maritales es que el cre-
cimiento demográfico ocurre predominantemente de forma local. Esta regla de alianzas ma-
ritales entre los subgrupos de la tribu es antigua, introspectiva y “de tipo elemental” (sea que 
su aplicación sea “restringida” o “generalizada”), y constituye la causa de la aparición de los 
mega-yacimientos arqueológicos del Neolítico tardío como Çatalhöyük, Halula, Ain Ghazal, 
Shu’eib o Basta.160 Por tanto, si bien en Göbekli Tepe se pone el énfasis simbólico de manera 
monumental sobre la comunidad en su conjunto, en el mucho más tardío horizonte de Çatal-
höyük, el interés giró gradualmente hacia la intimidad de los linajes mismos, ahora autóno-
mos, o, para usar las palabras de Kuijt, hacia “múltiples hogares compuestos por una sola 
familia”.161 

Esta evolución no transcurrió sin problemas. En familias dedicadas a la actividad agrícola, el 
hijo primogénito hereda tradicionalmente no solo las tierras, las edificaciones y los animales 
de su padre, sino también un poder de decisión sobre sus hermanos y hermanas menores, 
especialmente con respecto al establecimiento de alianzas. Crecientemente, esto conlleva 
choques internos, pues los individuos más jóvenes buscan salir de la dominación de sus ma-
yores cortando con el grupo, una situación bien descrita en casos etnográficos compara-
bles.162 Para Çatalhöyük, Forest presentó una situación de incongruencia similar, de manera 
tal que la actividad agraria permite que haya pequeñas unidades productivas 

 
158 Lévi-Strauss, Les structures élémentaires; Walker et al., “Evolutionary History”; Barnard, “Universal Systems”; 
Ghasarian, Introduction, págs. 147-174; Bird-David, “Where?”. 
159 P. Bellwood, First Farmers: The Origin of Agricultural Societies (Victoria: Blackwell, 2005). 
 
160 Forest, “Çatal Höyük”; C. Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O. 
Dumankaya (ed.), Production and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine Period (Ankara: Bilgin 
Kültür Sanat yayınları, 2019), págs. 95-122. Probablemente, esto también aplica para los mega-yacimientos arqueo-
lógicos en otros lugares como los yacimientos de Trypilia, en Ucrania. 
161 Kuijt, “Material Geographies”, págs. 565 y 584. 
162 M. Sahlins, “The Segmentary Lineage and Predatory Expansion”, en American Anthropologist, n° 63 (1961), 
págs. 324-327; C. Meillassoux, Femmes, greniers et capitaux (París: L’Harmattan, 1991), págs. 51-52 y 122-124. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

101 

(correspondientes a familias nucleares) dispersas por el paisaje.163 De hecho, esta organiza-
ción es mucho más eficiente para el trabajo agrario. Tuvo que acaecer el abandono del sistema 
prescrito de alianzas “de tipo elemental” entre individuos relacionados para que apareciera 
una solución a esta situación inextricable. De hecho, esto es lo que parece haber ocurrido en 
casi todos los lugares máximo en algún momento entre el año 6500 a.C. y el año 6000 a.C., 
o al menos esto sugiere el abandono primero gradual, después total, de todos los mega-yaci-
mientos arqueológicos, seguido del establecimiento de alquerías cada vez más pequeñas y 
esparcidas, ubicadas allí donde la tierra permitiera el cultivo y la crianza de animales. El gran 
yacimiento arqueológico de Çatalhöyük Oriental da paso así al más pequeño yacimiento ar-
queológico de Çatalhöyük Occidental, aunque este último yacimiento arqueológico sigue 
siendo más bien grande; el yacimiento arqueológico de Musular, relativamente pequeño, fun-
dado hacia el final de la cultura del yacimiento arqueológico de Aşıklı, que es, a su vez, 
relativamente grande, puede ser un ejemplo más temprano (del Neolítico tardío) de este 
mismo proceso de fragmentación de los asentamientos. Esta tendencia continuará a todo lo 
largo del Eneolítico temprano, y alcanza su apogeo con la cultura Halaf.164 

El tenso contexto social que sería esperable en este caso es crucial para entender la monu-
mentalidad de las estelas de Göbekli Tepe. Los mayores, a cargo de mantener la conducta 
moral de la sociedad, están constantemente recordando, imponiendo y enseñándole a las nue-
vas generaciones de iniciados las antiguas tradiciones, particularmente sobre el intercambio 
recíproco de parejas sexuales. Es esperable que los mayores se hayan sentido particularmente 
ansiosos con cualquier disrupción de la circulación fluida de las mujeres, y hayan tenido 
cuidado de evitarla. Por tanto, es probable que hayan buscado contrarrestar la partida de los 
más jóvenes y su salida del grupo, y que lo hayan hecho con la ayuda del simbolismo que 
hemos visto. De hecho, los mayores de cada subgrupo social, responsables de entregar pare-
jas sexuales al otro subgrupo, no podrían cumplir con esa responsabilidad si los individuos 
más jóvenes partieran. Desde su punto de vista, una separación tal llevaría invariablemente 
al surgimiento de esa violencia interna inextirpable que sabemos que tanto asustaba a esas 
sociedades.165 

Hipotetizo que el temor a la pérdida del intercambio recíproco y de la cohesión de la comu-
nidad empujó a los mayores a expresar la antigua norma de las alianzas exogámicas con 
mucha más fuerza y prominencia, ordenando la erección de las monumentales estelas geme-
las. Es en este sentido que propongo ilustrar la intuición de Thomas Zimmerman de que el 
programa simbólico de Göbekli Tepe refleja mucho más un colapso cultural del Paleolítico 
que el advenimiento de un nuevo panorama cultural.166 Como dice Yakar, “es dudoso que el 

 
163 Forest, “Le PPNB de Çayönü”, pág. 5. 
164 Forest, Mésopotamie, págs. 27-35. 
165 Girard, La violence et le sacré. 
166 Véanse T. Zimmerman, “Ein Untergang im Morgenland? Göbekli Tepe als Fallstudie für die Vo-llendung und das 
Verlöschen einer späteiszeitlichen Jäger- und Sammlerkultur”, en The Journal of the Oswald Spengler Society, n° 3 
(2020), págs. 14-15, y Cauvin, Naissance, págs. 50-55. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

102 

orden sobrenatural del mundo divisado por los cazadores-recolectores más tempranos haya 
sido alterado por completo por nuevos conceptos espirituales. […] Los repertorios [neolíticos] 
de símbolos… parecen tener origen en periodos previos”.167 

Cito a Gebel: “El establecimiento de semejantes sistemas simbólicos, o la externalización y 
canonización de los símbolos, no es el resultado de un proceso cognitivo, sino que lo es de 
una necesidad básica, es decir, la necesidad de sostener un modo de vida actual lidiando con 
los retos sociales e ideológicos que van apareciendo entre los agregados sociales de las lla-
nuras de la Alta Mesopotamia, que van creciendo rápidamente”.168 Este punto de vista se 
aplica muy bien al mío, con la salvedad de que la “necesidad básica” en cuestión sea, princi-
palmente, la necesidad de mantener el sistema de alianzas maritales andando sostenidamente. 

Estas estelas monumentales isomórficas, entendidas como la imposición del respeto por la 
antigua norma de la alianza matrimonial recíproca, pueden ser vistas como una forma de 
propaganda, erigidas para hacer frente a la amenaza de que el sitio fuera abandonado en una 
época en que los linajes domésticos agrícolas ganaban autonomía económica y marital. Estos 
miedos “monumentales” estaban efectivamente justificados, pues, pese a todos estos esfuer-
zos, las alianzas elementales quedarían obsoletas ya para el Eneolítico. Necesariamente, esto 
implica que las familias nucleares (una pareja casada con sus hijos), habiéndose liberado de 
sus familias extendidas, procedieron a involucrarse en tipos “complejos” de matrimonio que 
tomaron la forma de “contratos” (alianzas) entre familias extendidas no relacionadas entre sí, 
probablemente aseguradas por transacciones materiales como el precio de la novia en anima-
les de pastoreo.169 En semejante contexto, la exogamia se habría visto reducida a la prohibi-
ción del incesto170 y el dualismo habría perdido, naturalmente, su prelación como principio 
de la alianza y, junto con esa prelación, habría perdido su relevancia ideológica. En palabras 
de Gebel: “Los esquemas dualistas pueden incluso haberse extinguido en ambientes produc-
tivos tempranos cuando surgieran fuertes principios de ordenamiento relacional que ayudaran 
a organizar los linajes o las sociedades de las que son parte, o fueran suficientes para esa 
tarea”.171 

 

 

 

 

 
167 Yakar, “The Language of Symbols”, pág. 111. 
168 H.-G. K. Gebel, “The Territoriality of Early Neolithic Symbols and Ideocracy”, en Neo-Lithics, vol. 2, n° 13 (2013), 
pág. 40. 
169 Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites?”. 
170 Ghasarian, Introduction; Forest, Mésopotamie. 
171 H.-G. K. Gebel, comunicación personal. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

103 

Síntesis 

El dualismo como esquema del Neolítico 

 

Arrojando luz sobre los datos arqueológicos mediante el uso de nuestro conocimiento sobre 
estructuras sociales etnografiadas, aquí intenté revisar la manera en que la Revolución Neo-
lítica transformó la sociedad del Paleolítico en una sociedad doméstica agrícola. Para esta 
tarea, fue de mucha ayuda el análisis del simbolismo neolítico sobre el que, invariablemente, 
se proyectaron los cambios sociales. Esta evolución estructural se sintetiza en la tabla 1 y en 
la figura 5. 

Esta investigación empezó sobre la premisa de que las sociedades cazadoras-recolectoras no 
permiten matrimonios con parejas sexuales externas y, como regla general, se dividen en al 
menos dos subgrupos (mitades o linajes) que son resultado directo de la norma universal de 
la exogamia; esta división se establece para asegurar la distribución de parejas sexuales y la 
reproducción de las sociedades cerradas: este punto queda claro con las cientos de sociedades 
revisadas por Lévi-Strauss en Las estructuras elementales del parentesco, así como en varios 
manuales de síntesis y en varios artículos sobre la parentela de las sociedades de edades tem-
pranas.172 Parece que esto se aplica a buena parte del periodo prehistórico, como sugieren las 
representaciones simbólicas del Paleolítico medio y alto que se hallan en las profundidades 
de varias cavernas. A lo largo del Neolítico mesopotámico y anatolio, esta tradición perma-
nece en la base de una impresionante serie de representaciones isomórficas, particularmente 
en las estelas gemelas. El mensaje que este simbolismo dualista parece transmitir puede 
leerse como sigue: “solo la actual relación marital recíproca entre las mitades (linajes) que 
componen la sociedad puede permitir que la sociedad se reproduzca con seguridad”. Además 
del patrón de las parentelas, la reciprocidad incluye todos los demás aspectos de la estructura 
social cazadora-recolectora, sobre todo, y primeramente, su economía. Aquí, Testart llega a 
la conclusión de que el dualismo generalmente representa un esquema fundamental que de-
termina la composición estructural e ideológica de las comunidades preestatales. Se sugiere 
aquí que esta ideología dualista encuentra su más fenomenal transcripción en las monumen-
tales estelas gemelas centrales de Göbekli Tepe, en una época en que esta misma ideología 
dualista estaba en peligro de ser suplantada por el advenimiento de un orden social e ideoló-
gico completamente nuevo, el Sistema Doméstico Agrícola, fundamentado sobre linajes agrí-
colas autónomos, no relacionados entre sí, que organizan alianzas maritales entre ellos 
mismos, con libertad y mediante pagos de dotes matrimoniales. Al difundirse la agricultura 
hacia el occidente, y al ser apropiada esta técnica por los grupos cazadores-recolectores lo-
cales, aparece ese mismo énfasis sobre el dualismo en una escala más modesta, aunque ex-
tendida a todos los contextos domésticos, como en Çatalhöyük. Este sistema social resultante 
de linajes autónomos en cuanto a sus alianzas matrimoniales, varios milenios después, 

 
172 Ghasarian, Introduction; Barnard, “Universal Systems”; Walker et al., “Evolutionary History”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

104 

acabaría agregándose de manera jerárquica en ciudades-estado sobre la base del patrón de 
diferenciación de estatus entre hombres y mujeres y entre mayores y jóvenes que puede ha-
llarse en la misma familia agrícola.173 

En sistemas, un esquema es “un arreglo sistemático a gran escala que tiene el propósito de 
conseguir algún objeto particular o poner en vigencia alguna idea específica”.174x En el caso 

de los cazadores-recolectores, este 
“arreglo” es la partición recíproca, 
y “el objeto particular a conseguir” 
es la regeneración de la comuni-
dad. El repertorio simbólico de 
Göbekli Tepe y de un amplio nú-
mero de yacimientos arqueológi-
cos, incluido Çatalhöyük, podría 
mostrar que este esquema sigue en 
vigencia incluso entre los grupos 
incipientemente agrícolas. 

Ahora es posible aclarar un pro-
blema teórico planteado antes, y 
afirmar que no es por coincidencia 
que podemos reconocer el dua-
lismo en la ideología de socieda-
des tan distantes geográfica, 
cronológica y culturalmente como 
los neandertales, los aborígenes 
australianos, los magdalenienses, 
los chinos antiguos, los asiáticos 
suroccidentales del Neolítico y los 
mesopotámicos históricos más 
tempranos. Esta convergencia re-

sulta ser lógica desde un punto de vista estructural cuando reconocemos que la ideología de 
estas sociedades está determinada en definitiva por relaciones estrictamente igualitarias de 
producción y reproducción para compensar la escasez de fuerzas productivas. La constitución 
natural humana, débil físicamente, pero con un altísimo potencial para la comunicación entre 
especímenes de la misma especie, es tal que la supervivencia de la especie depende mayor-
mente del proceso de intercambio entre los individuos. Esta perpetua necesidad de distribuir 
los alimentos y las parejas sexuales al interior de los subgrupos de la comunidad y a través 

 
173 Forest, Mésopotamie; Meillassoux, Femmes. 
174 Definición 1, Oxford Pocket Dictionary of Current English. Puede consultarse en Scheme | Encyclopedia.com 
(acceso del traductor: 23 de junio, 2025). 

Esquema 
dualista 

del 
Neolítico

Esquema dualista del 
Paleolítico/ parentela 

cerrada

Conservatismo 
ideológico: 

simbolismo dualista 
omnipresente 
(Göbekli Tepe, 

Çatalhöyük)

Sociedades 
domésticas del 

Eneolítico: familia 
nuclear, parentela 

abierta

Norte de 
Mesopotamia en el 

Holoceno
Linajes cultivadores 

sedentarios y 
autónómos

Figura 5. El esquema dualista del Neolítico visto como una 
evolución de estructuras sociales (gráfica de síntesis). La con-
frontación entre sociedades paleolíticas dualistas y cerradas 
(“elementales”) con los crecientes linajes autónomos y agra-
rios del Neolítico desatan una reacción de conservadurismo 
ideológico (conservadurismo monumental: Göbekli Tepe; 
omnipresente: Catalhöyük), pero eventualmente terminan 
por evolucionar hacia los linajes domésticos abiertos (“com-
plejos”) del Eneolítico. 

https://www.encyclopedia.com/science-and-technology/computers-and-electrical-engineering/computers-and-computing/scheme


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

105 

de las generaciones requirió de la adopción de una forma de conducta social basada en la 
reciprocidad pura. El dualismo aparece como el resultado ideológico (y no como una causa 
ex nihilo) en esta cadena de factores causales. Esta es la razón por la cual el dualismo no 
debería ser visto como una mera tradición cultural que, entre otras más, acabó preservándose 
milagrosamente hasta bien entrado el Neolítico. Puede asumirse que fue “seleccionado so-
cialmente”, en el sentido darwiniano de la expresión (es decir, de manera inconsciente y por 
incontables generaciones), por haber provisto a la humanidad con la mejor o única herra-
mienta para tener una alta probabilidad de supervivencia. 

 

Periodo Estructura 
económica 

Estructura 
social del pa-
rentesco 

Relaciones de 
producción 

Simbolismo 
dualista 

Etnografía 
compatible 

Comunismo pa-
leolítico 

Caza-recolecta 
nomádica 

Sistema cerrado 
de mitades 

Comunismo 
primitivo/pri-
migenio 

Neandertal. 
Bruniquel 

Aborígenes aus-
tralianos (Spen-
cer & Gillen) 
 

Paleolítico tar-
dío, Mesopota-
mia alta y media 
 

Caza-recolecta 
con arco y flecha 

Clasificatorio 
(Morgan) 

Igualitario 
(Woodburn) 

Franco-cantá-
brico 

¡Kung e Inuit 
(Barnard) 

Neolítico Pre-
Cerámica A 
(Norte de Meso-
potamia) 
 

Agricultura pre-
doméstica (Wi-
llcox) 

Formación de 
linajes 

Reciprocidad 
comunitaria 

Monumental, 
Göbekli Tepe 

Islas Trobriand 
(Malinowski) 

Neolítico Pre-
Cerámica B 
(Centro de Ana-
tolia) 
 

Agricultura do-
méstica (Peters, 
Zeder) 

Linajes segmen-
tados 

Producción ba-
sada en los lina-
jes 

Doméstico, 
Çatalhöyük 

Baruya (Gode-
lier)175 

Eneolítico (Ha-
laf) 

Sistema domés-
tico-agrícola 
(Sahlins) 

Complejo, 
abierto 

Producción ba-
sada en la jerar-
quía doméstica 

Simbología ba-
sada en los lina-
jes, Latmos 

Gouro (Meillas-
soux) 

Tabla 1. Evolución grosso modo de las estructuras sociales prehistóricas (reconstrucción preliminar). 

 

Evaluación de la hipótesis 

 

En este punto, debo hacer notar al lector que se ha sospechado que Testart alteró de varias 
maneras los hechos etnográficos, pese a que esto se habría debido ciertamente al objetivo que 
se puso a sí mismo al llevar a cabo su trabajo: no el objetivo de describir comunidades espe-
cíficas, sino el de descubrir la estructura puramente teórica que las relaciona entre sí. Así, 
pudo reconstruir un sistema social coherente en el que cada estructura (de producción, de 
reproducción, de ideología) está en sintonía absoluta con los demás. La mejor pista sobre la 
cual encontrar apoyo empírico en favor de esta reconstrucción teórica es el hecho de que en 

 
175 Para una traducción de este estudio al castellano, véase Maurice Godelier, “Cuerpo, parentesco y poder entre los 
baruya de Nueva Guinea”, en Cuicuilco: Revista de Ciencias Antropológicas, vol. 10, n° 31-32 (2023), págs. 73-92.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

106 

todos los lugares, las sociedades reprodujeron con éxito el estilo de vida de los cazadores-
recolectores a todo lo largo del periodo del Paleolítico (es decir, ¿por entre uno y dos millones 
de años?). Vimos cómo este éxito se logró mediante la aniquilación total de los intereses 
individuales en favor del beneficio del todo, y que el dualismo ha sido identificado como la 
piedra angular de esta construcción social tan impresionantemente coherente. Sin embargo, 
la ilustración definitiva de la posición central del dualismo en la prehistoria, y sin la cual el 
dualismo no podría habérsele ocurrido al autor de este artículo como indicio que ilumine la 
ideología del Neolítico, es el conjunto de las monumentales estelas gemelas centrales de 
Göbekli Tepe. 

 

Conclusión 

 

La siguiente cita acerca de la estructura social e ideológica de los aborígenes australianos 
parece apropiada para la conclusión de este artículo: “para afirmar que la sociedad es una 
totalidad inseparable, fue primero necesario romperla en dos partes, cada una de ellas estre-
chamente dependiente de la otra. Cada parte fue concebida desde el comienzo como parte 
del todo”.176 Es un hecho notorio y afortunado que estas líneas hayan sido escritas cerca de 
una década antes de que fuera excavado el yacimiento arqueológico de Göbekli Tepe. Hoy, 
las estelas gemelas de ese lugar se yerguen como una confirmación monumental de la audaz 
intuición de Testart177 de que los aborígenes australianos reflejan una extensión del trasfondo 
ideológico del Paleolítico. 

 

Referencias 

 

E. Assouti & D. Q. Fuller, “A Contextual Approach to the Emergence of Agriculture in South-
west Asia: Reconstructing Early Neolithic Plant-Food Production”, en Current Anthropology, 
vol, 54, n° 3 (2013), págs. 299-331. 

I. I. Asouzu, Ibuanyidanda: New Complementary Ontology: Beyond World-Immanentism, 
Ethnocentric Reduction and Impositions (Zúrich: LIT Verlag, 2007). 

E. B. Banning, “So Fair a House: Göbekli Tepe and the Identification of Temples in the Neo-
lithic of the Near East”, en Current Anthropology, vol. 52, n° 2 (2011), págs. 519-560. 

 
176 Testart, Le communisme primitif, pág. 478. 
177 Testart, “Some Major Problems”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

107 

A. Barnard, “Universal Systems of Kin Categorization”, en African Studies, vol. 37, n° 1 
(1978), págs. 69-81. 

A. Barnard, “From Mesolithic to Neolithic Modes of Thought”, en A. Whittle & V. Cum-
mings (eds.), Going Over. The Mesolithic-Neolithic Transition in North-West Europe (Oxford: 
Oxford University Press, 2007), págs. 5-19. 

A. Barnard, Hunters and Gatherers: What Can We Learn from Them (Hearing Others’ Voices) 
(Londres y Singapur: Balestier Press, 2020). 

N. Becker, O. Dietrich, T. Götzelt, Ç. Köksal-Schmidt, J. Notroff & K. Schmidt, “Materialen 
zur Deutung der zentralen Pfeilerpaate des Göbekli Tepe und weiterer Orte des obermesopo-
tamischen Frühneolithikums”, en Zeitschrift für Orient-Archäologie, n° 5 (2012), págs. 14-
43. 

J. Beckett, “Marriage, Circumcision and Avoidance among the Maljangaba of Northwest 
New South Wales”, en Mankind, n° 6 (1967), págs. 456-464. 

A. Belfer-Cohen & A. N. Goring-Morris, “Recent Developments in Near Eastern Neolithic 
Research”, en Paleórient, vol. 28, n° 2 (2002), págs. 143-148. 

P. Bellwood, First Farmers: The Origin of Agricultural Societies (Victoria: Blackwell, 2005).  

L. Binford, In pursuit of the past: Decoding the Archaeological Record (Berkeley: University 
of California Press, 1983). 

N. Bird-David, “Where have all the kin gone? On hunter-gatherer sharing, kinship and scale”, 
en N. Lavi & D. E. Friesem (eds.), Towards a Broader View of Hunter-Gatherers Sharing 
(Cambridge: McDonald Institute, 2019), págs. 15-24. 

D. Bischoff, “Symbolic Worlds of Central and Southeast Anatolia in the Neolithic”, en F. 
Gérard & L. Thissen (eds.), The Neolithic of Central Anatolia (Estambul: Ege Yayınları, 
2002), págs. 237-244. 

M. Bloch, Marxism and Anthropology, a History of Relationship (Oxford: Oxford University 
Press, 1983). 

C. Bodet, “Kinship Patterns as a Doorway to Apprehend the Symbolic and Social Structure 
of Göbekli Tepe Communities”, en Ethneo, vol. 3, n° 2 (2012), págs. 1-17. 

C. Bodet, “Early Animal Production for Marital Trade: A Neolithic Bride-Price?”, en O. Du-
mankaya (ed.), Production and Trade through the Ages: from Prehistory to the Byzantine 
Period (Ankara: Bilgin Kültür Sanat yayınları, 2019), págs. 95-122. 

C. Bodet, “Why are there no Neolithic Mega-sites in the Anatolian Euphrates basin? A Socio-
archaeological approach to the marital structure of early farming societies”, en Arkhaia Ana-
tolika, n° 2 (2019), págs. 21-50. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

108 

C. Bodet, “Deciphering Göbekli Tepe: The Hidden Potential of Archaeo-Ethnology”, en I 
Akkaş & M. Karakoç (eds.), Ethnoarchaeology Research in Anatolia. From the Prehistoric 
Times to the Present (Estambul: Doruk, 2021), págs. 147-165. 

C. Bodet, “Twin Steles, Isomorphic Symbolism and the Neolithic Dualist Identity”, en Melis 
Uzdurum, Sera Yelözer & Ece Sexgin (eds.), Arkeolojide Kimlikler/Identities in Archaeology 
(Estambul: Ege Yayınları, 2023), págs. 99-122. 

P. Bourdieu, Le sens pratique (París: Edition de minuit, 1980). 

J. Cauvin, Naissance des divinités, Naissance de l’agriculture (París: Flammarion, 1997). 

M. Cook, A Brief History of the Human Race (Londres: Granta Books, 2003). 

N. David & C. Kramer, Ethnoarchaeology in Action (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2001). 

J. H. Dowling, “Individual Ownership and the Sharing of Game in Hunting Societies”, en 
American Antropologist, n° 70 (1968), págs. 502-507. 

D. Doyle, “Ritual Male Circumcision: A Brief History”, en Journal of Royal College of Phy-
sicians of Edinburgh, n° 35 (2005), págs. 279-285. 

É. Durkheim, Les règles de la méthode sociologique (París: Presse Universitaire de France, 
1937). 

A. Erim-Özdoğan, “Çayönü”, en M. Özdoğan, N. Başgelen & P. Kuniholm (eds.), The Neo-
lithic in Turkey, The Tigris Basin (Estambul: Archaeology and Art, 2011), págs. 185-269. 

J.-D. Forest, “L’archéologie et l’ethnologie ou la nécessité de mélanger les genres”, en 
Ethnoarchéologie: justification, problèmes, limites, XIIe Rencontres d’archéologie et d’his-
toire d’Antibes (París: Éditions de Association pour la Promotion et la Diffusion des Con-
naissances Archéologiques, CNRS, Juan-les-Pins, 1992), págs. 25-32. 

J.-D. Forest, “Çatal Höyük et son décor: pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en 
Anatolia Antiqua, n° 2 (1993), págs. 1-42. 

J.-D. Forest, Mésopotamie, l’apparition de l’Etat (París: Editions Paris-Méditerranée, 1996). 

J.-D. Forest, “Le PPNB de Çayönü et de Nevalı Çori : pour une approche archéo-ethnologi-
que de la néolithisation du Proche-Orient”, en Anatolia Antiqua, n° 4 (1996), págs. 1-31. 

J.-D. Forest, “Çatal Höyük et son décor : pour le déchiffrement d’un code symbolique”, en J. 
Guilaine (ed.), Arts et Symbols du Néolithique à la Protohistoire (París: Errance, 2003), págs. 
41-58. 

J.-D. Forest, “Le processus de néolithisation proche-oriental: pour une archéologie sans fron-
tières”, en Syria, n° 83 (2006), págs. 125-138. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

109 

J. G. Frazer, Totemism and Exogamy (Londres: MacMillan, 1910). 

S. Freud, Totem et Tabou (París: Points, 2010). 

H.-G. K. Gebel, “The Territoriality of Early Neolithic Symbols and Ideocracy”, en Neo-
Lithics, vol. 2, n° 13 (2013), págs. 39-41. 

C. Ghasarian, Introduction à l’étude de la parenté (París: Seuil, 1996). 

C. Gibson, How to Read Symbols. A Crash Course in the Meaning of Symbols in Art (Londres: 
Herbert Press, 2009). 

A. Giddens, Capitalism and Modern Social Theory: an Analysis of the Writings of Marx, 
Durkheim and Max Weber (Cambridge: Cambridge University Press, 1971). 

R. Girard, La violence et le sacré (París: Hachette, 1972). 

Maurice Godelier, “Cuerpo, parentesco y poder entre los baruya de Nueva Guinea”, en Cui-
cuilco: Revista de Ciencias Antropológicas, vol. 10, n° 31-32 (2023), págs. 73-92. [Publica-
ción original: Journal de la Societé des Océanistes, vol. 94, n° 1 (1992), págs. 3-24]. 

N. Gökce, Neolitik yasam biçiminin yayılımında kireç tabanlı yapılar sorunu (Tesis de maes-
tría, Universidad del Egeo [Esmirna, Turquía], 2021). 

R. Gould, “Beyond Analogy in Ethnoarchaeology”, en R. Gould (ed.), Explorations in 
Ethnoarchaeology (Albuquerque: University of New Mexico Press, 1978), págs. 249-293. 

M. Granet, La civilisation chinoise. La vie publique et la vie privée (París: La renaissance du 
livre, 1929). 

E. J. Haland, Greek Festivals, Modern and Ancient. A Comparison of Female and Male Va-
lues (Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2017). 

S. Hansen, “Phallomorphic Antler Tools”, en B. Hellwing, T. Aliyev, B. Lyonnet, F. Guliyev, 
S. Hansen & G. Mirtskhulava (eds.), The Kura Projects: New Research on the Later Prehis-
tory of the Southern Caucasus (Berlín: Dietrich Reiner Verlag, 2017), págs. 269-271. 

J. L. Henderson, “Ancient Myths and Modern Man”, en C. G. Jung (ed.), Man and his Sym-
bols (Londres: Dell, 1964), págs. 95-155. 

I. Hodder, “Çatalhöyük. A Summary of Recent Work Concerning Architecture”, en B. Söğüt 
(ed.), Ahmet A. Tırpan’a Armağan/Festschrift für Ahmet A. Tırpan (Estambul: Ege Yayınları, 
2012), págs. 303-314. 

I. Hodder, “From Communal to Segmentary: an Alternative View of Neolithic ‘Monuments’ 
in the Middle East”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monu-
mentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), págs. 49-51. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

110 

A. W. Howitt, The Native Tribes of Southeast Australia (Londres: MacMillan, 1904). 

T. Ingold, Hunters, Pastoralists and Ranchers (Cambridge: Cambridge University Press, 
1980). 

Jacques Jaubert, Sophie Verheyden, Dominique Genty, Michel Soulier, Hai Cheng, Domini-
que Blamart, Christian Burlet, Hubert Camus, Serge Delaby, Damien Deldicque, R. La-
wrence Edwards, Catherine Ferrier, François Lacrampe-Cuyaubère, François Lévêque, 
Frédéric Maksud, Pascal Mora, Xavier Muth, Édouard Régnier, Jean-Noël Rouzaus & Fré-
déric Santos, “Early Neanderthal Constructions Deep in Bruniquel Cave in Southwestern 
France”, en Nature, n° 534 (2016), págs. 111-114. 

C. Jeunesse, “Elite House or Specialized Buildings?”, en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. 
Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), 
págs. 53-56. 

M. Kinzel & L. Clare, “Monumental compared to what? A Perspective from Göbekli Tepe”, 
en A. B. Gebauer, L. Sorensen, A. Teather & A. C. Valera (eds.), Monumentalising Life in the 
Neolithic (Oxford: Oxbow, 2020), págs. 29-48. 

C. Knight, C. Power & I. Watts, “The Human Symbolic Revolution: A Darwinian Account”, 
en Cambridge Archaeological Journal, vol. 5, n° 1 (1995), págs. 75-114. 

T. V. Kornienko, “On the Interpretation of Stelae in the Cult Complexes of Northern Meso-
potamia During the Pre-Pottery Neolithic”, en Archaeology, Ethnology and Anthropology of 
Eurasia, vol. 46, n° 4 (2018), págs. 13-21. 

I. Kuijt, “Material Geographies of House Societies: Reconsidering Neolithic Çatalhöyük, 
Turkey”, en Cambridge Archaeological Journal, vol. 28, n° 4 (2018), págs. 565-590. 

J.-L. Le Quellec, “Peut-on retrouver les mythes préhistoriques? L’exemple des récits anthro-
pogoniques”, en Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 
n° 1 (2015), págs. 235-266. 

A. Leroi-Gourhan, Les religions de la préhistoire (París: Presses Universitaires de France, 
1964). 

C. Lévi-Strauss, Les structures élémentaires de la parenté (París: Mouton de Gruyter, 1967).  

D. Lewis-Williams, The Mind in the Cave. Consciousness and the Origins of Art (Londres: 
Thames & Hudson, 2002). 

C. A. Makarewicz & B. Finlayson, “Constructing Community in the Neolithic of Southern 
Jordan: Quotidian Practice in Communal Architecture”, en PLoS ONE, vol. 13, n° 6 (2018), 
art. e0193712. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

111 

B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society (Londres: Littlefield, Adam & Co., 
1926). 

R. Matthews, The Archaeology of Ancient Mesopotamia. Theories and Approaches (Londres: 
Routledge, 2003). 

M. Mauss, Essai sur le don. Forme et raison de l’echange dans les sociétés primitives (París: 
Presses Universitaires de France, 1924). 

A. McBride, “Performance and Participation: Multisensual Analysis of Near-Eastern Pre-
Pottery Non-Domestic Architecture”, en Paléorient, vol. 39, n° 2 (2013), págs. 47-67. 

C. Meillassoux, Femmes, greniers et capitaux (París: L’Harmattan, 1991). 

J. Mellaart, Çatal Höyük, a Neolithic Town in Anatolia (Londres: Thames & Hudson, 1967).  

S. J. Mithen, B. Finlayson, S. Smith, E. Jenkins, M. Najjar & D. Maricević, “An 11600 year-
old Communal Structure from the Neolithic of Southern Jordan”, en Antiquity, n° 85 (2011), 
págs. 350-364. 

D. Mlekuž Vrhovnik, “Approaching Weird: Psychoanalysis and Archaeology of Caves”, en 
Accademia Letters, n° 190 (2021), págs. 1-5. 

F. K. Moetz, B. Çelik, “T-Shaped Pillar Sites in the Landscape around Urfa”, en R. Matthews 
& J. Curtis (eds.), Proceedings of the 7th International Congress on the Archaeology of the 
Ancient Near East, vol. 1 (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2012), págs. 695-709. 

L. H. Morgan, Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Family (Washington: 
Smithsonian Institution, 1871). 

M. Özbaşaran, G. Duru, N. Kayacan, B. Erdoğu & H. Buitenhuis, “Aşıklı (and) Musular the 
8th Millennium cal BC Satellite site of Aşıklı”, en M. Özdoğan, N. Başgelen & P. Kuniholm 
(eds.), Neolithic in Central Turkey. New Excavations and New Research (Estambul: Central 
Turkey Archaeology and Art Publications, 2012), págs. 135-180. 

M. Özbek, Çayönü’nde İnsan (Estambul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2004). 

J. Peters, A. von den Driesch, N. Pöllath & K. Schmidt, “Birds in the Megalithic Art of the 
Pre-Pottery Neolithic Göbekli Tepe, Southeast Turkey”, en G. Grupe & J. Peters (eds.), Feat-
hers, Grit and Symbolism: Birds and Humans in the Ancient, Old and New World (ICAZ 5) 
(Rahden y Westfallen: Verlag Marie Leidorf, 2005), págs. 223-234. 

J. Peters & K. Schmidt, “Animals in the Symbolic World of Pre-Pottery Neolithic Göbekli 
Tepe, Southeastern Turkey: A Preliminary Assessment”, en Anthropozoologica, vol. 39, n° 1 
(2004), págs. 179-218. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

112 

A. R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society (Londres: Cohen & West, 
1952). 

Sonja Ross, “A Cultural Phenomenon: The Vagina Dentata Motif – Post Scriptum. Review 
of Current Discussions with a Look Back at a Contribution from 1994”, en Academia Letters 
(2021), art. 3509. 

M. Sahlins, “The Segmentary Lineage and Predatory Expansion”, en American Anthropolo-
gist, n° 63 (1961), págs. 322-345. 

M. Sahlins, Stone Age Economics (Nueva York: Aldine de Gruyter, 1972). 

D. Schmandt-Besserat, “Preface and Acknowledgments”, en D. Schmandt-Besserat (ed.), 
Symbols at ‘Ain Ghazal – Ain Ghazal Excavation Reports (Berlín: Ex Oriente, 2013), págs. 
xxv-xxvi. 

K. Schmidt, “Göbekli Tepe, Southeastern Turkey. A Preliminary Report on the 1995-1999 
Excavations”, en Paléorient, vol. 26, n° 1 (2001), págs. 45-54. 

U.-D. Schoop, “The Late Escape of the Neolithic from the Central Anatolian Plain”, en C. 
Lichter (ed.), How Did Farming Reach Europe? Anatolian-European Relations from the Se-
cond Half of the 7th through the First Half of the 6th Millennium cal BC (Estambul: Veröf-
fentlichungen des Deutschen Archäologischen Instituts Istanbul, 2005), págs. 41-58. 

B. Spencer & F. J. Gillen, The Native Tribes of Central Australia (Londres: MacMillan, 1899). 
*** 

John D. Speth, The Paleoanthropology and Archaeology of Big-Game Hunting. Protein, Fat 
or Politics (Nueva York: Springer, 2010). 

D. Stordeur, “Jerf el Ahmar et l’émergence du Néolithique au Proche Orient”, en J. Guilaine 
(ed.), Premiers paysans du monde (París: Errance, 2000). 

D. Stordeur, “Symbole et Imaginaire des premières cultures néolithiques du Proche Orient 
(Haute et Moyenne valée de l’Euphrate)”, en J. Guilaine (ed.), Arts et Symboles du Néolithi-
que à la Protohistoire (París: Errance, 2003), págs. 15-37. 

D. Stordeur, “Les villages et l’organisation des groups au Néolithique précéramique A. L’exe-
mple de Jerf el-Ahmar, Syrie du nord”, en J. L. Fenollos (ed.), Du village Néolithique à la 
ville Syro-Mésopotamienne (Ferrol: Universidad da Coruña & Sociedad Luso-Gallega de Es-
tudios Mesopotámicos, 2012), págs. 35-54. 

D. Stordeur, M. Brenet, G. der Aprahamian & J. C. Roux, “Les bâtiments communautaires 
de Jerf el-Ahmar et Mureybet horizon PPNA (Syrie)”, en Paléorient, vol. 26, n° 1 (2001), 
págs. 29-44. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

113 

A. Testart, Des classifications dualistes en Australie. Essai sur l’évolution de l’organisation 
sociale (Lille: Editions de la maison de science de l’homme, Université de Lille III, 1978). 

A. Testart, Le communisme primitif I. Economie et idéologie (París: Maison des sciences et 
de l’homme, 1985). 

A. Testart, “Deux modelés du rapport entre l’homme et l’animal dans les systèmes de repré-
sentations”, en Études Rurales, vol. 107, n° 8 (1987), págs. 171-193. 

A. Testart, “Game Sharing Systems and Kinship Systems among Hunter-Gatherers”, en Man, 
n° 22 (1987), págs. 287-304. 

A. Testart, “Some Major Problems in the Social Anthropology of Hunter-Gatherers”, en Cu-
rrent Anthropology, vol. 29, n° 1 (1988), págs. 1-31. 

A. Testart, “Révolution, révélations ou évolution sociale. A propos du livre de Jacques Cau-
vin, Naissance des divinités, naissance de l’agriculture”, en Les nouvelles de l’archéologie, 
n° 72 (1998), págs. 25-29. 

A. Testart, Des dons et des dieux (París: Errance, 2006). 

A. Testart, “Interprétation symbolique et interprétation religieuse en archéologie. Exemple 
du taureau à Çatal Höyük”, en Paléorient, vol. 32, n° 1 (2006), págs. 23-57. 

A. Testart, “Review of Magic Practices and Rituals in the Near Eastern Neolithic”, en Pa-
léorient, vol. 32, n° 1 (2006), págs. 149-150. 

A. Testart, Avant l’histoire. L’évolution des sociétés humaines de Lascaux à Carnac (París: 
Gallimard, 2012). 

M. Verhoeven, “The Birth of a Concept and the Origins of the Neolithic: A History of Prehis-
toric Farmers in the Near East”, en Paléorient, vol. 37, n° 1 (2001), págs. 75-87. 

M. Verhoeven, “Ritual and Ideology in the Pre-Pottery Neolithic B of the Levant and Sout-
heast Anatolia”, en Cambridge Archaeological Journal, vol, 12, n° 2 (2002), págs. 233-258. 

M. Voigt, “Çatalhöyük in Context: Ritual at Early Neolithic Sites in Central and Eastern Tur-
key”, en I. Kuijt (ed.), Life in Neolithic Farming Communities’ Social Organization, Identity, 
and Differentiation (Nueva York: Kluwer, 2002), págs. 253-293. 

R. S. Walker, K. R. Hill, M. V. Flinn & R. M. Ellsworth, “Evolutionary History of Hunter-
Gatherer Marriage Practices”, en PLoS ONE, vol. 6, n° 4 (2011), págs. 1-6. 

T. Watkins, “The Origin of Household in North Mesopotamia”, en K. R. Veenhof (ed.), From 
Houses to Households in Ancient Mesopotamia. Papers Read at the 40th Rencontre Assyrio-
logique Internationale, Leiden, July 5-8, 1993 (Estambul: Nederlands Historisch-Archaeolo-
gisch Instituut te Istanbul, 1996), págs. 79-88. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

114 

T. Watkins, “Architecture and the Symbolic Construction of New Worlds”, en E. B. Banning 
& M. Chazan (eds.), Domesticating Space: Construction, Community, and Cosmology in the 
Late Prehistoric Near East (Berlín: Ex Oriente, 2006), págs. 15-24. 

M. Weber, Sociologie des religions (París: Gallimard, 1996). 

C. Weiss, “Motives for Male Circumcision among Preliterate and Literate Peoples”, en The 
Journal of Sex Research, vol. 2, n° 2 (1996), págs. 69-88. 

G. Willcox & D. Stordeur, “Large-Scale Cereal Processing before Domestication during the 
Tenth Millennium cal. BC in Northern Syria”, en Antiquity, n° 86 (2012), págs. 99-114. 

M. Wilson, Symbols in Art (Londres: Thames and Hudson, 2020). 

J. Woodburn, “Egalitarian Societies”, en Man, n° 17 (1983), págs. 431-451. 

J. Yakar, “Defining Social Complexity in Anatolian Communities of Hunter-Gatherer Culti-
vators”, en M. Özdogan, H. Hauptmann & N. Başgelen (eds.), Köyden kente. Yakındoğuda 
ilk yerleşimler 2/ From Village to Cities. Early Villages in the Near East 2 (Estambul: Arkeo-
loji Sanat Yayınları, 2003), págs. 437-446. 

J. Yakar, “The Language of Symbols in Prehistoric Anatolia”, en Documenta Praehistorica, 
n° 32 (2005), págs. 111-121. 

M. A. Zeder, “The Origins of Agriculture in the Near East”, en Current Anthropology, vol. 
52, n° 4 (2011), págs. 221-235. 

T. Zimmerman, “Ein Untergang im Morgenland? Göbekli Tepe als Fallstudie für die Vollen-
dung und das Verlöschen einer späteiszeitlichen Jäger- und Sammlerkultur”, en The Journal 
of the Oswald Spengler Society, n° 3 (2020), págs. 7-25. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

115 

Notas del traductor

 
i En estudios del Neolítico, se hace una distinción entre la etapa neolítica anterior al uso de 
cerámica y aquella que le sigue, en que los humanos empiezan a usar utensilios de cerámica. 
A su vez, este periodo previo a la cerámica está dividido en dos partes: uno previo a la do-
mesticación de animales y en que todas las edificaciones tienen formas basadas en el círculo, 
y otro en el que se domestican animales y las edificaciones tienen formas cuadradas, además 
de hallarse algunas edificaciones de dos plantas. PPNA se refiere al primero de estos periodos, 
y corresponde a las siglas en inglés de Neolítico Pre-Cerámica A (Pre-Pottery Neolithic A). 
Me he abstenido de usar siglas en castellano (es decir, NPCA) porque el uso de PPNA puede 
considerarse ya como un término técnico relativamente unificado a través de varios idiomas. 
Por último, hay que dejar claro que esta distinción atañe originalmente a los estudios sobre 
asentamientos prehistóricos del Levante y de Anatolia. 
Con respecto a las notaciones III (A-H), se refieren a la fase de población del asentamiento 
de Göbekli Tepe. El periodo durante el cual este estuvo poblado se divide usualmente en ocho 
fases. En estas “fases” se fueron construyendo estructuras cerradas de piedra. Estas están 
catalogadas con letras del alfabeto. El autor habla aquí de las estructuras cerradas A, B, C, D, 
E, F, G y H, que corresponden a las que existían ya en la fase III. 
ii En arqueología, “horizonte” es un término técnico que designa un nivel sociocultural cla-
ramente diferenciado en una secuencia cronológica, y que puede estar relacionado con la 
sucesión estratigráfica del suelo en el yacimiento arqueológico, aunque no siempre lo está. 
El lector interesado puede remitirse a William Andrés Posada Restrepo, “Estratificación y 
horizonización en contexto: Breve reflexión sobre los conceptos, principios y operatividad 
del estudio de suelos y estratigrafía en las áreas de campo en arqueología”, en Boletín de 
antropología de la Universidad de Antioquia, vol. 21, n° 38 (2007), págs. 275-291. 
iii El autor evita aquí el uso de “primitivo”, que coincide con el francés “primitif” que usa 
Alain Testart en su investigación. En lugar de usar el inglés “primitive”, el autor usa en este 
punto el inglés “primeval”, cuya traducción directa es “primigenio”, no “primitivo. Dada la 
inmensa carga de la palabra “primitivo” en la antropología y la historia, y la importancia del 
debate alrededor de esta palabra, la escogencia es significativa. Respetamos en este punto la 
escogencia del autor al traducir “primitif” al inglés, aunque debemos notar la relación directa 
entre el francés “primitif” y el castellano “primitivo”. 
iv Los !Kung San son un pueblo de África del sur que habitan algunas zonas del desierto de 
Kalahari, entre Botswana, Angola y Namibia. 
v La acepción de cross-cousin, la palabra que tradujimos aquí como “primos cruzados”, en el 
diccionario Merriam-Webster es bastante específica: una pareja de primos cruzados es una 
pareja de primos, especialmente si son de sexo opuesto, que son hijos, respectivamente, de 
un hermano y una hermana. 
vi Esta expresión atañe específicamente a las fases estratigráficas del asentamiento de Çayönü. 
En este asentamiento, la fase de las “plantas/pisos en forma de parrilla” sigue a la fase de las 
cabañas y antecede a la fase de los grandes pisos pavimentados. La fase de los pisos en forma 
de parrilla se refiere a pisos zanjados pertenecientes a unidades habitacionales cuadradas, lo 
que representa una innovación frente a las unidades habitacionales circulares de la fase de 
las cabañas. Esta fase corresponde a los años 9400-9100 a.C. Para una fuente en inglés, véase 
Jessica Pearson, Matt Grove, Metin Özbek & Hitomi Hongo, “Food and Social Complexity 
at Çayönü Tepesi, Southeastern Anatolia: Stable Isotope Evidence of Differentiation in Diet 

jmmon
Sello



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 70-116. 

116 

 
According to Burial Practice and Sex in the Early Neolithic”, en Journal of Anthropological 
Archaeology, n° 32 (2013), págs. 180-189, específicamente la tabla 1, pág. 182. 
vii Igual que en el caso de las fases neolíticas del PPNA y el PPNB, mantenemos aquí las 
siglas en inglés de PN, que equivalen a Pottery Neolithic. 
viii Las ceremonias de intichiuma son ceremonias específicas observadas entre los Arunta del 
centro de Australia por diversos etnógrafos y comentadas por antropólogos clásicos como 
James Frazer y Bronislaw Malinowski. 
ix Sanliurfa es una región ubicada en el extremo suroriental de Anatolia, cerca del Levante, 
hoy dentro de las fronteras de la actual República de Turquía. 
x La palabra “esquema” en español tiene el significado exclusivo de estructura u organización, 
primordialmente visual, y designa más que todo un arreglo de significados. En inglés, 
“scheme” denota no solo una estructura, sino un plan u orden que busca conseguir algo. En 
este artículo, el original “scheme” tiene claramente el sentido de una estructura conceptual 
circunscrito por completo a una interpretación estructural de la definición aquí ofrecida, pese 
a que el Oxford Pocket Dictionary of Current English ofrece un ejemplo que se refiere a la 
puesta en marcha de un plan. En efecto, el OPDCE incluye en la misma definición del autor 
el siguiente ejemplo: “a clever marketing scheme”. En este fragmento, la presencia de la 
palabra clever (astuto, inteligente) demuestra que la definición no tiene en mente un signifi-
cado tan estructural como el de la interpretación del autor o como el de la palabra “esquema” 
en castellano. Dicho esto, y siendo el autor un francófono nativo, el traductor se ha inclinado 
por seguir la interpretación del autor de la palabra scheme, y usar el castellano “esquema”, 
que designa muy bien el hecho de que aquí nos referimos a un esquema conceptual: el de la 
ideología dualista del Neolítico anatolio que puede verse particularmente en el yacimiento 
arqueológico de Göbekli Tepe. 

jmmon
Sello



 

117 



 

El control del estado en la teoría política  
de Hamás y de la Yihad Islámica Palestina 

 

Publicación original: 

Religions, vol. 12, n° 11 (2021), art. 1010 

 

 

ERIK SKARE 

 

 

Introducción 

 

ómo reaccionó la oposición islamista palestina –compuesta por Hamási y por la 
Yihad Islámica Palestina (YIP)– ante el inicio de los Acuerdos de Oslo y ante el 
establecimiento de la Autoridad Nacional Palestina (AP)? En su mayoría, los es-
tudios existentes se han concentrado en la reacción violenta de estos grupos que 

siguió al inicio del proceso de paz, enfocando la discusión sobre estos dos grupos como si 
fueran saboteadores o semi-saboteadores de ese proceso.1  También en su mayoría, se ha 

 
Traducción al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Jessica Paola Barrios Nava-
rro y Daniel Styven López Nivia.  
Esta investigación fue financiada por el programa de investigación e innovación Horizon 2020 de la Unión Europea. 
Número del estipendio: 870724. 
El autor quisiera agradecer aquí al personal del Instituto de Estudios Palestinos (Institute for Palestine Studies) y a 
Benedict Tobiassen por hacerme llegar una copia del libro La transformación democrática palestina, de Jamal 
Mansur, además de agradecer a los editores académicos y a los revisores anónimos por sus comentarios constructivos. 
Estos fueron de mucha ayuda.  
1  Por ejemplo, véanse Shaul Mishal & Avraham Sela, The Palestinian Hamas: Vision, Violence, and Coexistence 
(Nueva York: Columbia University Press, 2006), págs. 67-68; Dipak K. Gupta & Kusum Mundra, “Suicide Bombing 
as a Strategic Weapon: An Empirical Investigation of Hamas and Islamic Jihad”, en Terrorism and Political Violence, 

¿C 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

118 

ignorado la producción literaria de la oposición islamista, que floreció a partir de los cambios 
paradigmáticos de la década de 1990, así como la contribución de estos grupos al pensa-
miento político palestino, y ello pese a que el prospecto de un autogobierno palestino hizo 
que Hamás y la Yihad Islámica Palestina se vieran confrontados por preguntas fundamentales 
sobre la organización social, la gobernanza política y la legalidad de la democracia. 

La urgencia de estas preguntas se ve ilustrada por el libro La transformación democrática 
palestina (al-Taḥawwul al-Dīmuqrātī al-Filasṭīnī), escrito en 1999 por Jamal Mansur, un 
miembro cisjordano de alto rango de Hamás, y por la publicación de la conferencia “Funda-
mentalismo y secularismo” (“al-Uṣūliyya wa-l-‘Ilmāniyya”), dictada por Fathi al-Shiqaqi, 
antiguo secretario general de la Yihad Islámica Palestina, en 1995. En efecto, estos dos textos 
no constituyen, en realidad, una intervención polémica contraria al proceso de paz ni a la 
solución de dos estados. Por el contrario, estos textos comunican una profunda preocupación 
con el giro autoritario de la Autoridad Palestina y por la organización prospectiva de la futura 
sociedad democrática palestina. Tanto Mansur como al-Shiqaqi se embarcan, pues, en una 
discusión sobre la organización justa de la sociedad y sobre las amenazas del autoritarismo. 

Estos dos textos son importantes porque parecen ser relevantes para sus movimientos políti-
cos respectivos. Los líderes de la Yihad Islámica Palestina, como Anwar Abu Taha, por ejem-
plo, corroboran la importancia de los puntos de vista del difunto al-Shiqaqi y muestran que 
existe, efectivamente, una narrativa dentro del movimiento, aunque esta no haya sido cano-
nizada a través de la producción literaria.2 De manera similar, Yusuf Rizqa, antiguo ministro 
de información de Hamás, ha referenciado a Mansur al presentar una concepción del estado 
y de la organización social que es casi idéntica a la de este para aclarar cuál es la posición 
actual de Hamás.3 También es importante llevar a cabo el análisis de estos dos textos porque 
estos arrojan luces sobre el hecho de que los dos movimientos están de acuerdo sobre la 
democracia y sobre los mecanismos democráticos, pero difieren fundamentalmente en su 
entendimiento de la tradición islámica y en su acercamiento al estado y al rol que este juega 
en el aseguramiento o el evitamiento de la justicia. Mientras que Mansur cree en un estado 
fuerte que funcione como garante de la preservación de los valores islámicos, al-Shiqaqi per-
cibe, por el contrario, que el estado es la mayor amenaza contra los valores islámicos. Aunque 
hay un deseo implícito por la obtención del poder en el análisis de Mansur, la Yihad Islámica 
Palestina en general y particularmente al-Shiqaqi muestran dudas, e incluso sospechas, 
acerca del estado por su influencia corruptora. Mientras que Mansur cree en la factibilidad 
de civilizar al estado mediante controles, equilibrios y una clara separación del poder, al-

 
n° 17 (2005), págs. 573-598; Jeroen Gunning, Hamas in Politics: Democracy, Religion, Violence (Londres: Hurst 
& Company, 2009), págs. 195-240; Wendy Pearlman, “Spoiling Inside and Out: Internal Political Contestation and 
the Middle East Process”, en International Security, n° 33 (2009), págs. 79-109; y Beverley Milton-Edwards & 
Stephen Farrell, Hamas: The Islamic Resistance Movement (Cambridge: Polity Press, 2010), págs. 71-74. 
2 Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Líbano, 19 de marzo de 2018. 
3 Yusuf Rizqa, al-Ru’ya al-siyāsiyya li-Ḥamās (Beirut: Markaz al-Zaytūna li-l-dirāsāt wa-l-istishārāt, 2017). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

119 

Shiqaqi cree que al estado hay que arrebatarle su influencia. Mientras que Mansur alude a 
Montesquieu,4 al-Shiqaqi referencia a Lenin.5 

Mediante una lectura comparativa de estos dos textos, y empleando, para el marco teórico de 
estos, las teorías políticas de Locke y Hobbes, el presente artículo contribuye al avance de 
nuestra comprensión del pensamiento político islámico porque ilustra la diversidad que surge 
cuando los movimientos islámicos intentan ofrecer un esbozo de sus visiones de organización 
de una sociedad justa. Aunque entre los islamistas hay cierta convicción de que la religión 
no es meramente un asunto privado sino que también proporciona lineamientos éticos apli-
cables para la organización de la sociedad,6 este hecho no se traduce en “calcos” uniformes 
entre los actores políticos islámicos. Además, este artículo ofrece una contribución empírica 
útil, pues los estudios existentes se han concentrado mayormente sobre las maniobras de 
Realpolitik de los dos movimientos a la hora de enfrentar en el terreno los nuevos retos como 
el Acuerdo de Oslo o la separación entre Gaza y Cisjordania a partir del 2007. Por esa razón, 
sabemos muy poco acerca de la teoría política que en efecto albergan estos dos movimientos. 

Este articulo está compuesto por cuatro partes. Primero, ofrezco una discusión del análisis 
que hace al-Shiqaqi del estado y del peligro que él pensaba que este representaba para la 
organización justa de la sociedad. Después, procedo a evaluar la reacción de Mansur ante el 
establecimiento de la Autoridad Palestina y la concepción suya del estado para demostrar que 
los conceptos de los dos movimientos acerca del estado y la gobernanza difieren en puntos 
fundamentales. Mientras que Hamás busca alcanzar la justicia mediante un enfoque estado-
céntrico, la Yihad Islámica Palestina cree que el estado habrá de volverse despótico por su 
naturaleza. Tercero, yo discuto aquí las limitaciones democráticas de las sociedades ideales 
de al-Shiqaqi y de Mansur. Por último, resumo mis hallazgos y propongo nuevos campos de 
investigación. 

 

La necesidad de arrancarle los colmillos al estado 

El concepto de sociedad justa de al-Shiqaqi 

 

Tanto la Yihad Islámica Palestina como Hamás reaccionaron con vehemencia ante la noticia 
de la posibilidad de que la Organización para la Liberación Palestina (OLP) e Israel comen-
zaran negociaciones. Una razón de su rechazo del proceso de paz fue el hecho de que los 

 
4  Jamal Mansur, al-Taḥawwul al-dīmuqrātī al-filasṭīnī (Nablus: Markaz al-Buḥūth wa-l-Dirāsāt al-Filasṭīniyya, 
1999), pág. 45. 
5 Fathi al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya wa-l-‘ilmāniyya”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-
sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 
1980-1995), pág. 591. 
6 Bjørn Olav Utvik, Islamismen (Oslo: Universitetsforlaget, 2020). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

120 

movimientos islámicos armados no creían que el Acuerdo de Oslo favoreciera la indepen-
dencia palestina. En su punto de vista, la OLP había vendido a los palestinos, “particular-
mente a aquellos que habían hecho gigantescos sacrificios durante la Intifada”.7 Por ejemplo, 
al-Shiqaqi afirmó que el Acuerdo de Oslo “encadenó a los palestinos con unas esposas peli-
grosas”, y que el acuerdo solo era una solución para “la entidad sionista y para sus cargas 
económicas y de seguridad”, liberando así a Israel de las obligaciones políticas y éticas de la 
ocupación.8 Hamás, por otro lado, afirmó que “la única manera y el único método que en-
tiende el enemigo ocupador es el método de la fuerza, mediante la escalación de la bendita 
intifada, y mediante el alzamiento de la bandera de la yihad y de la resistencia”.9 Según ha 
señalado Burgat, a ojos de los movimientos islámicos palestinos el Acuerdo de Oslo se acerca 
más a una istislām (capitulación) que a una salām (paz).10 

Naturalmente, no sabemos con certeza qué o quién influyó en el pensamiento de al-Shiqaqi 
sobre el estado y sobre la organización de una sociedad justa. Sus visiones sobre una sociedad 
civil se parecen mucho a las del islamista tunecino Rachid al-Ghannouchi,11 por ejemplo, y 
al-Shiqaqi también se embarcó en la discusión de la “idea no-autoritaria” del islam y de la 
eliminación del poder centralizado del político iraní Abolhassan Banisadr.12 No obstante, es 
plausible que los desarrollos políticos intrapalestinos hayan sido un insumo para la conferen-
cia que dictó Fathi al-Shiqaqi en 1995 en el campo de refugiados de al-Yarmuk, en Damasco, 
en la cual discutió asuntos de secularismo, fundamentalismo y la organización de la sociedad 
justa, conceptos estos que elaboró de nuevo en una entrevista que sostuvo un mes después.13 
La Autoridad Palestina había empezado ya su represión contra la Yihad Islámica Palestina y 
varios líderes del buró político de esa organización, como Muhammad al-Hindi, Abdallah al-
Shami y Nafidh Azzam, habían sido encarcelados para el momento en que al-Shiqaqi habló 
de estos asuntos.14 Además de esto, pueden considerarse sus anteriores experiencias con los 
autócratas árabes, pues al-Shiqaqi fue apresado dos veces mientras estudiaba medicina en 
Egipto después de escribir su libro Jomeini: La solución islámica y las alternativas en 1979. 

 
7 Milton-Edwards & Farrell, Hamas, pág. 70. 
8 al-Raya, “al-Ittifāq Ḥall Mashākil allatī yu‘ānī minhā al-kayān al-ṣahyūnī mundhu al-iḥtilāl 1967 ḥattā alān”, en 
Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-
Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 909-913. 
9 Hamas Communiqué, “Hadhā al-Bilāgh li-l-Nās wa li-yandhurū bihi”, 1992. Acceso del autor: 25 de junio de 2021; 
el acceso del traductor ha resultado imposible. Véase la nota del traductor vi. 
10 François Burgat, Face to Face with Political Islam (Londres: I. B. Tauris, 2003). 
11 Erik Skare, A History of Palestinian Islamic Jihad: Faith, Awareness, and Revolution in the Middle East (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2021). 
12 Fathi al-Shiqaqi, “Īrān al-thawra wa-l-dawla”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-sayf. 
Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-
1995), págs. 190-199. 
13 al-Hadaf, “al-Ḥarakāt al-islāmiyya wa taṭawwurāt al-qaḍiya al-filasṭīniyya”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat 
al-dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-
l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 1212-1223. 
14 Skare, A History, pág. 122. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

121 

El tema del estado es, pues, uno con muy pocas connotaciones positivas en la filosofía polí-
tica de la Yihad Islámica Palestina. Pese a que el movimiento ofrece lineamientos generales 
como el principio del establecimiento del gobierno islámico en las tierras de Palestina, go-
bierno este que garantizaría la justicia, la libertad, la igualdad y la consulta, estas garantías 
no son responsabilidad de un estado islámico. Al contrario, debido a que el movimiento cree 
que el estado es un ente represivo por naturaleza y habrá de tornarse progresivamente despó-
tico, piensa que una sociedad justa es inexorablemente una sociedad con un estado débil 
acompañado de una fuerte sociedad civil que ofrezca un contrapeso a los monopolios de 
aquel. Así pues, percibe al-Shiqaqi que la contradicción principal de una sociedad justa es 
aquella entre el estado y la sociedad civil, en que el primero intentará necesariamente lograr 
la dominación de la segunda. 

Sin especificar dónde o cuándo, al-Shiqaqi hizo énfasis en esta contradicción al señalar que, 
mientras el estado intentaba dominar la sociedad, las fuentes de la legislación en la sociedad 
islámica habían sido, históricamente, el Corán y la Sunna, además del consenso de los letra-
dos (‘ulamā’). De acuerdo con esto, a ojos de al-Shiqaqi, una serie de vigilancias y equilibrios 
había existido siempre para alcanzar la limitación de los poderes del estado: “[la institución 
de los letrados] supervisaba la legislación, la justicia, la educación y el waqf,ii y tenía rela-
ciones más cercanas [que las del estado] con el mercado, es decir, con los bazares”.15 Si el 
gobernante quería imponer un sistema jurisprudencial que sostuviera todos los poderes en 
manos del estado, entonces le debería ser imposible hacerlo sin el consenso de los letrados. 
En las palabras de al-Shiqaqi: “las instituciones de los letrados [mu’assasat al-‘ulamā’] eran 
capaces de proteger a la sociedad de la tiranía del estado y de preservar así la cohesión de su 
tejido”; más adelante, en el mismo fragmento: “tuvimos por catorce siglos una verdadera 
sociedad civil que era independiente del estado y que tenía en sus manos la educación, la 
salud, el waqf y las mezquitas. Incluso con la corrupción y con el colapso moral del estado, 
hubiera justicia o injusticia, esta sociedad civil no dejó de causar un serio impacto en la so-
ciedad”.16 

Para al-Shiqaqi, el secularismo impuesto por la colonización probó ser tan desastroso preci-
samente debido a su creencia de que los letrados habían jugado un rol de contrapeso contra 
el monopolio del estado. Por tanto, ese secularismo no sería un paso hacia la liberación res-
pecto de la tiranía religiosa, sino, más bien, una receta que llevaría a la tiranía política, pues 
el secularismo abolía la división del poder político y la autoridad. De repente, todos los po-
deres yacían en las manos del estado. “Cuando los secularistas quisieron separar la religión 
y el estado, y establecer instituciones civiles […], echaron por tierra la más importante insti-
tución civil, que fue entonces completamente sometida al estado después de ser desmantelada, 
y después de que su fuerza interna fuera fragmentada”.17 

 
15 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 591. 
16 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 592. 
17 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 591. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

122 

Ciertamente, una sociedad en la que el estado tuviera todos los poderes era un escenario 
preocupante para al-Shiqaqi: 

Por naturaleza, el estado es represivo, o es una herramienta de represión contra las clases 
gobernadas, como lo definiera Lenin. El estado es el más poderoso instrumento de poder 
creado por la sociedad humana, de manera que el islam hubo de inventar un modo de sociedad 
humana que privara al estado de su poder y dominación, y lo hiciera así más débil que la 
sociedad, y sujeto a rendición de cuentas ante esta, incluso si el estado fuera controlado por 
los más poderosos califas y sultanes.18  

Aun así, al-Shiqaqi llegaría a una conclusión opuesta a la de Lenin: este último argumentaría 
que la clase obrera debía consolidar su poder en la estructura del estado para transformar la 
sociedad en una sociedad sin clases. En lugar de esto, según al-Shiqaqi, el estado debía ser 
privado de su poder y de sus herramientas de dominación, lo que lo sujetaría a la rendición 
de cuentas ante la sociedad civil. Abu Taha corroboró esta noción de la naturaleza del estado 
que lo lleva a volverse represivo, aunque para ello usara conceptos weberianos en lugar de 
leninistas. Dijo Abu Taha en mi entrevista con él: 

Es parte de la naturaleza del estado que este siempre se convierta en despótico. Una fuerte 
sociedad civil evita que el estado controle más poder. ¿Qué es el estado? La definición del 
estado es el monopolio de la fuerza; el estado tiene la fuerza legítima. El poder de cualquier 
estado, de cualquier sociedad, debe estar distribuido. Si la economía, como el dinero, es dis-
tribuida, entonces el poder está distribuido, y entonces no es como si el estado tuviera sus 
manos en todo. Entonces, el estado se hace más débil y se convierte en un sirviente de la 
sociedad, y no la sociedad en una sirvienta del estado. Hoy, la administración de la universi-
dad [debería] servir a los estudiantes, y no son los estudiantes los que [deberían] servir a la 
administración de la universidad. El estado [debería] servir al pueblo, y no el pueblo servir al 
estado. (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Líbano, 19 de marzo de 2018). 

La concepción que tiene la Yihad Islámica Palestina del estado y de la necesidad que tiene la 
sociedad civil de mantenerlo vigilado se parece, pues, a la creencia del liberalismo clásico de 
que un estado fuerte puede amenazar la armonía de la sociedad. Aunque uno de los postulados 
del liberalismo clásico es que el individuo es el depositario fundamental de la moralidad,19 
en el sistema de al-Shiqaqi es la institución de los letrados la que emerge como institución 
mediadora entre el individuo y el estado de la sociedad futura postulada por la Yihad Islámica 
Palestina. La idea de sociedad ideal de la Yihad Islámica Palestina puede describirse como 
una forma de sistema constitucional islámico-lockeano. Como señala Kelsay, la filosofía po-
lítica de Locke ha enfatizado tradicionalmente la importancia de las instituciones mediadoras 
(las iglesias, las sinagogas, etcétera) a la hora de preservar un balance de poder entre aquellos 

 
18 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 591. 
19 Loren E. Lomasky, “Classical Liberalism and Civil Society”, en Simone Chambers & Will Kymlicka (eds.), Alter-
native Conceptions of Civil Society (Oxford: Princeton University Press, 2002), pág. 52. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

123 

que tienen en sus manos las riendas del gobierno y los ciudadanos ordinarios.20 En efecto, 
generalmente, la sociedad civil ha sido escenario de “una discusión sobre las maneras en que 
los musulmanes han entendido que debería organizarse la vida social de manera que se pro-
teja la relativa independencia de que gozan los valores islámicos con respecto a las tendencias 
autoritarias de los gobiernos”.21 Para la Yihad Islámica Palestina, la conclusión de esta dis-
cusión es la necesidad del restablecimiento y reavivamiento de la autoridad de la institución 
de los letrados como centro de la sociedad civil. 

Ciertamente, es improbable que al-Shiqaqi haya llegado a esa conclusión solamente leyendo 
historia. Puede asumirse que las “deficiencias” democráticas de la Autoridad Palestina hayan 
alimentado su sentimiento de que el poder del estado se vuelve inevitablemente autoritario. 
Su experiencia con los regímenes autoritarios árabes debe también haber acentuado sus per-
cepciones del estado (a fin de cuentas, las autoridades egipcias lo encarcelaron dos veces 
mientras estudiaba en Egipto). Por ejemplo, al preguntársele por la necesidad de separar del 
estado el poder legislativo, al-Shiqaqi habló de Egipto: 

Hoy, el estado controla todo, desde la legislación hasta la jurisdicción y el poder ejecutivo. 
Por tanto, no hay ninguna autoridad legislativa independiente del estado y que evite que este 
incurra en infracciones, particularmente desde que los aparatos de seguridad dan su apoyo sin 
límites al estado. Como ejemplo, tómese la Ley de Prensa, o Ley 93 de 1995, en Egipto. El 
estado impuso la ley al parlamento egipcio [majlis al-sha‘b] pese a una oposición de todos 
los sectores. Hoy, la legislación ha acabado sujeta al estado o incluso solo al poder ejecutivo, 
mientras que, bajo el islam, estaba sujeta a la clase de los letrados y los jueces [li-ṭabaqat al-
‘ulamā’ wa-l-quḍāh], y a aquellos cualificados para nombrar o deponer a un gobernante en 
nombre de la comunidad musulmana [ahl al-ḥall wa-l-‘aqd].22 

Debido al énfasis sobre la contradicción inherente entre el estado y la sociedad, es claro que 
la Yihad Islámica Palestina no busca el establecimiento de un estado islámico a través del 
cual imponer los valores islámicos desde arriba. Como lo he demostrado, en la visión de la 
Yihad Islámica Palestina, el estado debería estar exento de involucramiento en cualquier 
asunto religioso, pues el estado es el mayor contendiente de la comunidad islámica y la mayor 
amenaza a los valores islámicos que el movimiento busca preservar como lineamiento para 
el desarrollo y el orden social. En lugar de buscar un estado islámico fuerte mediante el cual 
las políticas islámicas puedan ser implementadas desde arriba, los valores islámicos son man-
tenidos y preservados por la sociedad civil desde abajo. Según la postulación de Abu Taha, 
el estado “se convertiría en un estado funcional y no es un estado divino o soberano; tampoco 
en un estado teocrático, un estado marxista o un estado islámico. No. Se convertiría en un 
aparato estatal funcional a la gente que sirve” (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, 
Beirut, Líbano, 19 de marzo de 2018). La función del estado estaría, pues, limitada a la 

 
20 John Kelsay, “Civil Society and Government in Islam”, en H. Hashmi Sohail (ed.), Islamic Political Ethics (Oxford: 
Princeton University Press, 2002), pág. 3. 
21 Kelsay, “Civil Society”, pág. 30. 
22 al-Hadaf, “al-Ḥarakāt”, pág. 1218. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

124 

función de la rama ejecutiva del poder. Pese a que la institución de los letrados emerge como 
una institución con un poder parecido al del estado debido a su función legislativa, a los 
letrados se los describe, en la filosofía política de la Yihad Islámica Palestina, como exterio-
res a las estructuras del estado. Aunque esto puede parecer una contradicción, el eje de la 
reflexión de al-Shiqaqi no era evitar el surgimiento de instituciones con poderes como los del 
estado. En vez de eso, al-Shiqaqi se concentra en evitar que todo el poder resida en una sola 
institución. 

 

Evitación del descenso al estado de naturaleza 

El concepto de sociedad justa de Mansur 

 

Hamás había empezado a vacilar en su enfoque sobre la naturaleza del poder cuando Mansur 
publicó su teoría del estado y de la democracia en el libro La transformación democrática 
palestina, en 1999. Como ha señalado Hroub, en ese momento, Hamás había dejado de lado 
sus posiciones más inflexibles, y su objetivo principal de ese periodo era evitar el aislamiento 
político. Pese a que Hamás solo colaboraba con las corrientes de la Organización para la 
Liberación de Palestina que rechazaban el marco político y las negociaciones de paz de los 
años 90, este hecho hizo que el movimiento discutiera internamente las posibilidades de par-
ticipar en elecciones bajo los términos del Acuerdo de Oslo.23 Tal como señalaron Mishal y 
Sela, en este periodo, Hamás no defendió una línea política, y, mientras que los líderes exi-
liados de Hamás, ubicados fuera de los Territorios Palestinos Ocupados, seguían una “visión 
de vanguardia y promovían una revolución desde arriba”, los líderes “internos” de Gaza y 
Cisjordania se concentraban más en los intereses inmediatos de las comunidades, en la ges-
tión de procesos reformistas desde dentro y en la ejecución de maniobras de Realpolitik.24 

Además, efectivamente, el Acuerdo de Oslo había cancelado la primera intifada, la plata-
forma que le había permitido a Hamás convertirse en una alternativa política viable a la Or-
ganización para la Liberación de Palestina. Dado que se suponía que el Acuerdo de Oslo daría 
a Fatahiii varias prerrogativas, el establecimiento de la Autoridad Palestina alteró el balance 
de poder entre las clases económicas de los Territorios Palestinos Ocupados, pues el pequeño 
proto-estado palestino se alió con miembros de la élite tradicional para fortalecer su posición 
de cara a los movimientos palestinos de base y a la nueva generación de líderes palestinos 
que emergió de la erupción de la primera intifada.25 En cualquier caso, Hamás no descartó 
buscar y obtener el poder político. 

 
23 Khaled Hroub, Hamas: Political Thought and Practice (Washington: Institute for Palestine Studies, 2000), págs. 
50 y 64-65. 
24 Hroub, Hamas, pág. 166; Gunning, Hamas in Politics, págs. 40-41. 
25 Gunning, Hamas in Politics, pág. 43. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

125 

Este es el contexto que dio forma al pensamiento político de Jamal Mansur, el líder de Hamás 
en Cisjordania que fue asesinado por Israel en el año 2001, a la hora de teorizar la relación 
entre el estado, la sociedad civil y sus sujetos, junto con los requisitos para una transforma-
ción democrática de los Territorios Palestinos Ocupados. Mansur no era solo uno de los cua-
dros de Hamás, sino también uno de los representantes del liderazgo local de la primera 
intifada que contaba con educación universitaria, a quienes el secretario de la Organización 
para la Liberación Palestina y presidente de la Autoridad Palestina, Yasser Arafat, percibía 
como competidores en la carrera por el liderazgo nacional.26 En consecuencia, veremos en 
esta sección que la posición de Mansur difería fundamentalmente de la de al-Shiqaqi en la 
cuestión de la organización justa de la sociedad no porque estuvieran en desacuerdo con res-
pecto al objetivo (mantener vigilado al estado –o a la autoridad ejecutiva– en una sociedad 
gobernada según las leyes y valores islámicos) sino debido a la divergencia entre las premisas 
mismas de sus análisis. 

Mientras que la principal amenaza a la visión de al-Shiqaqi de una sociedad ideal es la tiranía 
política de un estado todopoderoso, Mansur teme que la sociedad descienda al caos (fawḍā). 
En efecto, en un parecido con la teoría política de Hobbes, Mansur tiene una visión más bien 
lánguida de la naturaleza humana, y, como premisa de su discusión sobre la justicia, opera 
implícitamente con un “estado de naturaleza” imaginario equivalente a un todos contra todos: 
un estado de cosas causado por contradicciones, intereses y diferencias en los niveles econó-
mico, social, intelectual y político. Así pues, puede esperarse que todos los grupos compitan 
contra los otros por el poder y el control sobre los demás, una situación que “pavimentará el 
camino hacia el gobierno del caos”.27 Por tanto, todo progreso civilizacional ha venido con 
un costo. Las cartas de derechos humanos, por ejemplo, aparecieron “solo a raíz de devasta-
doras guerras y catástrofes globales, del anhelo humano de justicia e igualdad, y del deseo de 
dignidad que vino después de terribles abusos a lo largo de todo el mundo por largos periodos 
de tiempo”.28 

Debido a que el hombre es un animal social que se organiza a sí mismo en grupos que com-
piten entre sí para asegurarse sus intereses materiales o espirituales, las diferencias deben ser 
administradas con cuidado, de acuerdo con un abanico de normas acordadas de antemano 
que todos han de suscribir. Sin embargo, contrario a Thomas Hobbes, que teorizó el estado 
de naturaleza para justificar el gobierno absolutista y para promover la renuncia incondicio-
nal por parte de las multitudes a sus propios poderes,29 Mansur postula que el poder político 
deriva del pueblo y debe, por tanto, ser responsable ante él. Por esa razón, el pueblo es capaz 
de (y está moralmente obligado a) sacar del poder a aquellos que lo detenten si resulta 

 
26 Baruch Kimmerling & Joel S. Migdal, The Palestinian People: A History (Cambridge: Harvard University Press, 
2003), págs. 367-368. 
27 Mansur, al-Taḥawwul, pág. 19. 
28 Mansur, al-Tahawwul, pág. 20. 
29 Ellen Meiksins Wood, Liberty & Property: A Social History of Western Political Thought from Renaissance to 
Enlightenment (Nueva York: Verso Books, 2012). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

126 

necesario.30 “Por tanto, la exigencia de democracia se ha convertido en una forma y en un 
método de gobierno”, escribe Mansur, “y en una garantía de las libertades y de seguridad 
frente a la tiranía y la opresión; en un método de asegurarse que la comunidad política no sea 
arrastrada a la violencia política social”.31 Aún más: “consideramos las elecciones como me-
dios para el manejo de conflictos de una manera abierta, ordenada y pacífica… estas, por 
tanto, fueron introducidas como un medio para evitar que estos conflictos estallaran , y para 
evitar que las partes [involucradas] recurran a medios materiales –posiblemente armados y 
sangrientos– [para obtener el poder]”.32 En esencia, “[los mecanismos democráticos] pudie-
ron neutralizar los elementos de tensión y conflicto en la sociedad, y convertirlos en una 
competición sana que garantice los derechos de todos a la participación política y a la trans-
ferencia pacífica del poder”.33 

Con toda seguridad, el análisis de Mansur es un ítem político influenciado por la realidad 
política palestina contemporánea de la década de 1990, con la formación incompleta y aún 
sin desarrollarse de la Autoridad Palestina. Mansur describe, por ejemplo, la ausencia de un 
referente constitucional claro para los palestinos, que debería controlar el balance entre los 
pilares del estado –los poderes ejecutivo, judicial y legislativo– con la intención de asegurar 
la estabilidad política y la armonía social. En lugar de esto, “notamos el caos legal y legisla-
tivo… en el Consejo Legislativo, que no puede encontrar una base para sus distintas legisla-
ciones”. Aún peor: 

el presidente acepta, rechaza o congela cualquier ley que desee en virtud de acuerdos [de paz 
existentes], del gobierno del liderazgo histórico [palestino],iv del statu quo y del papel débil 
que juega el Consejo Legislativo […]. La evidencia de esto es el estado deteriorado de las 
libertades, los derechos humanos y el estatus legal y judicial [de los Territorios Palestinos 
Ocupados]… El gobierno de la ausencia de leyes allanará el camino para el gobierno del caos, 
el gobierno de los centros de poder y el gobierno de [las agencias de] seguridad y del espíritu 
costumbrista [siyādat al-rūḥ al-amaniyya wa-l-‘urfiyya] en la vida pública.34 

El entonces incipiente impase del funcionamiento de la democracia palestina en este estadio 
de la construcción de estado de Palestinav es probablemente la razón por la cual tanto al-
Shiqaqi como Mansur se impusieron en la década de 1990 una tarea teórica particular: deli-
near la manera en que puede evitarse que todo el poder político acabe concentrado en solo 
unas manos, en este caso, las manos del presidente de la Autoridad Palestina, Yasser Arafat. 
Sin embargo, como representante del liderazgo reformista al interior de Hamás que se en-
frentaba a “las realidades de nuestras sociedades bajo la lógica de los intereses [maṣālih] y 
de la corrupción [mafāsid]”,35 Mansur no llega jamás a la conclusión de al-Shiqaqi de la 

 
30 Mansur, al-Tahawwul, pág. 19. 
31 Mansur, al-Tahawwul, pág. 15. 
32 Mansur, al-Tahawwul, pág. 19. 
33 Mansur, al-Tahawwul, pág. 15. 
34 Mansur, al-Tahawwul, págs. 37-38. 
35 Mansur, al-Tahawwul, pág. 24. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

127 

necesidad de sacarle al estado sus colmillos para que la ley y los valores islámicos sean res-
guardados desde abajo, sino que prefiere operar puramente dentro de los límites del sistema 
político. 

Para Mansur, las deficiencias democráticas de la Autoridad Palestina no estaban causadas por 
una esencia inherente ni por la naturaleza del estado mismo, ni debía este, casi por instinto, 
volverse despótico. Pese a señalar que un poder ejecutivo al que se le diera rienda suelta 
causaría el caos, Mansur ve al estado mismo como un instrumento capaz de administrar in-
tereses en competencia y de preservar la cohesión social si puede encontrarse un balance 
entre los centros del poder: 

Para asegurar la creación de una entidad política y de un estado moderno, debe encontrarse 
un compromiso con un balance efectivo y con un equilibrio entre las tres autoridades, pues 
este es uno de los conceptos generales más importantes que ha conocido el mundo civilizado 
como base para un gobierno normal; este es el límite definitorio que distingue al estado mo-
derno del clan, y es también la más importante garantía para las libertades públicas.36 

En efecto, hay optimismo claro, aunque cauto, que se percibe entre líneas en el escrito de 
Mansur en el hecho de que él cree en la factibilidad de reformar el sistema político palestino 
para así liberar todo su potencial democrático. Según él mismo admite, por ejemplo, el bo-
rrador de la Ley Básica de Palestina era un “proyecto racionalmente balanceado” y un fun-
damento aceptable para un sistema político con “la mayoría de los requerimientos de la 
democracia”;37 para él, fortalecer este documento sería un gran paso adelante: 

A su manera, la constitución se considera un contrato entre los pilares de la sociedad, o entre 
sus partes, y representa el principio de cohesión social a los niveles social o grupal, el más 
importante principio que hay. Esto es así debido a que dejar los asuntos a la deriva para que 
sean resueltos por coincidencias o buenas intenciones llevará a problemas, disturbios y hasta 
conflictos. Entre más claras y confiables sean nuestras reglas contractuales, menos errores 
habrá, y más llevadero será el proceso de corrección de estos.38  

Tanto al-Shiqaqi como Mansur hablan, pues, sobre la autoridad judicial (en el caso de al-
Shiqaqi, la institución de los letrados) como de una salvaguardia independiente, pues “el 
principio de la independencia jurisprudencial es uno de los fundamentos de la justicia”, “es 
una de las bases de la estabilidad y es una de las salvaguardias que evitan la tiranía [que 
vendría] con el dominio de la rama ejecutiva”.39 Sin embargo, mientras aquí la referencia de 
al-Shiqaqi lleva a Lenin, Mansur cita a Montesquieu: “Cuando los poderes legislativo y eje-
cutivo están unidos en la misma persona, o en el mismo cuerpo de magistrados, no puede 
haber libertad. Repito: no hay libertad si el poder judicial no está separado del ejecutivo”.40 

 
36 Mansur, al-Tahawwul, pág. 45. 
37 Mansur, al-Tahawwul, pág. 37. 
38 Mansur, al-Tahawwul, pág. 19. 
39 Mansur, al-Tahawwul, págs. 19 y 95.  
40 Mansur, al-Tahawwul, pág. 45. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

128 

De hecho, el uso que hace Mansur de Montesquieu llama aún más la atención cuando, al 
contrastar la cita, se considera el hecho de que Mansur ajusta la cita –¿intencionalmente?– 
para hacer énfasis en el peligro que representa el poder ejecutivo.41 

Resumiré esta sección: veamos que hay claras diferencias en la manera en que al-Shiqaqi, 
por un lado, y Mansur, por el otro, abordan el estado en la década de 1990, tras la firma del 
Acuerdo de Oslo y el subsiguiente establecimiento de la Autoridad Palestina. Mientras que 
al-Shiqaqi sospechaba del poder, subrayando la necesidad de quitarle todo poder al estado 
dado que este, inevitablemente, se volvería despótico, Mansur jamás albergó la intención de 
derribar el sistema de la Autoridad Palestina para arrojarlo al muladar de la historia. En vez 
de esto, Mansur tenía la intención de poner a este sistema en la posición que se merecía por 
derecho propio, estableciendo claras separaciones entre los poderes ejecutivo, legislativo y 
judicial. Es claro, pues, que Mansur era mucho más optimista que al-Shiqaqi en lo respectivo 
al potencial democrático de la Autoridad Palestina. 

Sin embargo, pese a que al-Shiqaqi y Mansur diferían en su aproximación a la organización 
de la sociedad para poner en marcha todo su potencial de justicia, los dos señalaban la nece-
sidad y la virtud de la religión como fundamentación del sistema político. Diré más: había en 
ellos poca o ninguna contradicción entre la religión como fundamento social y la democracia. 
A este asunto voltearé mi atención en la siguiente sección. 

 

Los límites democráticos de las sociedades futuras de al-Shiqaqi y Mansur 

 

En las dos secciones que precedieron a esta, demostré que al-Shiqaqi busca una sociedad en 
la que el estado tenga un poder ejecutivo débil por naturaleza y sea mantenido bajo la vigi-
lancia de la sociedad y las instituciones de esta. Por otro lado, Mansur esboza una teoría en 
que basta con la creación de separaciones claras y estrictas entre los poderes para limitar así 
la influencia de la autoridad ejecutiva. Ninguno de ellos rechaza la democracia, los mecanis-
mos democráticos ni las elecciones. Sin embargo, como veremos en esta sección, hay limi-
tantes estructurales inherentes a sus sistemas que atañen al potencial democrático de su visión, 
pues en estos es difícil trascender o marginar a la religión como fundamento social. 

Muchos miembros de la Yihad Islámica Palestina hicieron énfasis en la necesidad de que 
hubiera elecciones y una democracia representativa en la sociedad del futuro. Por ejemplo, 
al-Shiqaqi no descartó jamás la idea de un parlamento que representara a la población, ni la 
idea de un sistema de múltiples partidos (ta‘addudiyya) con rotación del poder. Según su 

 
41 La oración original es la siguiente: “Cuando los poderes legislativo y ejecutivo están unidos en la misma persona, 
o en el mismo cuerpo de magistrados, no puede haber libertad… Repito: no hay libertad si el poder judicial no está 
separado del legislativo y el ejecutivo” [énfasis del autor]. Véase Montesquieu, The Spirit of the Laws, vol. 1 (Londres: 
I. B. Bosanquets, 2007), pág. 222. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

129 

postulado, “el islam no es sinónimo de este partido ni de aquel movimiento”.42 De hecho, al-
Shiqaqi explicaba que el aparente descarte de la “democracia” por parte de los islamistas era 
solo un asunto de semántica, pues 

el problema que algunos islamistas tienen con la democracia es un problema con el término, 
no con el principio de consulta [shūra] ni con el de participación política. Tampoco tienen 
estos un problema con los mecanismos, los medios, los sistemas, las instituciones y las expe-
riencias que logran los propósitos y los objetivos de la democracia.43 

Así pues, al-Shiqaqi señalaba que rechazar la opresión política y hacer un llamado a una 
amplia participación política popular en democracia era una obligación divina (farīḍa 
ilāhiyya).44 En efecto, “el pluralismo es un asunto de naturaleza, y no es posible suprimirlo. 
En lo que respecta al poder rotatorio, esto es aceptable; incluso, digo que este empuja a los 
islamistas a innovar y a evitar el anquilosamiento”.45  También Abu Taha corroboró este 
apoyo de la Yihad Islámica Palestina a las elecciones y a la representación parlamentaria, 
afirmando que la democracia era un sistema político e histórico compatible con el islam, toda 
vez que era meramente la forma de la representación y la consulta lo que había cambiado 
bajo esta, y no su esencia: 

Hoy en día, en algunos estados, hay concejos del pueblo y concejos de los lores, o hay un 
solo concejo, o hay muchos concejos; nada de esto representa un problema. El objetivo siem-
pre es tener un estado que represente a la sociedad, que emane del parlamento, del presidente 
y del gobierno, y que estos representen al pueblo; y no que emane de la corrupción o de las 
adquisiciones. (Entrevista de Anwar Abu Taha con el autor, Beirut, Líbano, 19 de marzo de 
2018). 

Alternemos con al-Shiqaqi, que escribe: 

Es cierto que el sistema político islámico no es estático. Sin embargo, desde los tiempos en 
que fuera implantado, en la era del Profeta, es posible confiar en sus fundamentos, en sus 
principios y en sus recursos para desarrollar nuestro sistema político islámico de acuerdo con 
cualquier nueva realidad que se presente, y de acuerdo con los hechos que surjan.46 

O, lo que es lo mismo: “los detalles [del islam] son influenciados por la época y el lugar 
dentro de estos principios [islámicos], pero no se separan de ellos”.47 

Mansur también proclama en su texto su apoyo a las elecciones como el único medio acep-
table de transferir el poder, pues el hombre es el diputado de Dios en la tierra, lo cual significa 
que el pueblo es la fuente de toda legitimidad política [maṣdar al-shar‘iyya al-siyāsiyya]: “Si 
los islamistas son aceptados, entonces gobernarán. Si los islamistas pierden su legitimidad, 

 
42 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1218. 
43 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 595. 
44 al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya”, pág. 595. 
45 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1220. 
46 al-Shiqaqi, “Muqābala”, pág. 727. 
47 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 727. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

130 

entonces deben aceptar las reglas del juego y dar un paso al costado, de acuerdo con la vo-
luntad popular”.48 Por tanto, se sigue que Mansur apoya la libertad de expresión, la libertad 
de creencias y el derecho a organizarse, a través de los cuales los distintos grupos de la so-
ciedad, que competirían entre sí, puedan presentar sus ideas para “alcanzar el poder o para 
ejercer presión sobre este”.49 

Ya que el asunto de la democracia es un asunto de semántica, y, ya que la democracia es un 
enfoque [manhaj] y no un credo [‘aqīda], Mansur reconcilió los conceptos contemporáneos 
de la democracia con las formas de gobierno tradicional islámico. Por ejemplo, las elecciones 
se vuelven una forma contemporánea de jurar lealtad [al-bay‘a al- mu‘āṣira], mientras que la 
democracia representativa es una forma de consulta [shūrā], que es “la piedra angular del 
mecanismo de gobierno del islam… y es la garantía de la participación de la ummavi en el 
gobierno… siguiendo así la orden explícita de la Ley Islámica”.50 

Aun así, pese a que al-Shiqaqi y Mansur promueven y apoyan las elecciones, los sistemas de 
partidos múltiples y el poder rotatorio, hay en ellos, sin embargo, un cierto temor a que la 
voluntad popular transgreda los valores islámicos y margine el fundamento religioso que 
ellos dos desean para la sociedad. Como ejemplo, considérese la siguiente descripción de al-
Shiqaqi, acerca de la participación en elecciones democráticas y acerca de los requisitos de 
estas: 

Creo que el islam forma la identidad de la umma y es su herencia civilizacional, que no puede 
ser abandonada; asimismo, es al tiempo su punto de referencia [marji‘iyyatuhā]. Con el reco-
nocimiento de este punto de referencia, no hay problema alguno con el pluralismo. El islam 
no equivale a este partido o a aquel movimiento. El islam no es equivalente a la totalidad de 
los movimientos y organizaciones islámicas, sino que estos son solo parte de aquel. Toda 
corriente que reconoce este punto de referencia de la umma es parte de ella y tiene el derecho 
a expresarse en la manera apropiada. Por tanto, creemos en el pluralismo y en la rotación del 
poder dentro del marco del reconocimiento del punto de referencia de esta umma y de la 
constitución que acuerde la umma. Después de resuelto esto, si llegara a haber una diversidad 
de razonamientos [ijtihādāt] e interpretaciones [tafsīrāt] independientes, incluso en la com-
prensión de la constitución o de la religión misma, no habrá ningún problema.51  

En otras palabras, se permite el pluralismo político, y las elecciones libres y la democracia 
son obligatorias; y, sin embargo, esto solo puede tener lugar dentro del consenso y el recono-
cimiento común del islam como punto de referencia del estado a través del cual la Ley Islá-
mica se constituye como marco fundamental para la constitución y la legislación. Es decir, 
“se busca que el Corán provea la base y los principios de la constitución, sobre los cuales 

 
48 Mansur, al-Tahawwul, pág. 96. 
49 Mansur, al-Tahawwul, pág. 2. 
50 Mansur, al-Tahawwul, pág. 13. 
51 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1218. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

131 

esta se erguirá”; “la autoridad humana permanece gobernada ella misma por la filosofía del 
islam en la legislación, en lo que está permitido y lo que está prohibido”.52 

Además de esto, debemos recordar aquí que el poder real en la sociedad del futuro deberá 
estar en las manos de la sociedad civil y de la institución de los letrados, que no son elegidos 
y no harán parte del proceso democrático del futuro, al menos no en los esbozos de este que 
hay en los textos de la Yihad Islámica Palestina. Cuando al-Shiqaqi describe su sociedad ideal 
del pasado, esta era una en que el estado tenía poca influencia sobre la sociedad. Por ejemplo, 
al preguntársele quién debería tener el poder legislativo en la sociedad del futuro, al-Shiqaqi 
anotó que este debería residir en la umma y en sus representantes, y no en el estado, para así 
preservar los valores islámicos y la Ley Islámica.53 Además, las responsabilidades de los 
estados, tales como “la oportunidad de vivir y morir, así como la educación”, fueron fijadas 
de acuerdo con “la jurisprudencia islámica y con la ley [fī al-fiqh wa-l-sharī‘a al-islāmi-
yya]”.54 En esencia, pese a que la Yihad Islámica Palestina no promueve la noción de una 
completa soberanía de la ley de Dios (ḥākimiyya), uno puede ver, aún así, que en su sistema 
las leyes hechas por el hombre han de estar subordinadas a la ley divina, al menos en una 
sociedad equitativa que busque la justicia. 

Lo mismo aplica para el concepto de sociedad justa de Mansur, siempre que este también 
subraya la necesidad de que la religión tenga un rol significativo en el gobierno: “Dada la 
distinción del islam y su unicidad y capacidad para abarcar todos los aspectos de la vida, el 
islam es el pináculo de las religiones… Siendo el islam el pináculo de las religiones, se re-
quiere de él que sea superior y que tenga autoridad para actuar en todos los estadios del 
desarrollo humano, pues sus textos únicos y definitorios son nuestro punto de referencia en 
el gobierno como en la vida”.55 En los escritos de Mansur, la religión formará la base para la 
constitución del estado. Véase el siguiente ejemplo: 

Ya que el Corán es la constitución en el sentido en que es el punto de referencia y la fuente 
suprema de legitimidad, y dado que la constitución de una entidad islámica jamás se desviará 
de los requisitos del Corán o de sus disposiciones legales…56 

O, por ejemplo: 

En lo que respecta a la constitución escrita, esta es una necesidad moderna y tiene fundamen-
tos legales y estructurales. Ha sido aceptada en el islamvii con la condición de que la consti-
tución sea guiada en todo y sobre todo por las normas y propósitos de la Ley Islámica 
[biqawā‘id al-sharīa wa maqāṣiduhā].57 

 
52 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1218. 
53 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1218.  
54 al-Hadaf, “al-Harakāt”, pág. 1218. 
55 Mansur, al-Tahawwul, pág. 13. 
56 Mansur, al-Tahawwul, págs. 13 y 20.  
57 Mansur, al-Tahawwul, pág. 96. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

132 

Se sigue, pues, que los textos de al-Shiqaqi y Mansur están permeados por un cierto temor 
de que la religión sea marginada si las libertades democráticas llegan muy lejos, es decir, si 
se convierte en una libertad de elegir la anarquía; esto hace que el enfoque sobre la cuestión 
empiece con “Sí, pero…”. Por ejemplo, Mansur insiste en el apoyo a los medios democráti-
cos para expresar las diferencias sociales. Mansur toma nota de que la visión que tienen los 
islamistas de la democracia “lleva a la aceptación del pluralismo abierto a todos, del derecho 
de participación política y de la búsqueda de poder mediante una transferencia pacífica de 
este”.58 Sin embargo, esto también se basa “en nuestra convicción de que no hay un futuro 
político exitoso para ningún grupo que rechace la cultura y la religión de la mayoría musul-
mana de los países musulmanes… Confiamos en que el islam es el dueño del futuro en los 
países en que predominan los musulmanes, pero nos satisface la escogencia del pueblo y 
estamos comprometidos con sus resultados”.59 

En efecto, tanto al-Shiqaqi como Mansur postulan que el islam debe ser el punto de referencia 
del sistema político, y que, debido a que la constitución y la legislación deben estar basadas 
o deben llevar implícitas los valores islámicos, es solo dentro de este marco que la política 
puede navegar el mundo, negociar con los otros o implementar cambios. Por tanto, hay poco 
que indique que el marco islámico pueda ser trascendido en el esfuerzo por limitar los poderes 
y la influencia del poder ejecutivo. En este sentido, la sociedad del futuro que imaginan al-
Shiqaqi y Mansur puede, como mucho, ser descrita como una sociedad iliberal, aunque ba-
sada en derechos. 

 

Conclusiones 

 

En este artículo, he analizado las visiones de una organización justa de la sociedad de Fathi 
al-Shiqaqi y de Jamal Mansur. He argumentado que, aunque tanto al-Shiqaqi como Mansur 
intentan limitar la influencia y el poder de la autoridad ejecutiva (“el estado”, en la jerga de 
al-Shiqaqi), los dos proponen soluciones diferentes. La concepción de una sociedad futura 
que tiene al-Shiqaqi se basa en la premisa de que el estado deberá, inexorablemente, volverse 
represivo. Por tanto, el estado debe ser debilitado y deconstruido para así ser mantenido bajo 
control, y las responsabilidades y tareas tradicionales del gobierno deberán ser transferidas a 
la sociedad civil en general y a la institución de los letrados en particular. La sociedad bue-
namente ordenada que imagina la Yihad Islámica Palestina se parece, pues, a los postulados 
del liberalismo clásico y de la filosofía política de Locke. 

Mansur, representante del ala reformista de Hamás, toma un concepto parecido al de estado 
de naturaleza de Hobbes para operar con él como premisa a la hora de esbozar la organización 

 
58 Mansur, al-Tahawwul, pág. 96. 
59 Mansur, al-Tahawwul, pág. 99. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

133 

justa de la sociedad. Para evitar el caos y la lucha de todos contra todos, las diferencias deben 
ser administradas cuidadosamente de acuerdo con un abanico de normas acordadas de ante-
mano y que todos suscriban, es decir, con elecciones democráticas y con una democracia 
representativa a través de la cual se organice cuidadosamente la transferencia pacífica del 
poder. Aunque hay un claro temor acerca del desarrollo de la Autoridad Palestina, Mansur 
cree que basta con implementar separaciones claras del poder entre las autoridades ejecutiva, 
legislativa y judicial. Así las cosas, en los escritos de Mansur hay un pesimismo inherente en 
lo que se refiere a la naturaleza humana (inclinada siempre hacia el conflicto) y un sentido 
de optimismo con respecto a los medios necesarios para resolver el impase democrático en 
los Territorios Palestinos Ocupados (es decir, una reforma del sistema existente con base en 
la elaboración de una constitución). 

La contribución de este artículo es empírica en tanto que arroja luz sobre un aspecto del 
islamismo palestino que ha sido poco estudiado, ya que la literatura sobre el tema se ha con-
centrado sobre todo en las consideraciones de Realpolitik que albergan Hamás y la Yihad 
Islámica Palestina al enfrentarse a nuevos retos en el terreno. Al concentrarme en la teoría 
política de los dos movimientos islamistas palestinos, he demostrado para la década de 1990 
que, en efecto, hubo diferencias ideológicas entre estos dos, y que los dos propusieron solu-
ciones definitivamente diferentes al mismo conjunto de problemas. 

Anticipo dos objeciones a mi análisis. Primero, algunos probablemente argumentarán que 
analizar textos ideológicos publicados por Hamás y por la Yihad Islámica Palestina a media-
dos de la década de 1990 nos ofrece muy poca información sobre la manera en que actuarán 
estos dos movimientos una vez detenten el poder. Depender mucho de los textos ha conlle-
vado tradicionalmente la descripción de estos movimientos como si estuvieran dirigidos por 
un pensamiento ideológico rígido y con poco espacio para la maniobrabilidad pragmática en 
sus prácticas diarias.60 O, como ha señalado Hegghammer, que los movimientos islamistas 
tienden a tener objetivos finales que son, en esencia, “muy vagos, similares entre sí, y utópi-
cos”,61 y que todo esto puede ser usado para racionalizar un amplio rango de estrategias po-
líticas y militares. Igual que el consabido objetivo declarado de conseguir “un mundo mejor” 
nos dice muy poco acerca de las preferencias políticas de los partidos políticos occidentales, 
los eslóganes islamistas como “establecer el califato” son muy vagos como para decirnos 
cosa alguna sobre el comportamiento político esperado de un grupo a corto o mediano plazo. 
Segundo, anticipo que algunos se preguntarán hasta qué punto son estos dos textos represen-
tativos del Hamás y de la Yihad Islámica Palestina actuales, y de su punto de vista sobre el 
gobierno en general y sobre el estado en particular. Mansur, por ejemplo, estaba ubicado en 
la Cisjordania ocupada y nunca tuvo los seguidores que sí tuvieron otros líderes de Hamás, 

 
60 Véase Hroub, Hamas, pág. 13. 
61 Thomas Hegghammer, “Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the Study of Militant Isla-
mism”, en Meijer Roel (ed.), Global Salafism: Islam’s New Religious Movement (Oxford: Oxford University Press, 
2013), pág. 259. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

134 

como el jeque Yassin. La Yihad Islámica Palestina, y en particular al-Shiqaqi, tenía y sigue 
teniendo vínculos estrechos con el gobierno iraní que algunos usan para explicar a la par el 
comportamiento y el pensamiento de ese grupo y de sus miembros.62 Más allá de esto, nin-
guno de los dos movimientos ha escrito extensamente sobre este asunto, parcialmente porque 
Hamás y la Yihad Islámica Palestina “se preocupan principalmente por la liberación con res-
pecto a la ocupación y con la obtención de la autodeterminación”.63 Por tanto, dependemos 
para este estudio de referencias teóricas dispersas en lugar de tener a nuestra disposición una 
teoría política abarcadora y desarrollada por completo.  

Habiendo dicho esto, quisiera decir primero que analizar el concepto que tienen los distintos 
actores políticos de la organización futura de la sociedad sigue teniendo valor porque este 
concepto constituye un punto de gravedad hacia el cual el movimiento tiende continuamente 
a la hora de maniobrar entre el ser y el deber ser. Como ha señalado Gunning, la práctica de 
un actor político no puede ser entendida sin una comprensión juiciosa de su teoría política, 
pues estas ideas se traducen en acción,64 y, dada la durabilidad y permanencia de ciertos tex-
tos y doctrinas, podemos asumir generalmente que estas codifican, en una forma relativa-
mente mistificada, necesidades y deseos genuinos.65 Y lo que es más importante, el objetivo 
de este artículo no fue nunca analizar estos textos para enmarcar o explicar la política pales-
tina contemporánea –por ejemplo, para tratar sobre el gobierno hamasí de Gaza–, sino para 
demostrar factualmente que hay, y que ha habido, una mayor diversidad en el pensamiento 
político islamista palestino de la que se ha afirmado anteriormente. En consecuencia, no su-
giero que estos textos importen debido a su valor predictivo. 

Quisiera decir también, en segundo lugar, que pese a que han pasado tres décadas desde que 
al-Shiqaqi fuera asesinado en 1995,viii  mis entrevistas con líderes contemporáneos de la 
Yihad Islámica Palestina como Anwar Abu Taha corroboran los puntos de vista del difunto 
al-Shiqaqi, lo que muestra que estos textos son representativos de la posición de la Yihad 
Islámica Palestina y que existe en efecto, dentro del movimiento, una narrativa al respecto, 
aunque esta no esté canonizada mediante una producción literaria. Pese a que Abu Taha habla 
a título propio, no es probable que un líder de tan alto rango dentro de la Yihad Islámica 
Palestina sea tan franco al respecto si estos asuntos estuvieran bajo disputa dentro del movi-
miento. Además, pese a que la Yihad Islámica Palestina ha sido financiada por Irán desde 
finales de la década de 1980, el movimiento siempre ha intentado conservar su independencia 
operacional e ideológica. Esto ha causado tensiones entre estas dos partes desde la década de 
1990 e incluso ya entrada la década del 2010.66 Ideológicamente, ninguno de los textos de la 
Yihad Islámica Palestina, o de las entrevistas con sus miembros y líderes, habla de Irán como 

 
62 Véase, por ejemplo, Seth J. Frantzman, “Iran Plays its ‘Palestinian Islamic Jihad’ Card in Tehran Meetings”, en 
The Jerusalem Post, 1 de enero de 2019. 
63 Rizqa, al-Ru’ya, pág. 7. 
64 Gunning, Hamas, pág. 16. 
65 Terry Eagleton, Ideology: An Introduction (Nueva York: Verso Books, 2007), pág. 12. 
66 Por ejemplo, véase Skare, A History. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

135 

nada más que una inspiración para la propia lucha nacionalista de los palestinos. La Yihad 
Islámica Palestina no puede ser tratada condescendientemente como si se tratara de un títere 
iraní. De manera similar, pese a que muchos afirmarían que Mansur no tenía muchos segui-
dores en la década de 1990, sus escritos son –como he señalado más arriba– referenciados 
aún hoy por miembros y líderes de alto rango de Hamás. Un ejemplo de esto es la referencia 
a sus escritos hecha por el antiguo ministro de información de Hamás, Yusuf Rizqa, cuando 
delineaba la visión política de Hamás en 2017, dos décadas después de que fuera publicado 
el libro de Mansur. Mansur está muy lejos de ser considerado irrelevante o de haber sido 
olvidado por los pensadores contemporáneos y los miembros de alto rango de Hamás. 

Pese a que tanto Hamás como la Yihad Islámica Palestina son movimientos islamistas pales-
tinos armados que operan sobre todo dentro del mismo periodo de tiempo, esto no se traduce 
en una uniformidad de soluciones a la hora de enfrentar los cambios que suceden en el terreno. 
Pese a que uno podría decir que los dos movimientos proponen el mismo objetivo (una so-
ciedad basada en, o guiada por, la Ley Islámica y los valores del islam), estos proponen, sin 
embargo, caminos diferentes a través de los cuales conseguir este objetivo. Así pues, el rol 
del estado en la teoría política de los actores islamistas puede arrojar luz sobre importantes 
diferencias ideológicas entre estos actores que, de otra manera, nos pueden parecer casi idén-
ticos. 

 

Referencias 

 

al-Hadaf, “al-Ḥarakāt al-islāmiyya wa taṭawwurāt al-qaḍiya al-filasṭīniyya”, en Ahmad Rif‘at 
Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr 
Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 1212-
1223. 

al-Raya, “al-Ittifāq Ḥall Mashākil allatī yu‘ānī minhā al-kayān al-ṣahyūnī mundhu al-iḥtilāl 
1967 ḥattā alān”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-
A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt 
wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 909-913. 

Fathi al-Shiqaqi, “Īrān al-thawra wa-l-dawla”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-dam 
Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El Cairo: 
Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 190-199. 

Fathi al-Shiqaqi, “Muqābala: ‘an ḥarakat al-jihād wa qaḍāyāhā”, en Ahmad Rif‘at Sayyid 
(ed.), Riḥlat al-dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī 
al-Shiqāqī (El Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 722-730. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

136 

Fathi al-Shiqaqi, “al-Uṣūliyya wa-l-‘ilmāniyya”, en Ahmad Rif‘at Sayyid (ed.), Riḥlat al-
dam Alladhī Hazam al-sayf. Al-A‘māl al-Kāmila li-l-Shahīd al-Duktūr Fatḥī al-Shiqāqī (El 
Cairo: Markaz Yāfā li-l-Dirāsāt wa-l-Abḥāth, 1980-1995), págs. 588-596. 

François Burgat, Face to Face with Political Islam (Londres: I. B. Tauris, 2003). 

Terry Eagleton, Ideology: An Introduction (Nueva York: Verso Books, 2007). 

Seth J. Frantzman, “Iran Plays its ‘Palestinian Islamic Jihad’ Card in Tehran Meetings”, en 
Jerusalem Post, 1 de enero de 2019: Iran plays its “Palestinian Islamic Jihad” card in Tehran 
meetings | The Jerusalem Post (Acceso del autor: 16 de octubre de 2021; acceso del traductor: 
29 de junio de 2025). 

Jeroen Gunning, Hamas in Politics: Democracy, Religion, Violence (Londres: Hurst & Com-
pany, 2009). 

Dipak K. Gupta & Kusum Mundra, “Suicide Bombing as a Strategic Weapon: An Empirical 
Investigation of Hamas and Islamic Jihad”, en Terrorism and Political Violence, n° 17 (2005), 
págs. 573-598. 

Hamas Communiqué, “Hadhā al-Bilāgh li-l-Nās wa li-yandhurū bihi”, 1992. Acceso del au-
tor: 25 de junio de 2021.ix 

Thomas Hegghammer, “Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the 
Study of Militant Islamism”, en Meijer Roel (ed.), Global Salafism: Islam’s New Religious 
Movement (Oxford: Oxford University Press, 2013), págs. 245-266. 

Khaled Hroub, Hamas: Political Thought and Practice (Washington: Institute for Palestine 
Studies, 2000). 

Khaled Hroub, “Introduction”, en Khaled Hroub (ed.), Political Islam: Context versus Ideo-
logy (Londres: Saqi, 2010), págs. 9-19. 

John Kelsay, “Civil Society and Government in Islam”, en H. Hashmi Sohail (ed.), Islamic 
Political Ethics (Oxford: Princeton University Press, 2002), págs. 3-37. 

Baruch Kimmerling & Joel S. Migdal, The Palestinian People: A History (Cambridge: Har-
vard University Press, 2003). 

Loren E. Lomasky, “Classical Liberalism and Civil Society”, en Simone Chambers & Will 
Kymlicka (eds.), Alternative Conceptions of Civil Society (Oxford: Princeton University 
Press, 2002), págs. 50-67. 

Jamal Mansur, al-Taḥawwul al-dīmuqrātī al-filasṭīnī (Nablus: Markaz al-Buḥūth wa-l-
Dirāsāt al-Filasṭīniyya, 1999). 

https://www.jpost.com/arab-israeli-conflict/iran-plays-its-palestinian-islamic-jihad-card-in-tehran-meetings-575989
https://www.jpost.com/arab-israeli-conflict/iran-plays-its-palestinian-islamic-jihad-card-in-tehran-meetings-575989


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

137 

Beverley Milton-Edwards & Stephen Farrell, Hamas: The Islamic Resistance Movement 
(Cambridge: Polity Press, 2010). 

Shaul Mishal & Avraham Sela, The Palestinian Hamas: Vision, Violence, and Coexistence 
(Nueva York: Columbia University Press, 2006). 

Montesquieu, The Spirit of the Laws, vol. 1 (Londres: I. B. Bosanquets, 2007). 

Wendy Pearlman, “Spoiling Inside and Out: Internal Political Contestation and the Middle 
East Process”, en International Security, n° 33 (2009), págs. 79-109. 

Yusuf Rizqa, al-Ru’ya al-siyāsiyya li-Ḥamās (Beirut: Markaz al-Zaytūna li-l-dirāsāt wa-l-
istishārāt, 2017). 

Erik Skare, A History of Palestinian Islamic Jihad: Faith, Awareness, and Revolution in the 
Middle East (Cambridge: Cambridge University Press, 2021). 

Bjørn Olav Utvik, Islamismen (Oslo: Universitetsforlaget, 2020). 

Ellen Meiksins Wood, Liberty & Property: A Social History of Western Political Thought 
from Renaissance to Enlightenment (Nueva York: Verso Books, 2012). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

138 

Notas del traductor

 
i Hamás es la hispanización del acrónimo de Harakat al-Muqawama al-Islamiyya. El acró-
nimo traduce “fervor”. El nombre completo traduce Movimiento de Resistencia Islámica. 
Fue fundado en Gaza en 1987 como una rama de los Hermanos Musulmanes, y obtuvo par-
ticipación en la Autoridad Palestina a partir del 2006, después de que su oposición a los 
Acuerdos de Oslo y al gobierno de Yasser Arafat (acusado por ellos de colaboracionista) 
durante la segunda intifada diera réditos en las elecciones. La participación de este partido 
en el gobierno palestino conllevó la imposición de sanciones estadounidenses e israelíes, y 
el aumento en las tensiones entre el nuevo gobierno, con participación hamasí, y la facción 
que hasta entonces lo había dominado y que se había vuelto, para entonces, el interlocutor 
favorito de Estados Unidos e Israel entre los movimientos palestinos: Fatah. En 2007, la crisis 
política llevó a una ruptura del gobierno de unidad nacional del cual participaba Hamás y a 
la escisión que sigue vigente entre Gaza y Cisjordania, cuando Hamás expulsó a Fatah de 
Gaza y tomó control de la ciudad, al tiempo que su organización fue proscrita en Cisjordania 
e Israel prohibió todo tráfico entre los dos territorios palestinos y construyó los muros y cer-
cas que hoy rodean y separan entre sí a todas las poblaciones palestinas ocupadas. 
ii Los awqaf (singular: waqf) o habiz, conocidos en castellano ocasionalmente como “bienes 
habices”, son donaciones perpetuas de personas privadas que han de estar destinadas a la 
utilidad pública. Estas donaciones tienen su base legal en la tradición de los hadices. Al ser 
“perpetuas”, tienden a ser edificios o lotes en lugar de dinero. Así, el waqf ha conformado, 
en todos los países islámicos y por largo tiempo, la forma básica de los diversos sistemas 
públicos: hospitales, escuelas, acueductos y madrasas están entre las dependencias más co-
múnmente basadas en este tipo de donaciones caritativas. 
En su revisión de esta traducción, Jessica Barrios ha señalado que el waqf también puede 
corresponder a una concesión fiduciaria que genere réditos en dinero a perpetuidad; de 
acuerdo con la ley islámica, estos réditos deberán estar destinados a labores caritativas. 
iii Fatah es el más antiguo de los movimientos de liberación palestinos. La palabra significa 
“victoria” y corresponde al acrónimo inverso de Harakat al-Tahrir al-Watani al-Filastini, que 
traduce Movimiento de Liberación Nacional de Palestina. Tradicionalmente, tuvo varias ver-
tientes marxistas-leninistas, de las cuales la más conocida es el Frente Popular para la Libe-
ración de Palestina, que hoy está escindido de Fatah; por esta razón, se asocia a veces al 
movimiento con las operaciones de guerrilla llevadas a cabo bajo el liderazgo de su fundador, 
Yasser Arafat, y con su papel dentro de la Guerra Fría. Dejó las armas como garantía para el 
inicio de las negociaciones que llevaron a los Acuerdos de Oslo, periodo durante el cual lideró 
la Organización para la Liberación Palestina, de la que han salido casi todos sus miembros 
originales ante las acusaciones de corrupción y colaboracionismo contra el liderazgo de Fatah. 
Como resultado, Fatah obtuvo el gobierno en la Autoridad Palestina en dos elecciones suce-
sivas (1996 y 2005), aunque perdió ante Hamás la mayoría legislativa en la última de estas 
elecciones y solo retuvo el control del ejecutivo a costa de una coalición con Hamás. Hasta 
hoy, el último presidente electo, Mahmud Abbas, miembro de Fatah, gobierna los enclaves 
del Área C de la Cisjordania ocupada. 
iv Aquí, Mansur se refiere a los líderes de las diferentes organizaciones de la OLP desde los 
años sesenta, que formaron sus carreras en medio de atentados en los territorios ocupados 
por el Estado de Israel después de 1948 o 1967, y en las guerras civiles de Jordania y el 

jmmon
Sello



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

139 

 
Líbano, muchas veces en bandos contrarios al de Estados Unidos o el Estado de Israel, y muy 
inmersos en la lógica de la Guerra Fría. 
v El “impase democrático” se refiere al desencantamiento de casi todos los sectores de la 
sociedad palestina con la recién formada Autoridad Palestina bajo la presidencia de Yasser 
Arafat (1996-2006). Este desencantamiento fue provocado por la percepción de impotencia, 
colaboracionismo, autoritarismo y corrupción que suscitó más bien pronto la Autoridad Pa-
lestina, y que provocó primero el estancamiento y luego el colapso de la Organización para 
la Liberación Palestina, de la cual han salido casi todos sus miembros originales, así como la 
marginación del Consejo Legislativo por parte de la presidencia de la Autoridad Palestina. 
Para una serie de análisis lúcidos contemporáneos a este momento del “impase”, véase Ed-
ward W. Saïd, Nuevas crónicas palestinas: El fin del proceso de paz (1995-2002) (Barcelona: 
Random House Mondadori, 2003). 
vi En el artículo se conserva el original umma, del árabe, que tiene varias connotaciones po-
líticas y un valor histórico excepcional como concepto político: la umma es la comunidad 
islámica, pero los límites de esta comunidad islámica varían de entidad política a entidad 
política, incluyendo estados y sociedades preestatales, desde que el concepto apareciera en 
el siglo VII, tras la expansión árabe bajo el liderazgo de Mahoma. 
vii La primera constitución de un estado islámico en el mundo es la constitución aprobada por 
el sultán del Imperio Otomano en la década de 1870, y cuya suspensión, rechazo o reimplan-
tación fue el centro de la vida política del imperio desde ese momento hasta su caída, en 1920. 
A día de hoy, el único gobierno de un país musulmán que opera sin constitución es el del 
Emirato de Afganistán implantado en 2020, que abolió la constitución de la República Islá-
mica de Afganistán (2003-2020), basada explícitamente en la sharía o Ley Islámica.  
viii Fathi al-Shiqaqi fue asesinado a tiros por agentes de la Mossad en Malta, en una parada 
intermedia que debía hacer en su viaje de vuelta de Libia a Siria, su lugar de residencia en el 
exilio. Tras su asesinato, la Yihad Islámica Palestina fue sometida a una campaña represiva a 
manos de las diversas agencias de seguridad de Israel y de la Autoridad Palestina, entonces 
bajo la presidencia de Yasser Arafat. 
ix Aunque Hamás era ya considerado por buena parte de los gobiernos occidentales una or-
ganización terrorista antes del estallido de las guerras de 2022 y 2023-, la virulencia del re-
chazo occidental contra Hamás, en virtud de su enemistad con Israel, ha aumentado 
exponencialmente desde el ataque de su ejército, las brigadas al-Qassam, contra las posicio-
nes militares israelíes ubicadas alrededor de la franja de Gaza, acaecido el 7 de octubre de 
2023, y el inicio del genocidio de los gazatíes puesto en marcha por el gobierno de Israel a 
manera de reacción, que al momento de escribir esta nota continúa, habiendo ya dejado al 
menos 61.000 muertos, 133.000 heridos, 14.000 desaparecidos y alrededor de dos millones 
de desplazados. A partir de esa fecha, dicho rechazo ha llevado a la supresión de su página 
web, así como de otros canales de comunicación del movimiento y, en efecto, de muchas 
otras de sus dependencias políticas. En efecto, este sitio web, ubicado en Palestina y dueño 
de una extensión .ps, está sometido a las medidas policivas acordadas por Estados Unidos, 
Israel y el gobierno de la Autoridad Palestina en virtud de la ocupación israelí de Palestina; 
sea como fuere, la transferencia de su página web a otros dominios ha resultado imposible, 
tanto debido a la urgencia que predomina, en las condiciones actuales, en la distribución de 
los recursos de Hamás, como por el rechazo legal de los países que podrían albergar dicha 
página web. Como resultado, los únicos canales de comunicación de Hamás que han subsis-
tido tienen un carácter más informal (por ejemplo, su canal de Telegram), no albergan el 
archivo que estaba disponible en su página web y se concentran específicamente en la 

jmmon
Sello



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 117-140. 

140 

 
exhibición de operaciones militares contra las FDI y en la comunicación de la estrategia y las 
medidas adoptadas en el plano diplomático para la consecución del cese de las operaciones 
militares israelíes en la franja de Gaza. Por tanto, el acceso del traductor a esta referencia ha 
sido imposible. Dada la extrema excepcionalidad de las condiciones de Hamás (dedicado a 
organizar la poca defensa militar posible contra un genocidio que va costando ya alrededor 
de un centenar de billones de dólares a su enemigo) que ha llevado a la imposibilidad de leer 
su archivo, el traductor pide aquí a los lectores confiar en la buena fe que anima esta referen-
cia del autor, y en la existencia fidedigna del documento referenciado. 

jmmon
Sello



 

Reseñas 
 
 

Emma J. Flatt 



 

141 

Emma J. Flatt, The Courts of the Deccan Sultanates: Living Well in the 
Persian Cosmopolis (Cambridge: Cambridge University Press, 2019). 

 

“USTEDES los historiadores, ¿no hacen más que escribir acerca 
de esos antiguos, monótonos y empolvados reyes?” (pág. 303). 

ASÍ PUES, los comandantes que [el sultán Muhammad] había 
establecido para que convocaran a los hombres al ejército o a 
la corte eran llamados bārdārān. Por tanto, su nombre especial 
era “la nueva rosa del jardín de rosas de la gloria” (Firishta, 
en Tārīkh-e Fereshte, págs. 252-253, citado en pág. 13). 

 

El contraste entre la anciana científica que, según la anécdota que nos cuenta Emma J. Flatt, 
le espeta el fastidio que causa en los legos, ocasionalmente, la propensión de los historiadores 
a perderse en los recovecos del pasado, esta vez en la cultura cortesana del Decán, y la apre-
ciación llena de florituras que reserva Firishta para la corte cuatro siglos antes de esa acusa-
dora anécdota, es una viva imagen del cambio de los siglos. Entre el recuento de Firishta, 
historiador de las cortes decaníes, venido de Irán al Decán para servir en el Sultanato Ah-
madnagar y luego en el Sultanato de Bijapur, y el desinterés contemporáneo hay cuatro siglos 
en que las estructuras políticas de todo el mundo, las nuestras y las de India, cambiaron pro-
fundamente. Pocas décadas después de escribir Firishta su obra, el Imperio Mogol anexó 
todos los sultanatos decaníes. Para el siglo XVIII, la eclosión de este imperio había causado 
el surgimiento de decenas de estados locales bajo el paraguas del Imperio Mogol, una des-
agregación aprovechada con efectividad por los colonizadores británicos. En 1947, estos co-
lonizadores, derrotados por una campaña política de tres décadas, dejaron el país en manos 
de un partido socialdemócrata que abolió todos los estados principescos tolerados por los 
británicos y creó la India democrática federal de hoy. A lo largo de ese proceso, las cortes 
perdieron casi toda función en ese país. 

Sin embargo, en el paso del siglo XVI al XVII, las cortes del Decán eran centros en que 
florecía una cultura cortesana vigorosa, incorporada al mundo de habla persa por la breve 
conquista y posterior independencia respecto de las fuerzas del Sultanato de Delhi bajo el 
mando de la dinastía Tughluq, que conquistó y abandonó la región entre 1330 y 1346, de-
jando a su paso varias formaciones políticas que, entre la retirada del Sultanato de Delhi 
(1346) y la llegada avasalladora de los conquistadores mogoles al sur de India (siglo XVII), 
lucharon entre sí, se fragmentaron y se unificaron en distintos momentos y como resultado 
de su inclusión en el mercado global, por un lado, y de su adaptación a los nuevos modos de 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 141-146. 

142 

hacer la guerra, por el otro.1 Entre esta secuencia de esplendores y colapsos, tuvo lugar la 
aparición de las cortes que aquí nos ocupan. Estas cortes se organizaron en las capitales de 
los cinco sultanatos decaníes que resultaron de la disolución del Sultanato Bahmaní, la pri-
mera de esas unidades políticas que siguieron a la retirada del Sultanato de Delhi: Bijapur, 
Ahmadnagar, Golkonda, Bidar y Berar, estos últimos dos anexados por los anteriores tres a 
finales del siglo XVI. 

Nuestra autora examina la trayectoria biográfica, la carrera en el funcionariado estatal o en 
el servicio cortesano, los viajes, la correspondencia y la obra de varios de esos cortesanos 
para ofrecernos un análisis que ella divide en dos partes: Primera parte, la “sociedad corte-
sana”, y Segunda parte, las “habilidades cortesanas”. 

Desde el punto de vista teórico, las partes de este estudio llaman la atención. Permítaseme 
una suerte de digresión al respecto. Naturalmente, pues se trata de una corte, Flatt acude a la 
obra del sociólogo alemán Norbert Elias: las cortes, nos dice ella con base en su obra, no son 
simplemente entidades predefinidas en que el derroche de riqueza es la norma, sino que son 
redes o “figuraciones” en que los cortesanos navegan el mundo de las facciones políticas 
mediante el dominio de una tradición y el establecimiento de relaciones estratégicas con otros 
cortesanos; la cuestión se vuelve, pues, ¿qué herramientas y estrategias permitían a los cor-
tesanos “navegar” el mundo incierto de la política decaní? Esta manera de interpelar las cul-
turas cortesanas de India, nos dice Flatt, encierra el potencial de descentrar el énfasis en la 
institución monárquica que rige los estudios sobre la política India de los siglos XVI y XVII, 
operando un giro parecido al llevado a cabo por Elias para la corte de Luis XIV: el rey es en 
la corte otro más de los competidores, el más poderoso de ellos, es cierto, y el administrador 
de sus rencillas y desavenencias, pero depende, en todo momento, de la maniobra cuidadosa 
sobre los patrones de asociación y sobre la naturaleza de las relaciones que surgen al interior 
de su corte. 

Para la discusión de la manera en que esta “sociedad cortesana” se manifiesta en la conducta, 
el hábito y el cuerpo de estos cortesanos, Flatt prefiere la obra de Foucault, descartando, sin 
mayor explicación, el componente psicogenético de la obra de Elias, y el hecho de que su 
análisis de la sociedad cortesana incluye también una hipótesis directa sobre la maleabilidad 
del cuerpo que tan útilmente ha señalado Foucault (en Elias, el avance o retroceso de su 
umbral de autocontrol). Si bien la referencia a Foucault es útil, y permite la conceptualización 
de una ética cortesana, un énfasis que está ausente en Elias, la escogencia teórica, sin mayor 

 
1 Para una exploración de la manera en que la introducción, a partir de la expansión babúrida, de las armas de fuego 
y de las tácticas militares idóneas para el manejo de estas armas en un campo de batalla definido hasta entonces por 
la presencia masiva de arqueros móviles a caballo, por la movilización de ejércitos de millones y por la fuerza des-
tructiva de la carga frontal del elefante, véase Andrew de la Garza, The Mughal Empire at War: Babur, Akbar and 
the Indian Military Revolution, 1500-1605 (Nueva York y Londres: Routledge, 2016). Una reflexión de este mismo 
reseñador sobre ese libro puede hallarse en Julio Monterroza, “Reseña de Andrew de la Garza, The Mughal Empire 
at War: Babur, Akbar and the Indian Military Revolution, 1500-1605”, en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, 
n° 2 (segundo semestre, 2025), págs. 148-153. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 141-146. 

143 

discusión, en una obra que claramente está enterada de las consecuencias teóricas de la obra 
de Norbert Elias, deja de lado una comparación provocadora: tanto en la obra de Elias como 
en la de Foucault hay hipótesis muy desarrolladas sobre la influencia del equilibrio de poder 
en la sociedad sobre la organización del individuo humano al nivel de la psique y del cuerpo. 
El libro de Flatt, diré para cerrar esta digresión, es una investigación en esta dirección que, 
creo, debería ser tenida en cuenta por los historiadores tanto eliasianos como foucaultianos 
que lidien con el asunto de la formación de los hábitos y la relación de este fenómeno con 
los equilibrios sociales del poder. 

Vuelvo al contenido del libro. El libro está dividido en estas dos partes sobre la base de un 
concepto que atraviesa todo el planteamiento: la “cosmópolis persa”.2 Si hay una “sociedad 
cortesana” compuesta por cortesanos que han cultivado unas “habilidades cortesanas”, es 
porque esos cortesanos reconocen un abanico de valores, normas y prácticas que los unen; 
este corpus, al menos entre las élites políticas que han sucedido, en el Decán, a la expansión 
de la dinastía Tughluq, es la de la cosmópolis persa, esa extensión social y geográfica que, 
en el triángulo ubicado entre Irán, Samarcanda e India, valoraba la tradición en lengua persa 
como la más alta tradición del cultivo intelectual, incluso por encima de los propios idiomas 
vernáculos. Así, pues, ¿cómo se entra a estas “sociedades cortesanas”? Mahmud Gavan res-
ponde a esta pregunta en la carta que le envía a su hijo, comisionado por el sultán para dirigir 
sus tropas en la campaña contra Vijayanagara: “para ser un hombre elevado cuya cabeza 
alcance las estrellas, los lomos del alma de mi hijo deben sujetarse verdaderamente con un 
cinto de cualidades loables y de habilidades dignas de alabanza” (Mahmud Gavan, Riyāẓ al-
Inshā’, pág. 137, citado en pág. 31). Con estas palabras, Mahmud Gavan, visir bahmaní, 
explica a su hijo Alí la necesidad de dedicarse con disciplina al estudio del canon literario e 
intelectual persa con el objetivo de adquirir una disposición cortesana, unas aptitudes que lo 
hicieran digno del servicio al sultán y capaz de moverse entre las cortes de los distintos sul-
tanes. 

 
2 La lectura de la discusión del concepto de cosmópolis es muy interesante. En el caso del Decán, la autora, aunque 
admite su ignorancia, no deja de llamar la atención sobre la posible interacción entre una cosmópolis persa basada 
en la tradición escrita en persa y una cosmópolis sánscrita basada en la tradición escrita en ese idioma, y que era la 
preferida por toda la cultura política de India hasta el siglo XIV, manteniéndose intacta en diversos niveles medios y 
bajos del funcionariado de los sultanatos suníes, así como en la totalidad de la cultura política de Vijayanagara. Para 
complementar la discusión sobre este concepto, recomendamos la lectura de Marc Van De Mieroop, “Mesopotamia’s 
Bronze Age as a Cosmopolitan Age”, en Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia (2023), págs. 1-12. Aun-
que en este caso no se trate de un cosmopolitismo basado en una lengua, como el de la cosmópolis persa, sino de uno 
basado en un sistema de escritura, es decir, de una cosmópolis cuneiforme, el lector de tendencia teórica hallará allí 
una discusión que puede relacionarse directamente con la que nos ocupa en este libro sobre formaciones políticas de 
varios milenios después. En español, ese artículo podrá consultarse pronto en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 
2, n° 2 (segundo semestre, 2025). 
Es mi creencia que este concepto debe ser considerado por la historiografía latinoamericana. En varios momentos de 
la historia latinoamericana (considérense, por ejemplo, los intercambios intelectuales entre los independentistas crio-
llos, la fundación de instituciones como la CEPAL o la vivacidad de los intercambios intelectuales gracias a la enver-
gadura continental de instituciones como el Conacyt de México o la Flacso), creo, puede hablarse, al menos al nivel 
de la hipótesis, de una cosmópolis hispanohablante. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 141-146. 

144 

Flatt señala entonces el carácter cosmopolita de este canon: es la unificación alrededor de la 
lengua persa la que permite a todos estos cortesanos el libre movimiento entre las cortes de 
Samarcanda, Isfahán, Delhi y el Decán. Si Gavan, súbdito del sultán bahmaní, no constriñe 
a su hijo a un futuro en la corte bahmaní incluso mientras este participa de una campaña 
militar bajo el mando de su sultán, es porque sabe que la inestabilidad de la posición política 
de los cortesanos, provocada tanto por cierta inseguridad (aunque no muy intensa) como por 
el surgimiento de mejores oportunidades en otras cortes, exige de su hijo no una entrega ciega 
a la corte bahmaní (que, por lo demás, estaba a punto de desaparecer) sino cierta flexibilidad 
y cierto manejo de una “disposición” cortesana y de cierta habilidad para ubicarse entre las 
redes cortesanas. Más adelante, otros cortesanos repetirán estos consejos a sus hijos o prote-
gidos: hay que sostener redes, incluso en las cortes de otros sultanatos, para usarlas en el 
comercio, en la obtención de posiciones cortesanas y en la obtención o provisión de protec-
ciones ante los vaivenes usuales de la vida política de los sultanatos, que pasan todo el tiempo 
por complots y represiones de los sospechosos de entre la corte, expuestos comúnmente a la 
expulsión o a la ejecución o, en general, a la caída en desgracia. 

Con mucha frecuencia, el cortesano decaní es, a diferencia, por ejemplo, del cortesano fran-
cés, un comerciante. Su posición depende de enriquecerse para poder pagar favores o movi-
lizar redes de cortesanos en uno o varios sultanatos. El comercio (esta es la parte de la historia 
en que más entra la conquista portuguesa de Goa, con cuyos gobernantes establecerán los 
sultanatos decaníes relaciones muy lucrativas) es la actividad esencial por la cual retienen su 
función los cortesanos, permitiéndoles así distribuir empleos o pagar por favores dentro de la 
corte, incluso cuando se le presta dinero al sultán para que haga la guerra. Con esto, el corte-
sano decaní se hace con el control de muchos recursos necesarios para la vida en la India de 
esa época. 

Este carácter mercantil de las cortes decaníes es muy coherente con su carácter cosmopolita, 
y le permite mantenerlo. La actividad comercial, aunque es dirigida muchas veces desde ofi-
cinas fijas en las ciudades portuarias del sur de la India, requiere de asidua correspondencia 
con otros pares ubicados en el resto del mundo de la cosmópolis persa. No es sorpresivo, 
pues, que el carácter mercantil de la corte decaní acarree la formación de una red de reco-
mendaciones, por medio de las cuales muchos cortesanos de bajo rango son enviados o traí-
dos por las distintas cortes persas o “apersanadas” de esta cosmópolis persa. 

De nuevo, a toda esta conexión cortesana se accede mediante el dominio estricto de una 
“disposición” cortesana. El abanico de gestos, tonos, prácticas, saberes y rutinas de todos los 
cortesanos es lo que señala a los demás la pertenencia de cada uno de estos cortesanos a las 
cortes persas. A fin de cuentas, el constante intercambio de cortesanos entre las cortes de la 
cosmópolis persa diferencia a esta sociedad cortesana de la del ejemplo preferido por Elias: 
la corte de Luis XIV debía residir medio año en Versalles. Incluso cuando los nobles franceses 
viajan a otros países, a Inglaterra o al Imperio Otomano, permanecen franceses, y no se vuel-
ven jamás súbditos del rey de Inglaterra o del sultán otomano, sino que siguen siendo súbditos 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 141-146. 

145 

franceses; estos viajes, por lo demás, son comparativamente infrecuentes en Europa. Una 
interconexión tan asidua entre las cortes persas de la modernidad temprana requiere, pues, de 
medios al mismo tiempo estrictos y flexibles de diferenciación que permitan a los cortesanos 
identificar a sus pares incluso cuando vienen de Isfahán al Decán: el cortesano debe demos-
trar una “disposición” cortesana, pues, después de la recomendación, no hay otra manera de 
identificarlo. Sin embargo, esa disposición no puede hacerse tan rígida que impida el relacio-
namiento entre culturas cortesanas que, aunque basadas en el conocimiento del canon persa, 
son distintas entre sí. 

¿Cómo se demuestra esta disposición? El cortesano debe no solo demostrar un amplio cono-
cimiento de la tradición (y el habla del cortesano está llena de salpicaduras de citas, en que 
se introducen constantemente citas del Corán y de los hadices del Profeta, como suele ocurrir 
entre los letrados musulmanes, pero también se introducen citas de los poemas sufíes clásicos, 
de tratados sobre diversos temas, de las varias historias que componen la literatura cortesana 
o de los decires de este o aquel sultán del pasado respetado entre sus contemporáneos, y es 
incluso capaz de versificar sobre sus pies, cuando la ocasión –por ejemplo, la entrada de la 
sultana– lo requiere), sino que debe demostrar también un dominio entero de ciertas habili-
dades: el cortesano puede escribir de manera impecable en estilo, argumento y caligrafía, de 
acuerdo con las exigencias distintas a que lo enfrenta cada género en estos tres campos; el 
cortesano debe tener una intuición entrenada en el manejo del esoterismo que le permita vivir 
según los equilibrios espirituales de la geomancia, la astrología y el equilibrio de los olores 
que lleva a una verdadera obsesión con los perfumes, y a la adquisición, por sumas ridícula-
mente altas, de los más finos almizcles; y debe, por último, perfeccionar su cuerpo según el 
ideal del javanmardi,3 demostrar que su cuerpo es capaz de todos los rangos de la actividad 
física, desde la cabalgata a caballo hasta el combate cuerpo a cuerpo y la exhibición fisico-
culturista de los músculos y los movimientos de los que estos son capaces. 

Si volvemos a Elias, tan animado por el hallazgo de un proceso con dirección que lleve al 
acortesanamiento de los guerreros (en Elias, los cortesanos como clase son acortesanados)4 
como resultado de un proceso de civilización impulsado por la monopolización de los distin-
tos medios del poder de la sociedad, tendremos que reconocer que el proceso de creación de 
las cortes decaníes guarda, en medio de los vaivenes históricos que le son propios, una 

 
3 Sobre este punto, que es muy curioso, sobre todo cuando se piensa en el “acortesanamiento de los guerreros” que 
analiza Elias en El proceso de la civilización, véase, además del libro que estoy reseñando aquí, Emma Flatt, “Young 
Manliness: Ethical Culture in the Gymnasiums of the Medieval Deccan”, en Anand Pandian & Daud Ali (eds.), Ethi-
cal Life in South Asia (Bloomington e Indianápolis: Indiana University Press, 2010), págs. 153-173; en este ethos se 
enfatiza tanto la capacidad del cuerpo para ejercer la fuerza y obtener la victoria en el combate deportivo como la 
necesidad de autocontrol en los dos sentidos cruciales de 1) control preciso de todos los movimientos del cuerpo, y 
2) control de la capacidad de violencia, de manera que un combate deportivo no derive en daños exagerados o en el 
asesinato. 
4 “El acortesanamiento de los guerreros, esa transformación en cuyo decurso una clase alta de cortesanos viene a 
sustituir a una clase alta de guerreros libres”. Norbert Elias, El proceso de la civilización: investigaciones sociogené-
ticas y psicogenéticas (México D.F.: Fondo de Cultura Económica, 2016), pág. 569 (Capítulo 4, “Resumen: Bos-
quejo de una teoría de la civilización”, sección IV, “El acortesanamiento de los guerreros”). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 2, n° 1 (primer semestre, 2025), págs. 141-146. 

146 

trayectoria parecida. En las palabras de Flatt, que no examina tanto este proceso de acortesa-
namiento sino más bien la existencia de las cortes ya constituidas, y en eso se parece más su 
estudio a La sociedad cortesana que a El proceso de la civilización, las cortes decaníes se 
establecen con la cesación relativa del desorden social y el aseguramiento de los nuevos es-
tados: “una vez que las fronteras externas de cada uno de estos tres sultanatos [es decir, los 
sultanatos victoriosos: Ahmadnagar, Golkonda y Bijapur] estuvieron más o menos estableci-
das, cada uno de sus sultanes pudo concentrarse en el adorno de su ambiente físico y en su 
mecenazgo de poetas, artistas, estudiosos e instituciones religiosas” (pág. 9). En el ámbito de 
la cosmópolis persa, la historia de las cortes decaníes, al menos hasta su desaparición bajo la 
expansión mogola, es la historia de un proceso de acortesanamiento como el que observó 
Norbert Elias, y tiene, por tanto, consecuencias teóricas que, si no son iguales, al menos sí 
son del mismo tipo, al guardar una relación directa con las hipótesis de ese clásico de la teoría 
social. 

 

 

 

JULIO MONTERROZA 

 


	ÁMdO. 2-1, 2025
	Portada 2, 1
	Contraportada
	Página editorial

	Índice
	ÁMdO. 2-1, 2025
	Cuerpo B
	Artículos (banner)
	Cuerpo B
	Reseñas (banner)
	Cuerpo B


