ISSN: 3028 615X (en linea)

Miscelanea
de orientes

Segundo semestre, 2021
Vol. L.n 2
Bogota. C'olombia

av
-
e
S
~0
o
S
-




® , ®
Asiatica
Miscelanea de
OT1CINILCS

Segundo semestre. 2021
Vol. I.n 2

Bogota. Colombia




Aszzitica: Miscelanea de orientes es una
revista académica digital, semestral y sin
animo de lucro, cuya razén de ser es la
puesta en marcha de una discusion en len-
gua hispana, particularmente en Latinoa-
mérica, de asuntos de la historia asiética.
Aszztica: Miscelanea de orientes cree su
deber la traduccién de textos nunca publica-
dos en castellano sobre asuntos de la histo-
ria asidtica, y la publicacion de textos de re-
flexién y discusién sobre la historia asidtica
y sobre la relacion entre esta y la historia la-
tinoamericana.

© Asistica: Miscelanea de orientes
Diciembre, 2024

Contacto: asiatica.mdo@gmail.com
Direccion: Calle 6 A # 7-52, 6-103, Bogota DC

Editor

Julio Mario Monterroza Morelo

Coordinador editorial

Daniel Styven Ldpez Nivia

Coordinadora académica

Luisa Fernanda Rojas Monroy

Jefe de traducciones

Julio Mario Monterroza Morelo

Lectura editorial

Diego Alejandro Torres Torres

Comité académico

Jessica Paola Barrios Navarro
Victor Santiago Mayorga Reina
Paula Lorena Mogoll6n Buitrago
Diego Alejandro Pedraza Sierra
Javier Quintero Ramirez

Luisa Fernanda Rojas Monroy
Luis Felipe Sénchez Pedraza

Melannie Julieth Vega Sdnchez

Agradecimientos

Glorisun Global Network

Pluto Journals

Cambridge University Press

Multidisciplinary Digital Publishing Institute (MDPI)
Bo Huang

Rémulo da Silva Ehalt

Rajeev Kinra

Arin Salamah-Qudsi

Luisa Fernanda Rojas Monroy

Lina Marfa Garzén Ocana


mailto:asiatica.mdo@gmail.com

/7
Indice
LUISA ROJAS,
Diversidad y unidad (Editorial) - 1]

Nota sobre las grafias v las referencias — 4]

Articulos

RAJEEV KINRA,

Revision de la historia y la historiografia del pluralismo en el Imperio Mogol — [0

ARIN SALAMAH-QUDSI,
La economia de la piedad femenina en el sufismo temprano — 57

BO HUANG,

FEstudio sobre la tradicional nocion china de lama jiao — [82]

ROMULO DA SITVA EHALT,
Geninka vy esclavitud:
Casuistica jesuita 'y legislacion Tokugawa sobre
el trabajo sometido japonés (1590s-1620s) - [123 |



Resetias

ANDREW DE LA GARZA,
The Mughal ompire at War: Babur;, Akbar and the Indian Military
Rewvolution, 1500-1605 (L.ondres y Nueva York: Routledge, 2016) — [148]



Diversidad y unidad
FEditorial
[LU1sA ROJAS

n 1998, el célebre historiador y socidlogo Andre Gunder Frank publicé el libro
ReOrient: Global Economy in the Asian Age, en el que plantea el concepto de “uni-
dad en la diversidad”, con lo que afirma que para la historia global es igualmente

importante conocer las experiencias particulares de poblados y regiones distantes
y con marcadas diferencias entre si, que entender a la totalidad de esos casos como engranajes
de la unidad indisoluble que era la historia global. De esta forma, hace un llamado a reinter-
pretar la historia global a partir de la integracion sistémica de las partes para formar un
“todo”, que se halle a la altura de nuestros conocimientos sobre las formas de vida en lugares
del planeta que en principio nos puedan parecer ajenas. Este libro, junto con ReOrientign the
19th Century: Global Economy in the Continuing Asian Age, terminan por cuestionar a Eu-
ropa Occidental como el origen del embrionario sistema mundo capitalista, para afirmar que
esto fue posible solo gracias a sus relaciones comerciales con Asia. Dos afios después, en el
afio 2000, el historiador y profesor de historia de la Universidad de Chicago, Kenneth Pome-
ranz, publicaba el libro The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern
World Economy, en el cual trae a discusion las condiciones de la economia china antes del
desarrollo de la modernidad, y cuestiona ampliamente la imagen de atraso que se tenia de la
sociedad china respecto a ciertos aspectos cruciales en el proceso de creacion y desenvolvi-
miento del capital, como la circulacion de mercancias y el acceso a los factores de produc-
cion. Estos trabajos de estos dos historiadores se han caracterizado por ofrecer nuevas
interpretaciones de la compleja interrelacion de fuerzas en la historia global, y esto lo han
hecho iluminando historias regionales, nacionales o locales de distintos paises asiaticos cuyo
desconocimiento nos habia llevado a restarles importancia historica.



Lo

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. | 3.

Lo mas interesante de estos y otros varios trabajos, que abogan por la comprension holistica
de la historia de la humanidad, es que nos dejan ver que la comprension profunda de las
partes constitutivas nos lleva siempre a cambiar el modo en que concebimos y relatamos la
unidad, para hablar en los términos de Gunder Frank. Quienes nos interesamos por otras
formas histéricas de vida y los procesos que las envuelven podremos constatar con facilidad
que las explicaciones pueden extenderse solamente sobre el terreno conocido, y debemos
aceptar que siempre quedan zonas a las que no podemos acceder por falta de estudios sobre
diversas temporalidades y lugares, y, aunque podamos articular relatos provisionales que
unan la informacion de que disponemos, es necesario permanecer abiertos a que el nuevo
conocimiento nos sugiera grandes modificaciones de lo que hasta el momento teniamos por
cierto.

Esto no es menos valido para quienes nos dedicamos a la historia en América Latina, y en el
mundo hispanohablante, pues en las ultimas décadas hemos venido entendiendo la necesidad
de construir nuestra propia vision de procesos historicos que nos definieron, como la adop-
cion de la libertad de culto, la pervivencia de formas de trabajo esclavizantes después de su
abolicion, las restricciones impuestas a las mujeres por el derecho religioso o la estigmatiza-
cion de la que son victimas los grupos poblacionales minoritarios. Sobre estas problematicas
justamente versan los articulos traducidos para este nimero, y la comprension de estas en
contextos asiaticos, y en momentos historicos diferentes, seguramente entrara en didlogo y
generard cambios en las formas en que estas problematicas han sido entendidas en nuestra
region.

El primer articulo, de Rajeev Kinra, explora la concepcion del pluralismo y del respeto a este
en el Imperio Mogol, siglos XVI-XIX, atribuida a propodsito del uso del término sulh-i kull.
El segundo articulo, de Arin Salamah-Qudsi, es un estudio con perspectiva de género que se
adentra en la forma en que las mujeres practicantes del sufismo en Iraq y Siria, durante la
Edad Media, vivian el ascetismo religioso y el margen de accidon que esto les permitia dentro
de su sociedad. El tercero, de Bo Huang, es un estudio sobre la nocién china del término /ama
Jjiao en el siglo XVI, nombre que llegd a confundirse con précticas mal vistas de una vertiente
del budismo y recibio, por tanto, un uso peyorativo. El cuarto, y ultimo, es un articulo de
Romulo Ehalt que muestra como en el Japon de un turbulento ambiente politico de comienzos
del siglo XVII, las practicas de trata de personas se conjugaron con una demanda creciente
de trabajo esclavo por cuenta de las relaciones con los europeos, al tiempo que el gobierno
japonés tomaba medidas legales para disminuir la trata de personas, en medio de lo que el
autor ha llamado un encuentro epistemologico. Por tltimo, también sobre el Imperio Mogol,
publicamos en este niumero, con ocho afios de retraso, una resefia sobre el libro de Andrew
de la Garza, The Mughal Empire at War, que nos narra la reorganizacion de las fuerzas mi-
litares de la India en la era de la tecnificacion de los combates y la modernizacion del trabajo
militar. Estos trabajos, cada uno a su manera, son esclarecedores y nos brindan elementos
para algunos temas que pueden ser considerados monoliticos o con formas historicas ya es-
tablecidas, como el rol de la mujer en el islam o el estatus social de los esclavos, pero que



(S0

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. | 3.

bajo la lente de estudios minuciosos adquieren matices que el buen investigador no querra
pasar por alto.

Mucho ya de hablar profesionalmente. Como coordinadora académica de \sialica, he que-
rido tomar la oportunidad de esta ocasion para agradecer profundamente a nuestros lectores.
Gracias a ellos, el trabajo que en este nimero completa un afio adquiere cada vez mas razon
de ser. Con cada uno de ellos, nuestro objetivo de dar vida y brio a la discusion hispanoame-
ricana sobre las distintas sociedades del mundo se nos acerca mas a las manos.

Felices fiestas a todos ustedes, nuestros lectores.

Berlin, 12 de diciembre de 2024



Nota sobre las grafias y las referencias

el equipo de
ASLEUTTCN: MISCELANEN DE ORIENTIES

Como habra de ser costumbre de ahora en adelante, los editores de .\siatica tenemos que
considerar el hecho de que los autores de los articulos que aqui publicamos deben hacer uso
de fuentes en idiomas que, a todo lo largo de su historia, hasta el sol de hoy, o solo hasta hace
pocos afios, se han escrito en uno o mas sistemas de escritura diferentes al sistema latino.

Como norma general, remitiremos a los lectores a la “Nota sobre las grafias y las referencias”
que publicamos en nuestro primer nimero.! Sin embargo, ac4 haremos mencién breve de
todas las eventualidades referidas a esta dificultad de la edicion de textos sobre historia asia-
tica, y nos extenderemos sobre aquellas que no hayan sido tratadas en ese primer nimero.

1.

Como se ha explicado ya en el primer nimero, las palabras en persa y arabe, que
abundan en los textos de Rajeev Kinra y Arin Salamah-Qudsi, se transliteran segin
el sistema EI2, lleno de marcas diacriticas que los autores han conservado. En linea
con ellos, en este nimero han sido conservadas todas esas marcas, en la medida de lo
posible, dentro del cuerpo del texto. Sin embargo, se ha prescindido de las marcas
diacriticas en el aparato critico. La razdn es sencilla: la inmensa mayoria de las tipo-
grafias que tenemos disponibles ha sido disefiada para el castellano, y no hemos en-
contrado otra solucién que pueda a una vez ofrecer una tipografia adecuada para la
lectura de pies de pagina y, al mismo tiempo, entregar una transliteracion precisa de
las palabras arabes y persas. En estos casos, conminamos a los lectores que requieran
de esas marcas diacriticas para una lectura profesional a consultar los articulos origi-
nales, debidamente referenciados al comienzo de cada item de este nimero.

En todos los casos, Bo Huang ha preferido el uso de una version simplificada del
sistema de romanizacion pinyin para el chino, el idioma principal de todas sus fuen-
tes, prescindiendo de todas las marcas diacriticas de ese sistema, con excepcion de la

1 “Nota sobre las graffas y las referencias”, en Asidtica: Misceldnea de orientes, vol. 1,n° 1 (2024): pags. 5-7.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 1 5.

diéresis. En los casos en que ha ofrecido palabras en sanscrito, tibetano, manchu o
mongol, se ha limitado a ofrecer transliteraciones de nombres propios sin explayarse
sobre los sistemas de transliteracion usados. En la mayoria de estos idiomas, aunque
hay sistemas de romanizacion, no existen aparatos tan sistematizados de translitera-
cion a nuestro sistema de escritura como en el chino, el coreano, el japonés, el arabe
o el persa, lo que dificulta la contrastacién de las decisiones de transliteracion del
autor. Dado que este es el caso, se han conservado todas las transliteraciones de nom-
bres propios en estos idiomas ofrecidas por Bo Huang.

3. Igual que en el primer nimero, hemos introducido la distincion entre “fuentes prima-
rias” y “canon clasico” alli donde hemos tenido que levantar la lista final de items
bibliograficos por carecer de esta la publicacion original.

4. Para las fechas duplicadas de las sociedades musulmanas, alli donde los autores han
juzgado necesario usarlas, se ha preferido el siguiente sistema de fechado: 2024 [1446
AH], en lugar del sistema, més sencillo, pero también més confuso, de 1446/2024.
Cuando estas fechas duplicadas estan incluidas entre corchetes dentro de una cita, se
han expresado asi: [2024 (1446 AH)]. Para los lectores nedfitos, AH significa Anno
Hegirae, o afio de la hégira, es decir, afio de la partida de Mahoma al exilio. No se ha
incluido la notacidn d.C. para no sobrecargar estas fechas con mas siglas, pues nos ha
parecido excesivo. Por demas, solo hemos usado las notaciones a.C. y d.C. cuando ha
sido necesario, en un contexto muy distinto al de las sociedades musulmanas, a saber,
el de la dinastia Han, cuya historia inicia antes de la era cristiana pero llega a su
disolucion ya en nuestra era.

5. Romulo da Silva Ehalt ha hecho uso del sistema de romanizaciéon Hepburn, o Hebon-
shiki, que vierte los sonidos del japonés al sistema latino con una regla fonética ba-
sica: sonidos vocalicos castellanos y sonidos consonanticos ingleses. La tinica marca
diacritica usada en este sistema, con la cual se indica el alargamiento de la silaba, es
el macron. Este sistema, que permite la conservacion de la inmensa mayoria de las
peculiaridades fonéticas del idioma, es el mas usado en Japon, incluso en ambitos
oficiales, por encima de los dos sistemas con reconocimiento ISO, Nihon-shiki y
Kunrei-shiki, promulgados por el gobierno japonés poco antes de la Segunda Guerra
Mundial; también ha sido usado por la dupla de Carlos Rubio y Rumi Tani Moratalla
en sus excelentes traducciones de tiempos recientes.? Por esa razon, no hemos encon-
trado ninguna razon para objetar el uso de este sistema, y se ha conservado integro en
este numero.

2 Rumi Tani Moratalla & Carlos Rubio (trads.), Historia de los hermanos Soga [Soga Monogatari] (Madrid: Edito-
rial Trotta, 2012), y Carlos Rubio & Rumi Tani Moratalla (trads.), Kojiki: Cronicas de antiguos hechos de Japon
(Madrid: Editorial Trotta, 2018).



)
1CUlOS

Rajeev Kinra
Arin Salamah-Qudsi
Bo Huang =%
Romulo da Silva Ehalt



6

Bived)

Revisién de la historia y la historiografia
del pluralismo en el Imperio Mogol

Publicacion original:
ReOrient: The Journal of Critical Muslim Studies, vol. 5,n° 2 (2020), pp. 157-182

RAJEEV KINRA

... PERO cualquiera que perdone y se reconcilie
recibird de Dios recompensa...

e 5l il e B
CORAN 42:40'

1 concepto de sulh-i kull’ es bien conocido como caracteristica central de la ideolo-
gia estatal del Imperio Mogol, concepto este que posiblemente hizo del imperio,
hablando comparativamente, el estado mas tolerante e inclusivo de todo el mundo
de la modernidad temprana. Traducido con frecuencia como “paz con todos”, el
término se ha convertido, en la historiografia del sur de Asia, casi en un sinéonimo de las
politicas de pluralismo religioso promovidas por el mas célebre de los emperadores de la
dinastia mogola, Jalal al-Din Muhammad Akbar “el grande” (r. 1556-1605), y por su afa-
mado bidgrafo y cortesano, Abu al-Fazl ibn Mubarak (1551-1602). No obstante, por sorpren-
dente que pueda ser, pese a la recurrencia de las discusiones sobre las actitudes mogolas hacia
el pluralismo religioso y cultural, parece no haberse intentado, de hecho, una historia

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisién de la traduccion: Jessica Paola Barrios Nava-
rro, Victor Santiago Mayorga Reina y Luis Felipe Sdnchez Pedraza.

I'Traduccién del inglés para esta versién. Versidn del drabe de Abdel Ghani Melara: “Pero quien pasa por alto y se
reconcilia.../ su recompensa incumbe a Ald”. [Nota del traductor].



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

intelectual comprehensiva del término sulh-i kull. Naturalmente, hay un pufiado de estudios
importantes sobre el tema.? Pero por muy informativo que este corpus académico quiera ser
con respecto a la atmosfera y a las influencias culturales presentes en general en la corte de
Akbar, a este corpus le hace falta una cierta precision en lo que respecta al significado del
término sulh-i kull en si. En efecto, muchos autores parecen asumir que sulh-i kull era obvia-
mente el término que expresaba el ethos de civilidad, de razon universal y de inclusividad
que Akbar queria promover. Pero ;por qué escogieron Akbar y Abu al-Fazl este término en
especifico? ;Y qué era lo que querian decir cuando lo usaban? ;Y cdmo se entendi6 de hecho
este término en la préctica, no solo en los tiempos de Akbar sino también en las décadas y
siglos subsiguientes? Sorprendentemente, tenemos pocas respuestas a este tipo de preguntas.’

Mientras tanto, e incluso en lo que se refiere al reinado de Akbar, la cuestion de para qué
exactamente era usado el concepto de sulh-i kull ha sido opacada ocasionalmente por ansie-
dades modernas de distintas comunidades, y por esa suerte de pensamiento “binacional” que
agrupa a todos los “hindtes” y los “musulmanes” del sur de Asia en dos comunidades reifi-
cadas, presumiblemente antagonicas, de manera que estas identidades se proyectan en el pa-
sado distante de la premodernidad y la modernidad temprana de manera anacronica. Este tipo
de pensamiento es problematico por todo tipo de razones, segun han demostrado buena parte
de los estudios académicos recientes. Sin embargo, aqui quiero llamar la atencion particular-
mente sobre la manera en que este pensamiento lleva a mas de un puiiado de comentaristas
modernos a asumir con simpleza que la nocion de sulh-i kull vino a ser, primordialmente un

2 Para las ideas bésicas, los antecedentes y los debates alrededor de la nocién de sulh-i kull, véanse, por ejemplo, M.
Athar Ali, “Sulh-i Kul and the Religious Ideas of Akbar”, en Mughal India: Studies in Polity, Ideas, Society, and
Culture (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2006 [1980]), pags. 158-172; Saiyid Athar Abbas Rizvi, “Dimen-
sions of Sulh-i Kul (Universal Peace) in Akbar’s Reign and the Sufi Theory of Perfect Man”, en Iqtidar Alam Khan
(ed.), Akbar and His Age (Nueva Delhi: Indian Council for Historical Research; Northern Book Centre, 1999), pags.
3-22; Igtidar Alam Khan, “Akbar’s Personality Traits and World Outlook: A Critical Appraisal”, en Social Scientist,
vol. 20, n® 9-10 (1992), pags. 16-30, especialmente pags 22-25; Azra Nizami, “Socio-religious Outlook of Abul
Fazl”, en Medieval India: A Miscellany, vol. 2 (Londres: Asia Publishing House, 1972), especialmente pags. 131-
142. Para una revisién de la perspectiva religiosa e intelectual mas general de Akbar y Abu al-Fazl, el siguiente estudio
sigue siendo el més abarcador: Saiyid Athar Abbas Rizvi, Religious and Intellectual History of the Muslims in Akbar’s
Reign, with Special Reference to Abu’l Fazl, 1226-1605 (Nueva Delhi: Munsiram Manoharlal, 1975). Otros dos tra-
tamientos deﬁema, breves pero muy buenos, son Irfan Habib, “A Political Theory for the Mughal Empire — A Study
of the Ideas of Abu’l Fazl”, en Proceedings of the Indian History Congress, vol. 59 (1998), pags. 329-340, y Shireen
Moosvi, “The Road to Sulh-i Kul: Akbar’s Alienation from Theological Islam”, en Irfan Habib (ed.), Religion in India
History (Nueva Delhi: Tulika Books, 2007), pags. 167-176.

3 Asi, por ejem;lylo, M. Athar Ali ofrece muchas observaciones muy versadas sobre la importancia de la luz y de la
iluminacién en la filosoffa de Akbar y Abu al-Fazl, asf como en el panteismo, en el asi llamado din-i ilahi, y, en general,
en las opiniones religiosas eclécticas de Akbar, en su articulo “Sulhi Kul [sic] and the Religious Ideas of Akbar”, pero
no se pregunta por el significado o los origenes del término sulh-i kull en si mismo en su articulo. Otro articulo muy
citado es “Akbar’s Personality Traits and World Outlook”, de Igtidar Alam Khan, ofrece también una revisién deta-
llada y erudita de lo que €l describe como algunas de las “influencias que contribuyeron a hacer que Akbar fuera
mentalmente receptivo a las ideas promotoras de la tolerancia religiosa” (pag. 17) — desde “el ethos cultural de la
unidad politica timurida”, el asi llamado Yasa-i Changezi (Cddigo de Genghis Khan), la influencia de los nobles chifes,
las “doctrinas panteistas sufies”, “las ensefianzas de las sectas Nirguna B%lakti contempordneas”, hasta incluso cierto
“desbalance psicoldgico” de Akbar que se manifestd en “accesos ocasionales de depresién y melancolfa”, pero tam-
poco €l nos dice casi nada acerca del significado preciso o los orfgenes del término sulh-1 ku%ll en la historia intelectual.
De manera similar, Savitri Chandra, “Akbar’s Concept of Sulh-I kul, Tulsi’s Concept of Maryada and Dadu’s Concept
of Nipakh: A Comparative Study”, en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), pags. 31-37, examina paralelos entre
el concepto de maryada (decoro) de Tulsi, el concepto de nipakh (no sectarismo) de Dadu y el concepto de sulh-i
kull de Akbary Abu al-Fazl. Aunque es un articulo bastante iﬁlstrativo desde una perspectiva comparativa, también
toma el término como dado. No serd necesario decir que los tres articulos lidian casi exclusivamente con el periodo
del reinado de Akbar.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

gesto “musulmdn” de tolerancia excepcional dirigida a los “hindues”, mayormente por
raisons d’état instrumentales. Akbar —asi se piensa— se habria dado cuenta de que necesitaba
la cooperacion de los hindues para que el imperio tuviera éxito, y de esa manera queda im-
plicito que sus tendencias pluralistas habrian nacido no de ningtn tipo de compromiso filo-
sofico (musulmén o de otro tipo), sino meramente de la necesidad pragmatica, como un
medio para conseguir un fin practico.

Uno de los titulos acerca de Akbar en un reciente texto de historia global captura este punto
de vista de manera sucinta: “Los mogoles musulmanes se ven obligados a aceptar la diversi-
dad religiosa de India”.* En esta formulacion, la identidad mogola es reducida a su “musul-
manidad”, y la misma categoria de “musulman” es tratada como completamente homogénea,
monolitica e inherentemente hostil a la “diversidad religiosa de India”. En efecto, si esto no
hubiera quedado suficientemente claro a partir del titulo de seccion que acabo de mencionar,
los autores empiezan la seccion explicando que

La diversidad religiosa de India, y su mayoria hind{, fueron una molestia para los estrictos
musulmanes de la élite gobernante. Las escrituras musulmanas habian denunciado tempes-
tuosamente la idolatria y el paganismo desde el nacimiento del islam en la Meca. La mayoria
de los musulmanes de Oriente Medio no podia mas que sentir que el hinduismo era atin mas
objetable, pues tenia atin mas idolos y mas mitos.

Solo domando su supuestamente instintiva (digo mas, jtempestuosa!) hostilidad “musul-
mana” hacia el otro religioso (que aparentemente permanece sin cambios “desde el naci-
miento del islam en la Meca”) podian los mogoles tener éxito, o siquiera sobrevivir, en India,
pues —asi continuan los autores—, “unos cuantos miles de musulmanes de Asia Central jamas
podrian sobrevivir si forzaran a decenas de millones de hindues a elegir entre convertirse o
morir”.> Nétese la elision presente en las categorias de “Oriente Medio”, “Asia Central” y
“musulman”, como si no hubiera diferencias, distinciones ni diversidad cultural dentro del
amplio mundo islamico; notese el hecho de que esta formulacidén no deja espacio para la
posibilidad de debates dentro del mundo islamico acerca de asuntos relacionados con el plu-
ralismo religioso, la tolerancia y la complacencia hacia los otros, o para la posibilidad de que
las actitudes musulmanas hacia estos asuntos puedan cambiar con el tiempo, dependiendo
del contexto historico o geografico; notese la manera que tiene ese pasaje de tratar a los
mogoles casi como si estos fueran los primeros musulmanes en llegar a la India, pese al hecho
de que el islam era ya una religion establecida en el subcontinente, y para el momento lo
habia sido por mas o menos medio milenio (como minimo), lo que significa que el islam, y
con ¢l una gran variedad de maneras de ser musulman, habian ya sido parte de “la diversidad
religiosa de India” por cientos y cientos de afios antes de que el fundador de la dinastia mo-
gola, Babur (1483-1530), naciera siquiera; notese, por encima de esto, la manera en que las

4 John Coatsworth, Juan Cole, Michael P. Hanagan, Peter C. Perdue, Charles Tilly & Louise Tilly, Global Connec-
tions: Politics, Exchange, and Social Life in World History. Volume 2: Since 1500 (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2015), pag. 21.

5 Coatsworth et al., Global Connections since 1500, pag. 21.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

tensiones al interior del paisaje religioso no-musulman de India, como las existentes entre
los brahmines y los jainistas, o entre las sectas Shaiva y Vaishnava, etcétera, son borradas
casi por completo; y notese —siendo esto tal vez lo mas importante— la manera en que este
pasaje deja implicito que la posicion del gobernante musulmén piadoso (en todo momento y
lugar) debia haber sido, por defecto, la de forzar a sus stibditos no musulmanes “a tomar una
decision entre convertirse o morir”, como si esta fuera la inica posicidon “musulmana” real-
mente aceptable, excepto bajo condiciones de dificultad extrema en la cual “se vean obliga-
dos a aceptar” al otro o enfrentarse a la destruccion.

En otras palabras, la nocion de que una parte de las politicas mogoles de pluralismo religioso
y complacencia para con los otros viniera de dentro del islam es, en la variante del pensa-
miento moderno que suscriben los autores, completamente anatema. Y la nocion de que los
gobernantes mogoles puedan haber tenido compromisos filoséficos genuinos que los llevaran
a abrazar una politica ilustrada de pluralismo religioso basada en una creencia en la razon,
el didlogo y la civilidad en lugar de ser reacios a esta y forzados a aceptarla por raisons d’etat
pragmaticas es igual de impensable. Los autores nunca parecen siquiera considerar la posi-
bilidad de que Akbar y Abu al-Fazl hayan formulado la nocion de sulh-i kull, y las politicas
asociadas a esta, porque pensaran que esta correspondia a lo que un gobernante musulman
bueno y racional debia hacer. En lugar de esto, se los retrata como si hubieran aceptado estas
politicas a pesar del hecho de que eran musulmanes, y como si para hacerlo se hubieran
vuelto, en efecto, “menos musulmanes”.

Por tanto, la cuestion que tenemos ante nosotros es la de si algo de esto es siquiera remota-
mente preciso. Para empezar a dirigirnos a una respuesta provisoria, empecemos tratando de
entender cual era el significado que el término sulh-i kull tenia de hecho, y luego podremos
pasar a ver como era que se lo usaba realmente en el discurso mogol. Empezaremos con una
breve indagacion acerca de algunos de los usos pre-mogoles comunes de la palabra sulh y
demas terminologia relacionada con esta en el mas abarcador mundo islamico, para asi in-
tentar obtener una idea de la razon por la cual Akbar y Abu al-Fazl habrian hallado util este
término en especifico para sus propositos, en lugar de alguna de las otras alternativas poten-
ciales. Después, examinaremos algunos pasajes clave de la obra de Abu al-Fazl y de otros
cuantos textos de la era de tiempos de Akbar para ver como fue que en efecto se desplego el
término sulh-i kull, y cobmo pudo cambiar su significado de manera sutil, dependiendo del
contexto. De hecho, como sostengo mas abajo, en sus distintos escritos, Abu al-Fazl usa el
término con varios sentidos distintos. Y finalmente, en la tercera seccion, intentaré hacerme
a una idea de como la nocion de sulh-i kull siguid resonando en el mundo cultural y politico
post-Akbar de la India de la modernidad temprana, mucho después del que se supone que fue
su 0caso.



10

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

La historia pre-mogola del concepto de Sulh

Tal vez, a riesgo de insultar la inteligencia de algunos lectores, deba yo empezar sefialando
lo obvio: el término sulh-i kull estd compuesto de dos elementos principales: las palabras sulh
y kull (tres elementos, de hecho, si contamos la particula izafa que conecta a las dos). ;Qué
significan estos términos?, y ;por qué los escogieron Akbar y Abu al-Fazl para expresar su
ethos de razon, tolerancia y civilidad?

Empecemos con el primer término, sulh, que ha sido traducido, en el contexto de las discu-
siones sobre el sulh-i kull, como “paz”, con la connotacion afiadida de “tolerancia religiosa”.
Esta es una traduccion perfectamente aceptable del término su/h, pero no termina de capturar
todo el rango semantico de la palabra. Ademas, el mero hecho de que “paz” sea una traduc-
cion aceptable (entre muchas) de sulh no termina de explicar por qué Akbar y Abu al-Fazl
echaron mano de este término en especifico, aunque habia otros términos del lexicon perso-
arabe que indicaban “paz” y/o “armonia”, muchos de los cuales eran mas comunes que sulh
en las discusiones sobre inclusion social, politica o militar. Por ejemplo, el término com-
puesto amn-o-aman era una frase muy comun en el discurso cultural y politico indo-persa
sobre “paz y seguridad” o “paz y tranquilidad”, es decir, sobre la ausencia de conflicto. Otros
términos, como dashti o sazish también connotaban nociones como paz, concordia y reconci-
liacion, y, de hecho, estos dos términos son usados por el lexicografo irani moderno Ali
Akbar “Dehkhoda” Qazwini (1879-1956) para la glosa de la palabra “sulh” y algunas de sus
variaciones. De esta manera, para poner un ejemplo, Dehkhoda glosa el verbo compuesto
“sulh kardan” (hacer la paz, reconciliarse) simplemente como “d@shti kardan, sazish kardan”
(el mismo significado).® En cierto nivel, estos términos son sinénimos y son incluso inter-
cambiables, por ejemplo, en la manera en que fueron usados en este distico del poeta urdu
contemporaneo Ahmad Ali Barqi Azmi:

amn-o-sulh-o-ashti ho jaise bimari ka nam
hai siyasat ‘ahd-i nau men ek ‘aiyari ka nam’

Paz, civilidad y tranquilidad son como el nombre de una enfermedad
en esta nueva era en que la politica es otro nombre para el engafio

Pero claramente, tal como lo entendian Akbar y Abu al-Fazl, el término su/h no significaba
“paz” (amn-o-aman) inicamente en el sentido de una ausencia de conflictos militares, o “re-
conciliacion” (ashti) en el sentido puramente politico, porque hacer la guerra, conquistar, y
otras formas de violencia estatal (como el castigo penal) continuaron todas ellas siendo partes

6 Ali Akbar Dehkhoda, Lughat-Nama, vols. 78-79 (Teheran: Chapkhana-yi Majlis, 1957), pag. 306.
7Véase Ahmad Ali Barqi Azmi, Amn-o-sulh-o-ashti ho jaise bimart kan am, en el sitio web de Rekhta Foundation
(www.rekhta.org), consultado el 27 de mayo de 2020 [consulta del traductor: 18 de octubre de 2024].


http://www.rekhta.org/

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

predominantes de la raison d’etre del estado mogol a lo largo de toda la existencia del impe-
rio, incluso bajo el gobierno de Akbar.

Entonces, parece ser que el término sulh era usado para indicar algo mas abstracto que la
mera ausencia de conflicto; tal vez algo més bien parecido a la amabilidad o a la pacificidad
(entre estados, bajo ciertas condiciones), o incluso a la “tolerancia” en el sentido cultural y
religioso de ausencia de intransigencia. Pero en este caso se nos presenta otro dilema filol6-
gico, pues habia otros términos en el 1éxico perso-drabe que Akbar y Abu al-Fazl tenian a la
mano, y que lidiaban con el prejuicio religioso. Por ejemplo, un término muy comun para
“intransigencia” en los idiomas persa y arabe de la modernidad temprana era el de ta ‘assub
(o su equivalente abstracto, ‘asabiyat). El mismo Abu al-Fazl usaba una variante de ese tér-
mino para criticar a uno de sus contemporaneos hindues, el renombrado ministro de finanzas
de Akbar, Raja Todar Mal (muerto en 1589), por lo que ¢l veia como la obstinada “afinidad
con la tradicion y promocion de la ortodoxia” (taqlid-dosfi wa ta‘assub-andozi) de este Ul-
timo.® Otro buen ejemplo del uso de este término viene de Talib Amuli (muerto en 1626 o
1627), emigrante irani y poeta cortesano del siglo XVII que, tras una carrera itinerante, acabo
llegando a la India y sirviendo por un tiempo como poeta laureado (malik al-shu‘ara) de
Jahangir.

na malamat-gar-i kufr-am na ta ‘assub-kash-i din
khanda-ha bar jadl-i shaikh-o-barhaman daram

No condeno la infidelidad, no soy un creyente intransigente
Me rio de los dos, del jeque y del brahman.’

Otro ejemplo mas nos viene del célebre munshi Chandar Bhan Brahman (muerto circa 1670),
que narra una anécdota en la que Shahbaz Khan, cortesano de los tiempos de Akbar, habia
albergado también algo de prejuicio contra Raja Todar Mal, a quien mencionamos antes, solo
para experimentar un cambio de actitud una vez pudo conocerlo personalmente y ver cuan
buen administrador este era. De acuerdo con Chandar Bhan, se dice que Shahbaz Khan se
encargd personalmente de llevar aparte a Raja Todar Mal y pedirle perdon, tras lo cual le
confesd a Akbar, directamente, que “vine a darme cuenta de que, en justicia, debia abandonar
mi prejuicio anterior” (ndchar bar sar-i insaf amadam wa az ta ‘assub guzashtam).'® Un con-
temporaneo de Chandar Bhan, el autor del tratado sobre religiones comparadas conocido
como Dabistan-i Mazahib (“La escuela de las sectas”), insiste, al final de su obra, en que los
lectores “no encontrardn siquiera un resquicio de intransigencia o prejuicio” (bt 'i-yi ta ‘assub
wa janib-rity naydyad) en las paginas precedentes, pues sus observaciones se habian basado
exclusivamente en testimonios orales directos de expertos en cada una de las varias fes

8 Citado como fue traducido en Harbans Mukhia, “A Rationality Immersed in Religiosity: Reason and Religiosity in
Abu’l Fazl’s Oeuvre”, en Medieval History Journal, vol. 23, n° (2020), pags. 9y 10.

9 Citado como fue traducido en Muzaffar Alam, Languages of Political Islam in India, 1200-1800 (Nueva Delhi:
Permanent Black, 2004), pag. 138.

10 Chandar Bhan Brahman, Chahar Chaman (Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Coun-
sellor, Islamic Republic of Iran; Alhoda Publishers, 2007), pag. 49.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

incluidas, asi como en la evidencia de sus libros (az zaban-i sahiban-i an ‘aqida wa kitab-i
ishan), y, por tanto, é] mismo como autor habia cumplido meramente “la funcién de un tra-
ductor” (mansab-i tarjumani).'' De manera similar, un par de generaciones mas tarde, y en
un contexto completamente distinto, el notorio intelectual del siglo XVIII Siraj al-Din ‘Ali
Khan Arzu haria alarde de su objetividad académica al describirse a si mismo como entera-
mente “libre de prejuicios” (khalf az ta ‘assub)."?

El punto aqui, a riesgo de afirmar lo obvio, es simplemente sefialar desde el comienzo que
existia un abanico de términos disponibles y a la mano de Akbar y de Abu al-Fazl que tenian
la connotacién de “paz” y “tranquilidad”, por un lado, y de “intransigencia” (o ausencia de
ella) por el otro. Asi que ;por qué, entonces, seleccionaron ellos el término su/h? Un potencial
indicio que nos puede ayudar a encontrar la funcidon que se queria que el término asumiera
nos puede venir de reflexionar acerca de la mas profunda historia intelectual del término sulh
y en el marco conceptual asociado a su uso en la jurisprudencia islamica y en el pensamiento
social y politico.

Por ejemplo, en los primeros dias del islam, el término su/h tenia dos significados relaciona-
dos entre si. El primero tenia que ver con la jurisprudencia basica, y consideraba la teoria y
la practica sulh como una de las tres formas aceptables de arbitraje de las cuales los juristas,
gazis 'y demas funcionarios podian echar mano para mantener el orden civico (siendo las
otras dos tahkim y gaza).'> Como sustantivo abstracto derivado del verbo arabe salaha (“ser
creible, ser recto”), el término sulh denotaba “la idea de la paz y la reconciliacion en la ley y
la préctica islamicas” que tenia, de manera notoria, el proposito de “terminar el conflicto y
la hostilidad entre los creyentes” (es decir, antes que nada, de terminar con el conflicto dentro
de la comunidad musulmana).'* La palabra sulh lleva consigo “una connotacion fuertemente
positiva y moral, pues se refiere a la rectitud”.!” Significativamente, es también en este sen-
tido que la palabra ha mantenido un vinculo asociativo longevo con otros dos importantes
conceptos derivados de la misma raiz arabe: el concepto de “reforma” (is/ah), en el sentido
de “poner orden (y, por tanto, reformar) mediante la reconciliacion”,'® y el de maslaha, es
decir, la nocién de bien comun o interés publico.

Como quiera ser, en su sentido mas practico y mundano, sulh era entendido y promovido
simplemente como un abanico de estrategias para la resolucion pacifica de los conflictos. De
hecho, muchos tratados sobre figh mostraban una preferencia por la mediacion sulh por sobre

11 Rahim Rizazada Malik (ed.), Dabistan-I Mazahib, vol. 1 (Teheran: Tahuri, 1983), pag. 367.
12 Siraj al-Din ‘Ali Khan Arzu, Siraj-i Munir (Islamabad: Markaz-i Tahqiqat-i Farsi-yi Iran wa Pakistan, 1977), pag.
33

13 Sobre los matices de estos términos en la historia legal islamica tanto contemporanea como clésica, véanse, por
ejemplo, Aida Othman, ““And Amicable Settlement is Best’: Sulh and Dispute Resolution in Islamic Law”, en Arab
Law Quarterly, vol. 21, n° 1 (2007), pags. 64-90; Badouin Dupret & Yazid Ben Hounet, “Arbitration”, en Encyclo-
pedia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill, 2014); y M. Khadduri, “Sulh”, en Encyclopedia of Islam (Second Edi-
tion) (Leiden: Brill, 2012 [1960]).

14 Khadduri, “Sulh”.

15 Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”.

16 Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

los juicios decisorios de los gazis. Es decir, se esperaba del gazi que, al enfrentarse a una
disputa entre dos partes, urgiera a las partes en disputa a conceder una porcioén de sus posi-
ciones y a buscar entre si la reconciliacion —ya fuera por su propia cuenta o con la ayuda de
un mediador profesional— en lugar de perseguir un veredicto judicial definitivo. Este tipo de
veredictos no solo eran finales e irrevocables, sino que, casi por definicidn, favorecian inexo-
rablemente al lado “ganador”, de manera que dejaba a al menos una de las partes insatisfecha
(y, posiblemente, todavia susceptible de ocasionar alguna discordia social si buscaba conse-
guir algtn tipo de retribucion extrajudicial). Por otro lado, como ha notado Wal Hallaq, sulh
funcionaba como “una obligacidon contractual que requeria de una de las dos partes, o de las
dos partes, conceder algunos de sus derechos” y, al hacer esto, lograr un compromiso.'” Teé-
ricos legales como Ibn Farhun han llamado a este tipo de acuerdo al-gaza bi’l sulh (“juicio
por medio de un acuerdo amistoso”),'® y muchos de los tratados incluian capitulos completos
sobre las técnicas apropiadas de reconciliacion entre las partes por medio de sulh. Como
resultado, la nocién de sulh como marco legal para las mediaciones y la resolucioén de con-
flictos siguid vigente hasta bien entrado el periodo de la modernidad temprana, e incluso
después. Por ejemplo, este concepto jugd también un fuerte rol en las cortes otomanas y la
practica judicial de estas, en que los registros de las cortes de gazis, y otros tratados legales
otomanos, estan llenos de referencias a la resolucion de disputas por medio de sul/h —con
frecuencia a través del auspicio de una clase de negociadores profesionales a los que estos
registros se refieren como “muslihiin” (es decir, “aquellos que causan o producen sulh”)."> Y
es precisamente en este sentido que el término era utilizado también en varios textos mogoles,
por ejemplo, en un libro de cuestiones legales resumidas del siglo XVIII conocido como
Mir’at al-Masdil (“Espejo de cuestiones [legales]”), que incluia toda una seccion sobre asun-
tos relacionados con el compromiso legal (masa’il-i ahkam-i sulh).° Compilado original-
mente por el emperador mogol Muhammad Shah (r. 1719-1748), el Mir’at al-Masail tendria
también una posteridad notoria durante comienzos del encuentro colonial de los britanicos
con la jurisprudencia islamica, cuando el libro fuera traducido por Francis Gladwin, estudioso
del idioma persa de la Compaiiia de las Indias Orientales, como An Epitome of Mohammedan
Law (1786).2!

17 Citado en Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”.

18 Othman, “And Amicable Settlement is Best”, pag. 70.

19 Othman, “And Amicable Settlement is Best”, pags. 71-72. Para ver més acerca del rol de sulh en la practica legal
otomana, véase Isik Tamdogan, “Sulh and the 18th Century Ottoman Courts of Uskiidar and Adana”, en Islamic Law
and Society, vol. 15, n°1 (2008), pags. 55-83.

20 Mir’at al-Masa’il-i Muhammad Shahi, MS, British Library, RSPA 79, fols. 30a-31a. Estoy inmensamente agrade-
cido con Abhishek Kaicker por compartir conmigo su copia digital de este manuscrito.

21 Tncidentalmente, la traduccion le fue dedicada a nadie mas que sir William Jones. Para la seccion relevante sobre
“Ceder terreno”, véanse las paginas 62-64. Sin embargo, ndtese que los ltimos tres puntos que Gladwin incluye bajo
el titulo de “Ceder terreno” (que tienen que ver con%os “fideicomisarios”) deberfan estar realmente en la préxima
seccion, que trata sobre “Solicitudes y concesiones de créditos”. Nétese también que Gladwin deja completamente
por fuera de su traduccién varias lineas de citas del Coran y de hadiths que podrian demostrarle al lector la raigambre
del concepto de sulh en la jurisprudencia isldmica clasica. Estoy muy agradecido con mi colega de la Universidad
Noroccidengal (Northwestern University) Brannon Ingram por su ayuda a la hora de identificar las fuentes de las
citas en arabe.



I

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

De hecho, el concepto de sulh en este sentido mundano sigue resonando en los paises musul-
manes de hoy, en los que este sigue siendo el término aceptado para referirse al tipo de me-
diacién apoyada por los gazis y demds jueces cuando se trata de asuntos como
procedimientos de divorcio, disputas hereditarias y otras agravaciones sociales basicas que
con frecuencia pueden resolverse mejor a través de una mediacion que por medio de un ve-
redicto judicial ineluctable. Sulh fue —y sigue siendo— una forma de apoyar la civilidad, de
resolver el conflicto mediante “acuerdos amigables” (en las palabras de Othman) en lugar de
asignar culpas y obtener retribuciones por medio de la ley formal. Este término incluso ha
recibido atencion recientemente como parte de la retdrica moderna de las relaciones interna-
cionales, las negociaciones de paz y la resolucion de conflictos en Oriente Medio, en que,
incluso hoy, el concepto “nos entrega una critica contra la violencia y el conflicto, y articula

una critica a favor de la justicia y la paz”.??

Pero habia también, en el islam temprano, otro uso comun del término su/h, muy importante
y que no tenia que ver en absoluto con la mediacion de las relaciones y los conflictos entre
los individuos, sino entre los estados. La mayoria de los lectores estara probablemente fami-
liarizada con los términos Dar al-Islam (“las tierras del islam”) y Dar al-Harb (“las tierras
de conflicto”). Como fuere, en los escritos de muchos de los teéricos politicos mas tempranos
habia una tercera categoria metageografica, menos conocida, usada para designar ciertos te-
rritorios que no estaban gobernados por musulmanes, pero que no presentaban ninguna ame-
naza a los musulmanes: es decir, Dar al-Sulh (“las tierras de tregua” o “las tierras de
complacencia™).? Si las tierras del Dar al-Islam eran aquellas gobernadas por estados mu-
sulmanes, y las del Dar al-Harb estaban constituidas por las tierras més alld de su alcance
(donde, por tanto, un individuo musulman no tenia garantizada su seguridad), Dar al-Sulh se
referia a los estados ubicados conceptualmente en un punto medio; especificamente, a esta-
dos gobernados por gentes ajenas al islam, pero donde, pese a ello, los musulmanes podian
viajar, comerciar y establecerse de manera segura gracias a alguna forma de alianza, détente
u otro tipo de acuerdo. Los dos casos clasicos de este concepto en el islam temprano son los
reinos cristianos de Nubia, en el nororiente africano, y de Najran, en el suroccidente de Ara-
bia, cerca de la frontera yemeni.?*

Como ha mostrado recientemente Sarah Albrecht, los primeros tedricos legales de las dife-
rentes escuelas de jurisprudencia opuestas entre si diferian acerca de como categorizar exac-
tamente el Dar al-Sulh. Algunos de ellos lo consideraban apenas una subcategoria del Dar
al-Islam, mientras que otros pensaban que representaba una categoria territorial completa-
mente distinta. Algunos teoricos se referian a este con distintos términos como Dar al- ‘Ahd,
Dar al-Mu ‘@hada o Dar al-Muwdda ‘a (es decir, “territorio bajo tratado’), mientras que otros

22 Rasha Diab, Shades of Sulh: The Rhetorics of Arab-Islamic Reconciliation (Pittsburgh: University of Pittsburgh
Press, 2016), pag. 4, énfasis en el original. Véase también Manoucher Parvin & Maurie Sommer, “Dar al-Islam: The
Evolution of Muslim Territoriality and its Implications for Conflict Resolution in the Middle East”, en International
Journal of Middle East Studies, vol. 11,1n° 1 (1980), pags. 1-21.

23D. B. Macdonald & A. Abel, “Dar al-Sulh”, en Encyclopedia of Islam (Second Edition).

24 Macdonald & Abel, “Dar al-Sulh”.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

preferian el término Dar al-Aman (“territorio de seguridad”).?’ Pero en todos estos debates,
el término Dar al-Sulh siguié permaneciendo vigente hasta bien entrado el periodo de la
modernidad temprana, incluso en algunas de las potencias que rivalizaban con los mogoles.
En efecto, como lo sefiala Albrecht, el concepto “se volvio particularmente importante en
tiempos del Imperio Otomano, que consideraba como ‘territorios de tregua’ las tierras de las
potencias no-musulmanas con las cuales el sultdn hubiera concluido tratados”, tierras estas
que los tedricos otomanos llamaban a veces Dar al-‘Ahd, pero a las cuales “usualmente se

referian con la expresion Dar al-Sulh”.*°

En la historiografia moderna sobre los mogoles o sobre el sur de Asia en general, raramente
se menciona la potencial relevancia de estas concepciones comunes del concepto de sulh en
el amplio mundo islamico, desde la Antigiiedad tardia hasta el presente, para el concepto del
término de sulh adoptado por Akbar y Abu al-Fazl. No son claras las razones por las cuales
esto es asi, y, en todo caso, son probablemente muy complicadas como para poder tratar ese
asunto en este lugar. Aqui serd suficiente decir que no parece ser coincidencia que Akbar y
su circulo hayan escogido como membrete para referirse a su ideologia el término de “sulh-
i kull” en lugar de usar uno de los otros sindnimos comunes como dashti o sazish. “Sulh” tenia
una resonancia concreta —completamente ausente de ambigliedad— en la historia legal y po-
litica del mundo isldmico, resonancia esta que incluso los rivales de los mogoles, como los
otomanos, reconocian y utilizaban en su discurso judicial y diplomatico. Incidentalmente,
sulh era también un término que aparecia de vez en cuando en la literatura popular. De hecho,
de los cuatro versos que Dehkhoda usa para sustentar su glosa del término “sulh kardan”
(hacer la paz), tres vienen de la obra del célebre poeta Sa‘di Shirazi (muerto en 1291), que
era extremadamente popular en la corte mogola (igual que era, y sigue siendo, en todo el
mundo persoparlante). El cuarto verso viene del célebre poeta del siglo XVII Sa’ib Tabrizi,
que paso6 varios afios en India, y del cual Dehkhoda us6 otro distico para ilustrar su entrada
sobre el concepto mismo de sulh-i kull (véase mas abajo). En efecto, ademas de estos y otros
versos de Sa‘di y de Sa’ib, Dehkhoda ilustra sus glosas con varias construcciones que em-
plean el término su/h con otros versos tomados de un buen nimero de poetas clasicos renom-
brados como Rudaki, Firdausi, Farrukhi, Nasir-i Khusrau, Khagani, Nizami, Sana’i y
Manuchihri, todos ellos autores de obras que fueron insustituibles en el consumo literario de
la intelligentsia mogola, y que siguen siendo poetas candnicos en el presente.?’” Mientras
tanto, uno de los mas famosos poetas mogoles de la era de Akbar, ‘Urfi Shirazi (1555-1591),
entera utilizando la palabra sulh como frase recurrente del poema.”®

compuso una gacela'
Nada de esto lo digo para sugerir que estos tempranos usos del término su/h fueran impetus
exclusivos, o siquiera primarios, en el pensamiento de Akbar y de Ab al-Fazl en lo que res-
pecta al pluralismo religioso-cultural y a la complacencia con los otros. De hecho, hubo,

25 Sarah Albrecht, Dar al-Islam Revisited: Territoriality in Contemporary Islamic Legal Discourse on Muslims in
the West (Leiden: Brill, 2018), pags. 55-59.

26 Albrecht, Dar al-Islam Reuvisited, pags. 58 y 58n.

27 Dehkhoda, Lughat-Nama, pags. 305y 306.

28 “Urfi Shirazi, Diwan-i ‘Urfi (Kanpur: Nawal Kishore Press, 1884), pag. 33.



16

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

como es de esperar, muchos otros vectores culturales e intelectuales que convergieron en la
corte mogola y que también influenciaron el pensamiento de estos acerca de este tipo de
temas. Por ejemplo, algunos estudios han ubicado las raices de la disposicion filosoéfica y las
ideas sobre la tolerancia de Akbar en las ideas misticas de los sufies, especialmente de los
chishties, o en las doctrinas especulativas de pensadores como Ibn ‘Arabi (1165-1240), par-
ticularmente en el concepto que este desarrolld de wahdat al wujiid (“unidad del ser”).?’
Otros han sugerido que varias expresiones mongolas relacionadas con la politica y los esta-
distas pueden haber sido precursoras de la concepcion de sulh-i kull que albergaban Akbary
Abu al-Fazl.’® En efecto, seglin not6 recientemente Ali Anooshahr, hay algunos precursores
sugerentes de la frase sulh-i kull que se pueden ubicar en algunos textos mogoles tempranos
como el de la seccidon a cargo de Ja’far Beg Qazwini en el Tarikh-i Alfi (autores multiples,
circa 1582-1588) que en ocasiones se vinculan explicitamente con la herencia politica mon-
gola, especificamente con el deber que tiene el rey de salvaguardar la “tranquilidad general”
(asayish-i ‘amm) en sus dominios, incluso aunque la corte “estuviera atn a afios de formular
esta politica de manera explicita”.’! Naturalmente, este tipo de ideas sobre los estadistas y la
gobernanza fueron influenciadas profundamente, como lo ha mostrado Muzaffar Alam, por
el canon indo-persa de literatura de consejos y de textos sobre sabiduria moral y politica de
las tradiciones adab y akhldqi (especialmente esta Gltima), que tuvieron una influencia pro-
nunciada sobre la manera en que los mogoles formularon su ideologia imperial.>* Asi las
cosas, aunque no parezca que Akbar y Abu al-Fazl hayan tomado la expresion especifica de
sulh-i kull de ninguna de las grandes obras akhlaqi (por ejemplo, Akhlag-i Nasirt, Akhlaq-i
Jalalt, Akhlag-i Muhsini, etcétera), podemos estar seguros de que la sensibilidad akhlagi, y
especialmente su énfasis en el caracter, la ética, la civilidad y el deber del rey de promover
la justicia (‘adl), la armonia y el equilibrio social (i tidal) constituia un filtro importante a
través del cual Akbar, Abu al-Fazl y otros dentro de la intelligentsia mogola interpretarian el
significado de un término como sulh. Otros han sefialado correctamente que muchos gober-
nantes musulmanes anteriores a los mogoles, a lo largo del subcontinente —no solo en el
Sultanato de Delhi, sino en otros lugares como, por ejemplo, en Cachemira, en Gujarat, en
Bengala y en el Decan—, habian desarrollado ya sus propias estrategias de acomodacion cul-
tural y religiosa a lo largo de los siglos. Y otros mas han sugerido que puede que haya habido
influencias mas eclécticas sobre los mogoles, venidas de fuentes indicas, ya sea que se diga
que vienen estas de los poetas bhakti como Dadu y Kabir, o de traducciones de fuentes en
sanscrito, como el Mahabharata.>

29 Véanse, por ejemplo: Khan, “Akbar’s Personality Traits”, pdgs. 21 y 22; Habib, “A Political Theory for the Mughal
Empire”; y Mukhia, “A Rationality Immersed in Religiosity”, pdgs. 11-16.

30 Comunicacién personal con Carl Ernst.

31 Ali Anooshahr, “Dialogism and Territoriality in a Mughal History of the Islamic Millenium”, en Journal of the
Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012), pag. 227.

32 Alam, Languages of Political Islam, pags. 26-80.

33 Para el argumento en favor de los bhakti, véase, por ejemplo, Chandra, “Akbar’s Concept”; y Mukhia, “A Rationa-
lity Immersed in Religiosity”, pdgs. 16-22. Para una discusién del sulh-1 kull en el contexto de las traducciones del
sanscrito, véase Audrey Truschke, Culture of Encounters: Sanskrit at the Mughal Court (Nueva York: Columbia
University Press, 201 6{, especialmente pags. 121-133.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Pese a ello, aunque obviamente uno pueda discernir miltiples precursores y genealogias con-
ceptuales para las practicas generales de acomodacion cultural en el Imperio Mogol, Akbar
y Abu al-Fazl no sacaron del aire el término especifico de sulh. Incluso si aceptamos el hecho
de que hubo diversas fuentes que influyeron sobre su formulacion més amplia de la ideologia
imperial mogola, la escogencia del término sugiere que Akbar y Abu al-Fazl trabajaban, pro-
bablemente de manera bastante consciente, sobre los dos profundos significados histéricos
del término que rastreé¢ brevemente unas paginas antes: (1) su/h como estrategia de mediacion
y de promocion de la civilidad social bésica; y (2) su/h como marco teodrico para el acuerdo
politico, tanto entre estados como dentro de sus dominios, entre distintas comunidades so-
ciales, étnicas y/o religiosas. Claramente, se necesitan mas estudios al respecto de esta cues-
tion. Pero, por ahora, parece seguro que podemos decir que, sea lo que sea que haya sido
novedoso en el concepto mogol de sulh-i kull, esta novedad no esté en la parte “sulh” sino en
la parte “kull”, habiéndose tomado un concepto o término ya existente (su/h) para aplicarlo
mas ampliamente; de hecho, de una manera universal.

La concepcion de Sulh-i kull de Akbar y de Abu al-Fazl

Entonces, ;/qué fue lo que Akbar y Abu al-Fazl quisieron decir mediante el término kul/l? El
término mismo tiene un rango amplio de significados posibles: todo, completo, total, univer-
sal, etcétera. También puede significar el “todo” de una cosa, o “cada uno” de una cosa. Por
tanto, emana una nueva ambigiiedad de la particula izafa que conecta los dos términos clave,
y que permite leer el componente kul/ adjetivalmente y como sustantivo: esto es, como “sulh
universal” o como “sulh para con/hacia todo/todos”, respectivamente, dependiendo de las
inclinaciones filoldgicas de uno, o del humor propio al leer la expresion.

En una buena parte de los estudios modernos, el término sulh-i kull se ha traducido simple-
mente como “paz con todos”. Pero incluso si aceptamos esta como la interpretacion legitima
del concepto, permanece la cuestion de a quiénes se refiere realmente este “todos” (kull).
Como he notado maés arriba, la academia moderna y los comentaristas han dado por sentado,
con mucha frecuencia, que este se refiere principalmente a los no-musulmanes, especial-
mente a los “hindtes”, con quienes el estado “musulman” de Akbar estaba intentando alcan-
zar la “paz” (sulh). Como resultado, pese a que con frecuencia se traduce sulh-i kull, en la
academia y los comentarios modernos, como “paz con todos”, mucha gente lee la expresion
como si significara “paz con los hindues”. Asi, por ejemplo, un notorio académico del Impe-
rio Mogol, apenas en el 2012, describid el sulh-i kull —que ¢él tradujo como “paz absoluta”—
como una “politica... a través de la cual se extendieron nuevas oportunidades a subditos no-
musulmanes”.>* Otro académico, historiador ambiental, explica que “[Akbar] tenia frente a

34 Anooshahr, “Dialogism and Territoriality”, pag. 227.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

si una encrucijada. Para persuadir a la poblacion indigena de que los mogoles eran una po-
tencia legitima del sur de Asia en lugar de ser usurpadores foraneos, Akbar tenia que crear
una sintesis de los conquistadores perso-afganos [rota bene: en realidad, los mogoles eran
turcos étnicos, mientras que la dinastia Lodi a la que ellos “usurparon” era afgana] con la
poblacion india, primordialmente hind”.% En otro lugar, podemos leer: “Akbar, que esta-
blecio el esbozo y la forma iniciales del estado mogol, estaba consciente, al punto de la agu-
deza, de ese hecho demografico [es decir, que la mayoria de sus subditos no eran
musulmanes], y formulé sus politicas de acuerdo con este hecho”.*® O, por ejemplo, leemos
que: “El ideal de Akbar de sulh-i kull, ‘paz con todos’, se manifestd de varias maneras. Es-
temos seguros de que siguid anexando territorios aledafios; pero en lo respectivo a las politi-
cas locales, intentd dar a los hindues una porcién mayor de la administracién”.>” Uno puede
seguir citando ejemplos de trabajos académicos que tratan el concepto de sulh-i kull, de ma-
nera implicita o explicita, como si fuera parte de una politica de cooptacion dirigida a los
hindues. A su turno, también se la junta a la brava, de manera vaga, con una larga lista de
estrategias mas o menos relacionadas que parecen ser el signo de una mayor apertura hacia
los hindues o hacia el hinduismo: el acercamiento a los Rajputs, la traduccion de obras sans-
critas al persa, el culto imperial de din-i ilaht," los didlogos religiosos con los santos hindues,
y otras méas.>®

Hasta cierto punto, todo esto esta muy bien. Pero considérese el siguiente pasaje, en el que
Abu al-Fazl se refiere a la nocion de sulh-i kull de una manera que puede parecer un poco
sorpresiva para aquellos que asumen que esta trataba simplemente de pacificar a los hindues.
Aqui, Abu al-Fazl habla de la llegada del intelectual irani Mir ‘Abd al-Latif Qazwini en el
afo 963 AH (1556 d.C.), es decir, durante el primer afio de Akbar en el trono, cuando Akbar
seguia siendo apenas un adolescente. Qazwini llegaria después a ejercer como tutor privado
de Akbar:

Uno de los eventos de estos afortunados dias fue que Mir ‘Abdu-I-latif, la crema de los gran-
des hombres de Persia, y mina de abundantes disposiciones loables, vino de Qazwin y fue
presentado en la corte, y recibi6 varios favores. Su excelente hijo, Mir Ghiasu-d-din A‘I1, que
recibi6 favores reales, y fue exaltado con el titulo de Nagib Khan, lo acompané. Mir ‘Abdu-
I-1atif se distinguié por su manejo de la ciencia, por su elocuencia, su confiabilidad y sus
demas cualidades nobles. Por su ausencia de intransigencia [ ‘adam-i ta ‘assub] y de su aper-
tura de mente, se le llamo chii en la India y suni en Persia [ irdq]. De hecho, al viajar hacia

35 Christopher V. Hill, South Asia: An Environmental History (Santa Barbara: ABC-CLIO, 2008), pag. 68.
;60%111%ata/Bo§? & Ayesha Jalal, Modern South Asia: History, Culture, Political Economy (Nueva York: Routledge,
, pag. 31.
37 Annemarie Schimmel, Islam in the Indian Subcontinent (Leiden y Colonia: E. J. Brill, 1980), pag. 83.
38 Por ejemplo: “Akbar exigié completa devocion de parte de sus dignatarios mas altos en nombre de la dinastia y del
imperio... Esto sellé la completa cooperacién entre Fos rajputs hinddes y los hombres fuertes musulmanes durante
este periodo. De acuerdo con este punto de vista critico, el din ilahi no tenfa significancia religiosa por s{ mismo, sino
que era un medio necesario para la consecucién de un fin politico, es decir, el fin de alcanzar una lealtad absoluta al
trono mogol y una total devocidn al imperio, cuya politica declarada era la sulh-i kull (tolerancia universal). La com-
pleta cooperacién musulmana-hindd era una conditio sine qua non para la supervivencia del Imperio Mogol, y el din
ilahi ofrecfa el espacio para esto sin reemplazar las creencias u opiniones ge cada miembro individual”. Jacques
Waardenburg, Muslims and Others: Relations in Context (Berlin: Walter de Gruyter, 2003), pag. 119.



19

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

la serena ciudad de la tolerancia universal [raftar-i Mir ba-sib-i dar al-aman-i sulh-i kull
bid], los mas celosos de entre las dos sectas [ghaliyan-i har ta’ifa] solian censurarlo.*

A partir de este pasaje, no es claro si Abu al-Fazl estaba sugiriendo que Mir ‘Abd al-Latif
fue la persona que introdujo el término sulh-i kull en la corte mogola, o si simplemente le
estd dando crédito por cultivar el tipo de actitud que més tarde seria conocida como sulh-i
kull en la jerga mogola.*’ De cualquier manera, aqui es claro que el concepto de sulh-i kull
no trataba simplemente sobre las relaciones hindu-musulmanas, ni emanaba tnicamente del
encuentro de los musulmanes con el sur de Asia, y mucho menos apenas de la necesidad de
cultivar la legitimidad y cierto acercamiento con poblaciones hindies importantes como los
Rajputs.*! También se trataba de la manera en que los iranies podian —o, al menos, debian—
relacionarse con otros iranies, en que los sunies y los chiies debian comportarse en general
los unos con los otros en todo el mundo islamico, y de cultivar la civilidad a lo largo de un
rango amplio de poblaciones musulmanas que competian entre si.

Otro ejemplo, que tuvo lugar durante una fase mas tardia del reinado de Akbar (en diciembre
de 1587), tuvo que ver con algo que hoy en dia podriamos llamar un “crimen de odio”, en el
que un tal Mirza Fulad y su complice intentaron asesinar a un famoso seguidor de las doctri-
nas imami (es decir, chiies) conocido como Mulla Ahmad Thattawi. De acuerdo con Abu al-
Fazl:

3 En inglés: Abu al-Fazl ibn Mubarak, The Akbarnama of Abu-L-Fazl (A History of the Reign of Akbar including an
Account of His Predecessors) (Calcuta: Royal Asiatic Society, 1902-1939), vol. 2, pag. 35. En persa, Abu al-Faz{Jibn
Mubarak, Akbarnamah (Calcuta: Asiatic Society of Benga{ 1877-1886), vol. 2, pag. 19; Comparese con Wheeler
M. Thackston, Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 3 (Cambridge: Murty Clasical Library of India; Harvard
University Press, 2017), pags. 60-61. Pese a que ya han sido publicados los primeros seis volimenes de la edicién
bilingiie del Akbarnama de Wheeler M. Thackston para la Biblioteca Clésica de India de Murty, muchos de los pa-
sajes a los que me iré refiriendo estaran regados por partes mas tardfas de la obra, que Thackston no ha tenido ain
oportunidad de publicar. Por tanto, he decidido, por conveniencia y para mantener la consistencia, referirme mayor-
mente —pese a sus muchos defectos— a la traduccion de H. Beveridge (1902-1939), més antigua, asi como a las pé-
ginas correspondientes de la edicidn del texto persa de ‘Abd al-Rahim parala Sociedad Asidtica (1877-1886). Donde
es significativo, le he insertado entre paréntesis las palabras y frases persas relevantes al texto de Beveridge. General-
mente, también he mantenido las traducciones y la ortografia de Beveridge para conveniencia del lector a la hora de
encontrar los pasajes importantes, aunque, en algunas ocasiones, los he ajustado para lograr mayor claridad o preci-
sion; he tratado de anotar estas ocasiones o, si no, de indicarlas usando paréntesis.
40 Por lo que pueda importar, el historiador briténico sir Wolseley Haig crefa claramente lo primero: “El tutor que
selecciono Bairam Khan [para el joven Akbar] era Mir ‘Abdul Latif, el persa, que fracasd, como sus predecesores, en
inducir a Akbar a aprender a leer, pero fue el primero en ensefarle el principio de sulh-i kull, o tolerancia universal,
sobre el que se decanta tan frecuentemente Abu-1-Fazl [sic]. Mir ‘Abdul Latif venfa de una familia sayyid de Qazvin
perseguida en Persia por ser suni, pero era tan moderado en sus creencias religiosas que en India se sospechaba que
era proclive al chiismo”, en Richard Burn (ed.), Cambridge History of India: Volume IV — The Mughal Period (Delhi:
S. Chand & Co., 1971), pag. 76.
41 P N. Chopra (ed.), A Comprehensive History of Medieval India (Nueva Delhi: Sterling Publishers, 2003), pag.
140: “Como gobernante ilustrado, Akbar fundamenté su gobierno sobre bases firmes. Sigui6 la politica de paz con
todos, o sulh-1-kul. Otorgd libertad religiosa a todas las comunidades y se rehusé a discriminar a sus stbditos sobre
la base de sus religiones. Akbar ansiaba ganarse la buena voluntad de los hindiies, que formaban el grueso de la
Foblacién. Ademas de ser tolerante por naturaleza propia, era suficientemente perspicaz como para entender que a
os valientes Rajputs, que posefan grandes partes del pafs, solo podrfa adherirlos a su causa mediante un tratamiento
liberal. Asf pues, la apertura de mente de Akbar era tanto el resultado de sus ideas liberales como un dictado de las
exigencias de los problemas del estado. Sus experiencias durante los primeros afios de su reinado lo habfan conven-
cido de que debfa ganarse la confianza y el apoyo politico de los jefes Rajput y de los hindies en general para fortalecer
las bases del Imperio Mogol. Esto también reduciria su dependencia de los jefes musulmanes. Este sentimiento lo
llevé desde el comienzo de su reinado a iniciar la politica de sulh-i-kul”.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Como el Sefior del mundo [es decir, Akbar]| ejerce el balance del mundo sobre la base del
[noble] principio de la “Paz Universal” [bar faraz-i sulh-i kull], todas las sectas pueden afir-
mar sus doctrinas sin temor, y cada uno puede adorar a Dios siguiendo su propia manera de
hacerlo. Como consecuencia de esto, Mulla Ahmad de Tatta, que habia pasado por muchas
fatigas en la adquisicion de las ciencias ordinarias, y que adheria firmemente las doctrinas
imami, y hablaba mucho de ellas, traia a colacion, continuamente, su discurso sobre los sunies
y los chiies, y, por mor de un espiritu despreciable, se servia de un lenguaje inmoderado.
Aquel joven impetuoso [es decir, Mirza Fulad], como resultado de su adhesion al sunismo,
consideraba con repulsa las doctrinas de Mulla Ahmad. Debido a la turbulencia de la juven-
tud, decidi6 ponerle caza y acabar con su vida.*

Abu al-Fazl contintia con el recuento de los sangrientos detalles de la manera en que Mirza
Fulad y su complice emboscaron a Mulla Ahmad, lo atacaron y lo mutilaron brutalmente con
sus espadas. Cuando las noticias del ataque llegaron a la corte, el mismo Abu al-Fazl y otros
varios notables fueron enviados a investigar, y una vez se identifico a los culpables, explica
Abu al-Fazl:

El justo Shahinshah liber6 a los dos malhechores de las ataduras de la existencia. Los hizo
amarrar a un elefante por los pies, y asi fueron exhibidos por la ciudad. Pese a que varias
personas prestantes se empefiaron en procurar obtener su liberacion, no tuvieron éxito. Esa
ejecucion fue guia [sarmaya-i rahnamiini] para muchos que habian perdido el rumbo, y la
lucha [awezish] entre sunies y chiies perdio fuerza. Poco después, Mulla Ahmad muri6 a
causa de sus heridas.*

Claramente aqui esta ocurriendo algo mucho mas profundo, tanto politica como filosofica-
mente, que la mera promocion de la buena voluntad y la sumision entre los subditos hindues.

Algo de esta sensacion se puede captar con un ojeo de las maneras especificas que adopta el
uso de los términos sulh y sulh-i kull en algunas de las obras de Abu al-Fazl. Por ejemplo, al
avanzar por las paginas del Akbar Nama, se encuentra uno con muchos usos del término sulh
en el sentido mundano de “paz y guerra” (sulh wa jang) o “hacer la paz” (sulh kardan, etcé-
tera) con los adversarios militares y politicos.** En algunos de estos casos, “sulh” se usaba
basicamente de manera intercambiable con palabras como dashti, tal como lo describi mas
arriba.®> Pero, cuando se trata de la expresion sulh-i kull completa, el tono de Abu al-Fazl se
torna cualitativamente distinto, y el rango semantico del término sul/h se expande considera-
blemente.

42 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 804; en persa, vol. 3, pag. 527].

43 Abu al Fazl, Akbarnama [en ingglés, vol. 3, pags. 804 y 805; en persa, VO%. 3, pag. 527].

44 Por ejemplo: “Mun’im Khan propuso una paz... entusiasmado, Ludi hizo la paz y se retiré” (Mun’im Khan tarh-i
sulhi angekhth... wa Lodi bah azar azumandi sulh kard bar gasht); “Muchos de los hombres que lideraban el ejér-
cito... estaban predispuestos a la paz” (aksar buzurgan-i lashkar... dil bar sulh nihadand); “Khan Jahan dijo: ‘haré
la paz con una condicién...”” (Khan Jahan guft ba-sharti sulh mikunam...); Ludi nos habfa dejado de lado y se recon-
cilié con Daud” (Lodi ma ra rukhsat dad wa khwud ba-Da’ud sulh kard), y demds; véase Abu al-Fazl, Akbarnama
[en inglés, vol. 3, pags. 31, 33, 52,99 y ss.; en persa, vol. 3, pags. 22, 24, 36, 71 y ss.].

45 Por ejemplo: “la opinién de los funcionarios bengalfes favorecia la paz (ashti)... [y] teniendo en cuenta lo que se
decfa sobre la paz y la guerra (sulh ja wang), no habia una concentracién de fuerzas adecuada” (Abu al-Fazl, Akbar-
nama [en inglés, vol. 3, pag. 935; en persa, vol. 3, pag. 611]).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Hay al menos tres sentidos distintos (aunque estén mas o menos relacionados entre si) con
los que Abu al-Fazl emplea la expresion sulh-i kull. El primero es social y politico; en este
sentido, sulh-i kull es concebido como un objetivo del buen gobierno. Por ejemplo, es en este
sentido que Abu al-Fazl describe la “tendencia hacia sulh-i kull” (Ghang-i sulh-i kull) como
uno de los principios de un estadista que Akbar esperaba que el principe Daniyal (1572-1605)
pudiera aprender de su tutor, Sa‘id Khan.*® En efecto, puesto que la prevencion de las con-
tiendas sociales y el mantenimiento del orden publico se consideraban trabajo del gobernante,
evitar el conflicto sobre la base del sectarismo étnico, regional u de otro tipo de “politica
identitaria” (como la llamariamos hoy) era una tarea esencial, y esto no solo entre hindues y
musulmanes, sino también entre sunies y chiies; entre turcos, persas y afganos; entre brah-
manes y jaines; entre las distintas casas Rajput, y asi sucesivamente. No obstante, es impor-
tante recordar también que, en este contexto, la preservacién y promocion de una atmosfera
de sulh-i kull era solo uno de los ideales del buen gobierno cuyo seguimiento veian Akbar y
Abu al-Fazl como la tarea del soberano y sus agentes. Uno puede ver esto en el consejo que
Akbar dirigié a su medio hermano Mirza Aziz Koka (1542-1624) cuando este fue nombrado
gobernador de Ahmedabad a comienzos del afios de 1573: “[Akbar] instil6 en la mente de
ese hombre auspicioso [es decir, Mirza Aziz Koka] muchos principios de gobierno como el
amor por la justicia [dost-dari-yi mu ‘adalat], 1a vigilancia continua, la consideracion por los
rangos de la humanidad, la preservacion del honor de los subditos, la observancia de la paz
para con todos [sulh-i kull], etcétera”.*” Sulh-i kull, en este sentido, no era un reflejo de la
buena naturaleza de este o aquél gobernante individual, sino un principio que todo buen go-
bernante deberia aspirar a cultivar extensamente en la sociedad, y deberia inculcar a sus ofi-
ciales.

Mas allé de eso, este no era necesariamente un principio sobre la armonia religiosa como tal,
sino mas general, sobre la imparcialidad y la efectividad en la gobernanza. Abu al-Fazl deja
claro, en su elogio al funcionario Mirza Khan (o ‘Abd al-Rahim Khan, futuro khan-i khanan)
tras la promocion de este, en 1580, a la posicion de “amo de peticiones” (mir-i ‘arz), descri-
biéndolo como

Un oficial escogido, de alta cuna, que posee una vision profunda, desinteresada y honesta...
Por la luz de su estar en paz con todo, no hace ¢l distincion entre conocidos y desconocidos,
ni entre amigos y enemigos (az furogh-i sulh-i kull khwesh az bigana wa dost az dushman

46 Este fragmento no fue traducido por Beveridge, que considerd que “una pégina de retérica sobre los requisitos
necesarios para la obtencion de dicho puesto [es decir, el puesto de tutor del principe]” no era nada mas que una
indulgencia superflua (Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 288; en persa, vol. 3, pags. 203 y 204];
comparese con el texto de Thackston (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, VoEzme 5 (Cambridge: Murty Clas-
sical Library of India; Harvard University Press, 2019), pags. 609-613.

47 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pags. 15y 16; en persa, vol. 3, pag. 11]. Nétese que la traduccién al
inglés de Beveridge parece saltarse varias de las cualidades que Akbar le aconseja a Mirza Aziz Koka que cultive,
incluyendo “[la observacién o conocimiento de] las leyes generales de la naturaleza” (namus-i ‘umum-i khala’iq) y,
justo antes de enumerar el sulh-1 kull, 1a “decencia comun” (‘atifat-i amm), que también podria traducirse por Ta
misma linea de sulh-i kull como “decencia o amabilidad hacia el [hombre] comtn”. Compérese con el texto de Tha-
ckston, Abu’l-Fazl, vol. 5, pags. 31-33), que traduce las cualidades deseables asf: “tratar a sus subditos bien con com-
petencia, amor a la justicia, consciencia constante, mantenimiento de los salarios de las varias clases de hombres,
proteccion del honor de la poblacién, afecto general y paz universal (sulh-i kull)”.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

nashindakhta), sino que hace yacer ante Su Majestad todas las peticiones apropiadas, y recibe
a su tiempo las respuestas a estas.*®

Lo que se alaba aqui realmente es la ausencia de corrupcion en Mirza Khan, la ausencia de
cualquier tipo de favoritismo en la expedita ejecucion de sus deberes; no se elogia nada que
sea especificamente relativo a cuestiones de tolerancia religiosa ni, ciertamente, ningln tipo
de consideracion especial por los hindies como herramienta imperial. Abu al-Fazl hace un
comentario parecido en el A 'in-i Akbari con respecto a los requisitos del sadr imperial —es
decir, el oficial a cargo de la superintendencia del manejo de las concesiones caritativas de
tierras— que, explica Abu al-Fazl, deberia ser “un hombre integro, cuya habla y conducta sean
signo de sulh-i kull y de amabilidad general [otra traduccion posible es “amabilidad hacia las
gentes comunes”], y en quien haya el brillo del esfuerzo constante” (mardi-yi durust-andesh
ra ki nishan-i sulh-i kull wa mihrbani-yi ‘amm wa jidd-i da’imi az peshani-yi guftar wa
kirdar-i ii bar tabad).* De nuevo, el énfasis se hace aqui no sobre la religion como tal, sino
sobre la promocion de la imparcialidad y la neutralidad en la politica gubernamental en ge-
neral.

En otro pasaje del Akbar Nama, vemos este mismo caracter del ethos del sulh-i kull como
una cualidad entre otras importantes cualidades que contribuian a la buena gobernanza; en
ese pasaje, Abu al-Fazl nos entrega un largo excurso sobre varios de los “muchos consejos
valiosos” (basa agahi-yi andarz-aweza-yi hoshmandi) que Akbar le hizo llegar al principe
Daniyal cuando este fue nombrado gobernador de Allahabad en el afio de 1597.°° Siendo
fascinante por derecho propio como ventana que nos permite mirar los ideales mogoles ge-
nerales del buen gobierno, este pasaje es muy extenso como para poder ser analizado aqui en
detalle. Sin embargo, para nuestro proposito, el momento clave aparece mas o menos a la
mitad del excurso, en la seccion en que Akbar aconseja a Daniyal acerca de la importancia
de ser paciente, de actuar deliberadamente e hilar fino cuando se investigan asuntos de crimen
y castigo, y sobre la importancia de evitar el afan de venganza por la obtencion de la venganza
misma, y de perdonar siempre que sea posible:

Sé lento y profundo en tus inquisiciones, y que no te satisfagan escritos, testigos y juramentos.
Permite que se hagan investigaciones variadas, y considera las lineas de la frente.’' Estudia
el quehacer diario y las maneras de cada uno de tus acompafiantes. Reza al instante. No dejes
que tus reproches atraviesen sus limites, y no te encargues de esos asuntos cuando estés airado
o tengas hambre. Que no te ofenda la diversidad religiosa [az digar-giin-i kesh ba sar-girant
nanashinad]. Esfuérzate duramente por sentarte a la sombra de “la paz con todos” [saya-i
sulh-i kull]. No manches tu alma con la venganza. No tomes el camino del engafio a la hora

48 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 439; en persa, vol. 3, pag. 297]; comparese con Wheeler M. Thack-
ston (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 6 (Cambridge: Murty Classical Library of India; Harvard
University Press, 2020), pags. 192y 193.

49 Abu al-Fazl, Akbarnama [en persa, vol. 1, pdg. 198]. Unas pocas lineas después, Abu al-Fazl deja claro que la
razén por la cual un sadr tiene que ser un hombre de una integridad tal es el hecho de que la posicion se prestaba
facilmente para el fraude y la corrupcion, especialmente para los sobornos.

50 Abu al-Fazl, Akbarnama [en in Il) S, vol. 3, pags. 1077-1080; en persa, vol. 3, pags. 721-723].

51 Esta parece ser una referencia a%as teorfas indo- -persas de la relacién entre la fisonomfa y el carécter.



Ly
(O}

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

de infligir retribuciones... Si algo puede remediarse mediante la amabilidad, no acudas al
recurso del terror [agar ba-mihrbant cara pazirad ba-qahraman nashitabad).

De nuevo, pese a que Abu al-Fazl si establece aqui una conexion entre la “diversidad de
religion” y sulh-i kull, no habla especificamente (ni mucho menos exclusivamente) de los
hindtes, sino de la aceptacion de la variedad religiosa en general, que incluia al mismo islam.
Ademas, parece claro, a partir del contexto en que el pasaje estd inmerso, que es un excurso
repleto de consejos sobre la importancia de la verdad, la justicia, la humildad y la racionalidad
en el ejercicio del poder, que el sentido en que se usa sulh-i kull sirve como abreviacion del
principio general de imparcialidad, justicia, objetividad y ausencia de favoritismo en la go-
bernanza. Esto queda mas claro atn al final de la digresion de Abu al-Fazl acerca del consejo
que Akbar dirigi6 al principe Daniyal, en el que Akbar anota algunas de las cualidades espe-
cificas de un buen lider, entre las cuales encontramos las siguientes:

En cada uno de sus asuntos, emplea hombres que no se conocen entre si, y €l mismo sopesa
la veracidad de sus reportes. Si no puede hacer esto, entonces confia el asunto a un secretario
desapasionado que haya alcanzado la maestria en la paz con todos (munshi-yi ser-chasm
khidev-i sulh-i kull).>*

Aqui no hay ningun tipo de mencidn de asuntos religiosos, sino algo mas cercano a una filo-
sofia administrativa general del tipo del famoso “equipo de rivales” de Abraham Lincoln: no
dependas mucho de una sola persona, ni de una sola fuente de informacion, sino retine una
diversidad de opiniones y puntos de vista y luego sopesa cudl es la mejor accion a seguir; y
si, por alguna razon, no puedes hacer esto por ti mismo, entonces asignale el asunto a un
arbitro objetivo y neutral en el cual puedas confiar y que no pueda ser tentado por la corrup-
cion, el favoritismo o la pertenencia o afinidad con un partido.

Como ideal general del buen gobierno, pues, sulh-i kull no trataba tanto de evitar el conflicto
sectario en especifico, como si de prevenir que el ejercicio del poder estuviera sujeto a los
cambios de los distintos partidos y faccionalismos, o a la incivilidad, ya fuera en la corte, en
sus oficinas y puestos regionales o en la sociedad en general. La respuesta contra el crimen
de odio anti-chii de Mirza Fulad es aqui un caso relevante. Pese a que ¢l mismo era suni —de
hecho, tal vez especialmente porque €l mismo era también un suni—, Akbar se sintié obligado
a hacer de Mirza Fulad y de su complice condenados ejemplares, no solo para disuadir asi
otras amenazas futuras contra la armonia social venidas de extremistas que pudieran sentirse

52 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pég. 1080; en persa, vol. 3, pag. 723]. Nétese que aqui he ajustado un

oco la traduccién de Beveridge, que se lee asi: “Si no puede hacerlo, lo transfiere a un maestro veraz y abstinente de
a paz para con todo”. Esto no es erréneo per se, pero omite la mencién especifica de que el consejero de confianza en
cuestion es un munshi (secretario), detalle este que es significativo, seglin sabemos por la atencién que recientemente
le ha dedicado la academia a la cultura secretarial mogola. Ademés, mientras que la lectura que hace Beveridge de
“ser-chashm” (literalmente, “alguien cuyos ojos [ya] estdn llenos”, es decir, alguien que estd saciado, satisfecho, pla-
cido, etcétera) como “abstinente” es tal vez plausi{\gle, ero pienso que lo que aquf querfa decir realmente Abu al-Fazl
es que la persona a la que se le confie una tarea tan delicada deberia ser un hombre {ntegro, un hombre que no tenga
apetitios que puedan hacerlo susceptible a la tentacién facil y, por tanto, que esté abierto a la corrupcion, es decir,
alguien que sea “desapasionado” en el ejercicio de sus deberes.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

inclinados a imitarlos, sino también para enviar a todos un mensaje claro de justicia impar-
cial.

Es precisamente en esta misma vena que Akbar le escribio al joven Shah ‘Abbas I (r. 1588-
1629), gobernante safadvida, aquella carta famosa en que le aconsejaba como gobernar sabia-
mente.>* Como mucha de la correspondencia de Akbar, el borrador de la carta fue redactado
por Abu al-Fazl; por tanto, hay una version de ella que aparece no solo en el Akbar Nama,
sino también en la mayoria de las antologias y compilaciones de la prosa (insha’) de Abu al-
Fazl, prosa esta que era considerada una lectura obligada para los secretarios y demas admi-
nistradores mogoles, y para la intelligentsia en general.>* Por tanto, aunque los consejos de
Akbar a Shah ‘Abbas sobre el arte del gobierno justo tomaron la forma de una carta personal,
esta carta era también una especie de documento publico que tendria una audiencia de lecto-
res extremadamente amplia entre los intelectuales indo-pérsicos y otras ¢€lites del periodo de
la modernidad temprana. El contexto de la carta también es significativo, pues esta reinicid
la correspondencia oficial entre las cortes mogola y safdvida después de un largo hiato (por
el cual se disculpa Akbar al comienzo de la carta) en un momento en que la corte safdvida
habia pasado por un periodo considerablemente tormentoso que incluyé un punto algido de
las tensiones entre sectas y la persecucion (y ejecucion) de un buen nimero de intelectuales
prominentes, nobles y miembros de familias notables de los cuales se creia que eran herejes
o desleales al trono.

Sobre este telon de fondo historico, Akbar aconseja al joven Shah ‘Abbas acerca “del manejo
del pais y la conciliacion de todos sus habitantes” (dar intizam-i mulk wa iltiyam-i ahwal-i
Jjamhitr-i anam).> El pasaje clave, para el propdsito que nos ocupa, aparece mas 0 menos a
la mitad de la carta, en el momento en que Akbar (a través de Abu al-Fazl) exhorta a su joven
rival a cultivar una atmosfera de convivencia y de sulh-i kull:

Debe considerarse que la [universal] misericordia Divina (rahmat-i amma-yi ilahi) estéa atada
a toda [comunidad o nacién] y a todo credo (jami ‘-yi milal-o-nahl), y uno debe ejercitarse
sobremanera de forma que uno logre acceder al siempre primaveral y florido jardin de la paz
con todos (gulshan-i hamesha-bahar-i sulh-i kull). E1 aumento de la buena fortuna propia
debe mantenerse siempre en perspectiva, pues el Dios eterno es dadivoso con todas las almas
y con todas las condiciones de los hombres (ki izad-i tawana bar khald’iq-i mukhtalif al-
mashrab [wa] mutalawwin al-ahwal dar-i faiz gushiida parwarish minumdyad). Por eso, lo
apropiado es que los reyes, que son la sombra de la Divinidad, no dejen de lado este principio,
pues del Creador nos ha sido dado este sublime orden (es decir, el de los reyes) para disciplina
y guardia de toda la humanidad, de manera que vigilen los reyes el mantenimiento del honor
y la reputacion de todas las clases ( ‘arz-o-namiis-i tabaqat-i anam). En los asuntos mundanos
(dar kar-i duniya), los hombres no cometen errores de manera intencional y a sabiendas de

53 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pags. 1008-1014; en persa, vol. 3, pags. 656-661].

54 Compérense Abu al-Fazl ibn Mubarak, Muiatabat—i Allami (Insha’i Abu’l Fazl), Da{rar I (Nueva Delhi: Munshi-
ram Manoharlal; Indian Council for Historical Research, 1998), pags. 89-101 [en inglés], y Abu al-Fazl ibn Muba-
rak, Har Sih Daftar-i Abu al-Fazl (Lucknow: sin ed., 1882), pags. 22-28 [en persa].

55 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 1012; en persa, vol. 3, pag 659].



<t

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

cometerlos, errores estos que son insustanciales y pasajeros. ;Por qué habran de ser negligen-
tes en los asuntos de la fe y la religion (dar kar-i din-o-mazhab), que son permanentes y
eternos? En fin, la posicion de cada secta (har ta’ifa) viene en una de dos categorias. O esta
dicha secta en posesion de la Verdad (fagq), en cuyo caso uno deberia buscar su direccion y
aceptar sus puntos de vista, o dicha secta esta equivocada, en cuyo caso se trata de un infor-
tunio y del sufrimiento de la enfermedad de la ignorancia, y es, por tanto, objeto de compasion
y amabilidad, no de dureza y reproche. Uno debe ejercer una tolerancia amplia (farakhi-yi
hausala) y tocar a la puerta de la inspeccion, pues de esta manera sera quitado el velo que
oculta el amplio &mbito de lo espiritual y lo temporal, y habra vida larga y gran fortuna.*

Para reiterar: aqui no hay nada que tenga que ver especificamente con los hindues, sino que
esa relacion existe solo en el sentido més indirecto. De hecho, Akbar (suni ¢l mismo) esta
urgiendo a otro gobernante musulman (que es chii) a ser mas tolerante en general, incluyendo
con los demas musulmanes. Akbar debia saber, tan bien como cualquier otra persona, que
muchas figuras prominentes que fueron perseguidas durante los afios mas turbulentos de la
corte safavida eran también musulmanes, dado que muchos de ellos terminaron huyendo a
India y hallando refugi6 alli, tanto en el Imperio Mogol como en los sultanatos decanies del
sur. Algunos de ellos fueron perseguidos por sus puntos de vista heterodoxos, como los asi
llamados nuqtawis o los seguidores de Azar Kayvan (una figura mesidnica de gran carisma),
muchos de los cuales dejaron Irdn atrds y encontraron asilo en la India mogola. De hecho, se
ha sugerido que las raices de algunas de las eclécticas opiniones religiosas y filosoficas de
Akbar —incluida la idea misma de sulh-i kull- se deben encontrar en la influencia de nuqtawis
sobresalientes y de figuras asociadas a Azar Kayvani en la corte mogola.>’ Pero aqui el punto
importante es que, tan heterodoxas como quisieran ser las ideas de estos con respecto a la
perspectiva de los imams y mullahs conservadores, fuera que estos estuvieran en Iran o en
India, la mayoria de estas figuras religiosas contestatarias venian de la tradicion musulmana,
y seguian viéndose a si mismos como musulmanes, igual que lo hacian muchos sufies, fueran
sus ideas tan radicales y antindmicas como quisieran ser. En otras palabras, el asunto al cual
Akbar estd apuntandole en esta carta dirigida a Shah ‘Abbas es el deber del gobernante de
elevarse sobre las divisiones sectarias infra-musulmanas y proteger a todos sus subditos, y
esto no como un tipo de desviacion del “verdadero” islam, sino mas bien como parte de los
deberes que le habian sido confiados por la divinidad como rey musulman de ser “guardia de
toda la humanidad” (pasbani-yi jamhur-i ‘alam). De hecho, la terminologia que Akbar usa a
lo largo de toda la carta —rahmat-i ‘amma-yi ilahi, gulshan-i hamesha-bahar, izad-i tawana,

% Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pags. 1012’y 1013; en persa, vol. 3, pags. 659y 660].
57 Sobre Azar Kayvan y sus seguidores, véanse A%bas Amanat, “Persian Nuqtawis ang the Shaping of the Doctrine of
‘Universal Conargtlon (Sulh-I Kull) in Mughal India”, en Orkhan Mir-Kasimov (ed.), Unity in Diversity: Mysticism,
Messianism, and the Construction of Religious Auz‘horzty in Islam (Leiden: Brill, 2014), pags. 367-391, y Daniel J.
Sheffield, “The Language of Heaven in Safavid Iran: Speech and Cosmology in the Thought of Azar Kayvan and his
Followers en Alireza Korangy & Daniel J. Sheffield (eds.), No Tapping around Philology: A Fesz‘schrzfyV tin Honor of
Wheeler Mc[ntosh Tackston Jr.’s 70t Birthday (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014), pags. 161-183. Sobre los
tawis, véase, por ejemplo, Azfar Moin, The Millennial Sovereign: Sacred Kingship & Sainthood in Islam (Nueva
r  Columbia University Press, 2012), pags. 162-169.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

kar-i duniya versus kar-i din-o-mazhab, haqq— viene toda ella de varias tradiciones espiri-
tuales perso-islamicas.

Mas alla de esto, debe hacerse hincapié en el hecho de que, aunque la carta de Akbar dirigida
a Shah ‘Abbas le aconseja claramente promover la tolerancia entre las sectas, la cuestion de
la armonia religiosa no es su Unica preocupacion. En efecto, no todas las personas persegui-
das durante este periodo de la corte safavida eran disidentes religiosos; muchos eran poetas
u otros intelectuales que simplemente perdieron la gracia de las autoridades debido a sus
puntos de vista sobre la moralidad y el buen gusto, mientras que otros mas eran claramente
victimas de intrigas politicas. Un caso particularmente ilustrativo podria ser el de los pode-
rosos hermanos Qaramanlu, Farhad Khan y Zulfigar Khan, a quienes Shah ‘Abbas hizo eje-
cutar en 1598 y circa 1600-1601, respectivamente, tal vez mas por celos de su inmenso poder
e influencia, o como resultado de alguna vendetta politica especifica, o por alguna combina-
cion de las dos cosas. Hay varias teorias al respecto.® Pero algo que parece claro es que la
razones detrds de la pérdida del favor de la corte que sufrieron los hermanos, y tras su even-
tual ejecucion, parecen ser mayormente de naturaleza politica que de naturaleza sectaria, y
los observadores mogoles del clima politico en Irdn tomaron nota de este hecho. En efecto,
tras la ejecucion de Zulfigar Khan Qaramanlu, muchos miembros de su familia y de su circulo
intimo partieron hacia India, donde ellos y sus descendientes disfrutaron de una serie de ca-
rreras exitosas y con mucho poder en la corte mogola. Ya bien entrado el siglo XVIII, los
comentaristas mogoles seguian sefialando el caso de los hermanos Qaramanlu para ilustrar el
contraste entre la vision mogola y la vision safavida de la politica, la justicia y el buen go-
bierno. Asi pues, en su entrada sobre Zulfigar Khan Qaramanlu, el Ma asir al-Umara (com-
pilado aproximadamente entre los anos 1741 y 1780 por Nawab Samsam al-Daula Shah
Nawaz Khan y su hijo, ‘Abd al-Hayy Khan), notorio compendio de biografias mogolas, re-
salta, de manera desdefiosa hacia los safavidas, que incluso si Zulfigar Khan hubiera sido
desleal al trono, su ejecucion estaba “muy alejada de los principios del buen juicio y el buen
gobierno” (bisyar ba ‘id az maratib-i hazm-o-hoshyari). “Aunque el temperamento de mu-
chos de los principes ha sido por naturaleza temerario y sangriento”, aiiaden los autores, “esto
fue especialmente asi bajo Shah ‘Abbas I, que mostr6 un favoritismo y una parcialidad con-
siderables (bi-i ‘tidali wa shokhi) hacia la faccion Qizilbash”. Fue precisamente por esa razon,
explican los autores del Ma asir al-Umard, que Akbar le escribié a Shah ‘Abbas exhortan-
dolo a guardar mayor prudencia y mostrar mas juicio y ecuanimidad en el ejercicio de su
autoridad.”’

58 Para una revision de varias teorfas planteadas en fuentes safdvidas, véase Rudi Matthee, “Farhad Khan Qaramanlu,
Rokn al-Saltana”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-
1996), que ofrece la que es tal vez la revision mds concisa en inglés de la carrera militar y politica de Farhad Khan.

5 En persa, véase Shah Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, Ma’asir al-Umara (Calcuta:
The Asiatic Society, 1888-1891), vol. 2, pags. 85-89; en inglés, véase Shah Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula
& ‘Abd al-Hayy Khan, The Maathir-ul-Umara, being Biographies of the Muhammadan and Hindu Officers of the
{(z_j)rzurid Sovereigns of India from 1500 to about 1780 A.D. (Patna: Janaki Prakashan, 1979), vol. 2, pags. 1045-

7.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

A decir verdad, mas alla de la estrecha cuestion sobre el sulh-i kull, la carta de Akbar a Shah
‘Abbas contiene bastante material que puede considerarse como consejos genéricos sobre
politica y sobre el arte del gobierno, y mucho de este material se deriva de la literatura akhlagi
sobre el estadismo. Ademas, muchos de los términos que Akbar usa para designar a los dis-
tintos grupos de personas cuyos intereses debe mantener el rey en un balance —por ejemplo,
tabaqgat-i anam, jami‘-yi milal-o-nihal, khald’iq-i mukhtalif al-mashrab [wa] mutalawwin
al-ahwal, har ta’ifa, etcétera— no son simples categorias religiosas, sino que pueden ser leidas
de una manera mas abstracta, como “clases de la humanidad”, “todas las distintas comunida-
des y grupos”, “gentes de varias convicciones y circunstancias variadas”, y “todas las clases”,
respectivamente. En otras palabras, el mensaje que se comunica aqui trata tanto sobre el deber
general del rey de promover la armonia entre las distintas clases sociales, tribus y facciones
politicas como sobre el deber de lidiar con el conflicto entre sectas. Asi pues, en otro lugar
de la carta, Akbar se regodea en el hecho de que la astuta diplomacia de ‘Abdullah Khan
Uzbek habia evitado recientemente una confrontacion militar entre el Imperio Mogol y el
Kanato Uzbeko, pues este “puso en marcha una cadena de eventos de concordia y devocion
(silsilas-yi sulh-o-saldh) y puso las bases del afecto” entre los dos estados.®® De ninguna
manera se trata aqui de un mensaje conmovedor o sentimental del tipo de “haz el amor y no
la guerra”, como dice el refran hippie. A la hora de la verdad, Akbar habia lanzado muchas
campanas militares. En vez de esto, el punto de vista de Akbar y Abu al-Fazl era que ese tipo
de inteligencia politica, con raices en la fe y la razon, defendia los intereses del estado y
representaba el mayor objetivo que podia perseguir un buen rey musulman: “Pues ir a la
guerra”, explica Akbar mas adelante, “contra alguien que esta dispuesto a ser pacifico es
contrario a los ordenamientos divinos y es reprochable sobre la base de la razén noble” (chiin
dar-i jang zadan ba kast ki dar-i sulh zanad dar namiis-i akbar-i shari‘at-i gharrd 'wa qistas-
i a‘zam-i ‘aql-i baiza’ napasandida wa nasanjida ast).°!

Si bien el primero de los sentidos con que Akbar y Abu al-Fazl tendian a hacer uso del tér-
mino sulh-i kull, como en el texto recién citado, estaba relacionado con consideraciones po-
liticas pragmaticas —por ejemplo, que es deber del rey (y, por extension, del estado) prevenir
la discordia entre las distintas clases de stibditos—, el segundo sentido con que lo usaban era
especificamente filosofico, y estaba guiado por la firme creencia albergada por ellos en el
poder de la Razon (‘aq/). Estos dos sentidos estan relacionados entre si por el hecho de que
el compromiso filosoéfico de Akbar con la razén era, en cierta manera, una condicion de po-
sibilidad del ejercicio del su/h en el ambito politico. Sin embargo, estos dos sentidos son
distintos entre si; es en este segundo sentido, abstracto y filosofico, que se encuentra el tér-
mino sulh-i kull conectado con las extensas discusiones de la asi llamada ‘ibadat-khana, o
“Casa de la Fe”, “Casa de la Adoracion” o “Casa de la Devocion”™, establecida en la ciudad-
capitolio de Fathpur Sikri con la funcion de servir como lugar de debate y dialogo entre los
seguidores de distintas sectas bajo la moderacion del emperador mismo. De manera notable,

60 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pdg. 1011; en persa, vol. 3, pag. 659].
61 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pdg. 1011; en persa, vol. 3, pag. 659].



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

la ‘ibadat-khana fue creada inicialmente con la intencidon de servir como un espacio de me-
diacion de las disputas teoldgicas al interior de la comunidad musulmana —entre sunies,
chiies, adeptos de distintas sectas y escuelas jurisprudenciales, etcétera—, lo que nos sirve
para ya enterrar cualquier nocion de que el concepto de sulh-i kull se referia de manera pre-
dominante a la pacificacion de los hindues y de otros no musulmanes en un sentido instru-
mental. Sea como quiera ser, eventualmente fueron invitados los seguidores de multiples
tradiciones religiosas a la ‘ibadat-khana, incluidos hindues, jainistas, cristianos y zoroastria-
nos, asi como sufies, yoguis y otros misticos de convicciones diversas.

En el Akbar Nama, hay dos pasajes centrales en los que se detalla la atmésfera cultivada en
la ‘ibdadat-khana, que aparecen los dos en el volumen 3 del texto.®? En el primero de estos
fragmentos, Abu al-Fazk describe el establecimiento inicial de la ‘ibadat-khana, que tuvo
lugar en 1575. Describe también algo de su arquitectura cuadrilatera y de la viveza con que
se sostenian semanalmente los debates teologicos. Como es de esperar, la prosa de este pasaje
esta repleta de una alabanza empalagosa del emperador, cuya ilustrada sabiduria Abu al-Fazl
se esfuerza por elogiar. De hecho, esto es parte de la agenda: es decir, se busca presentar a
Akbar, moderador de los debates que tenian lugar en la ‘ibadat-khana, como instancia supe-
rior de arbitrio de la verdad espiritual; esta es una linea de pensamiento que culminaria, de
manera conocida, unos afios después (en 1579) con una proclama oficial conocida como la
mahzar, o proclama sobre la infalibilidad de la sabiduria de Akbar en los asuntos espirituales,
y, de esa manera, en el establecimiento de su estatus como mujtahid capaz de resolver dispu-
tas legales y sectarias (una vez mds, aqui estamos hablando, principalmente, de disputas in-
tra-musulmanas entre gazis y otros ‘ulama enfrentados entre si).

Como es bien sabido, esto hacia parte del mas abarcador proyecto de idealizar a Akbar como
el “Hombre Perfecto” (insan-i kamil) de esa época.®* Algo menos conocido que es, no obs-
tante, de gran importancia para nosotros en el contexto de esta discusion, es el repetido énfa-
sis de Abu al-Fazl no ya sobre la perfeccion de Akbar ni sobre la valia por si misma que tenia
la tolerancia religiosa, sino en el ejercicio de la razon como medio para la obtencion de la
verdad espiritual sin importar a qué comunidad perteneciera uno. A lo largo de estas discu-
siones, Abu al-Fazl hace hincapié en que la sabiduria derivada del uso de la razon (‘agl) es
inherentemente superior al conocimiento textual o escritural (faglid) de caracter “imitativo”.
Aquellos que se aferraban a esta segunda estrategia equivalian, segin su punto de vista, a
poco mas que simples “retdricos melifluos de cabeza vacia” cuya autoridad espiritual e inte-
lectual era como una moneda falsa “apenas enchapada con oro”.** En ningtin punto de esta
seccion expresa Abu al-Fazl preferencia alguna por los puntos de vista de alguna secta,

62 Hay en efecto muchas otras fuentes que discuten el ibadat-khana, 1a més notable de las cuales es el recuento no-
toriamente critico escrito por el gran rival de Abu al-Fazl, ‘Abd al-Qadir Badayuni, en su Muntakhab al-Tawarikh.
Sin embargo, para los propésitos de este articulo, nos interesa més lo que los mismos Akbar y Abu al-Fazl decfan que
estaban haciendo que lo que sus criticos, en sus quejas, decfan que estaban haciendo ellos.

63 Para detalles sobre el concepto de insan-i kamil tal como se relaciona con Akbar y con el retrato de Abu al-Fazl de
este, véase, por ejemplo, Rizvi, “Dimensions of Sulh-i Kul”.

64 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 158; en persa, vol. 3, pag. 112].



29

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

comunidad o inclinacién interpretativa. En lugar de hacer esto, al usar el lenguaje de un perito
de metales preciosos, explica Abu al-Fazl que los pretenciosos serian probados y expuestos
como fraudes, mientras que aquellos cuyas mentes fueran inquisitivas y racionales emerge-
rian ilustrados, mediante el método dialéctico (en el sentido clasico, no en el sentido hege-
liano) de debate:

Se sometian a prueba los niveles de la razon y los escenarios de la imaginacion, y se atrave-
saban las alturas y profundidades de la inteligencia, y la lampara de la percepcion se encendia.
Por medio de la bendicion del examen sagrado [es decir, del juicio de Akbar], se separaba lo
real de lo ficticio, y se revelaba la falsedad de aquella sabiduria que era solo una cubierta.®

Mas adelante, en otro pasaje, Abu al-Fazl profundiza sobre estos asuntos explayandose ex-
tensamente, y clarifica también otra dimension importante que no habia tratado, a saber, el
hecho de que el proposito de los debates que tenian lugar en la ‘ibddat-khana no era que los
participantes de los debates sometieran las creencias de los otros a la prueba de la razon y la
logica, sino la inculcacion de una cultura de aufoexamen y de critica racional de las tradicio-
nes propias. Asi fue como, segun explica Abu al-Fazl, “los que eran justos y perceptivos de
la verdad de entre los miembros de cada secta emergieron de la altivez y la vanagloria, e
iniciaron su busqueda nuevamente”, mientras que aquellos que poseian solamente “el ropaje
de la sabiduria... y que se consideraban a si mismos prominentes en la filosofia y lideres de
la ilustracion, encontraron que sus posiciones eran dificiles”.% Para seguir a Abu al-Fazl, fue
este segundo grupo el que fue llevado por sus maltratados egos a calumniar al emperador
socarronamente, con “mil sospechas y maledicencias”, incluida la acusacion de que el em-
perador habia dejado de ser musulmén por completo. Pero entre aquellos que tenian la vo-
luntad de aceptar el reto e “iniciar su busqueda nuevamente”, explica Abu al-Fazl, “fue

exaltada la Razon, y la estrella de la fortuna brill6 para los que adquieren conocimiento”.%’

En otras palabras —al menos segun el punto de vista de Akbar y Abu al-Fazl—, para llegar a
la esencia de la verdad universal del espiritu, uno debia ir pelando las distintas capas de en-
seflanzas ortodoxas puestas en toda tradicion religiosa por aquellos que “reconocian la sabi-
duria solo en las escuelas, y no sabian que el conocimiento adquirido estd marcado, en su
mayor parte, por las dudas y las sospechas”. Pues la verdadera sabiduria, afiade Abu al-Fazl,
es aquella que, en contraste con esa forma de ver la cosas, “ilumina el templo puro del cora-
zo6n sin necesidad de una escuela”.®® Y el acceso a esa verdad universal, segiin concluye Abu
al-Fazl unas cuantas paginas mas adelante, se obtiene unicamente mediante el “autoexamen
riguroso” y haciéndose uno mismo subdito de lo que ¢l llama el “Sultdn Razén” (sultan

‘aqh).”

65 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 160; en persa, vol. 3, pag. 113].
66 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pdg. 366; en persa, vol. 3, pag. 253].
67 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 366; en persa, vol. 3, pag. 253].
68 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 367; en persa, vol. 3, pag. 254].
69 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 370; en persa, vol. 3, pag. 255].



)

30

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Este énfasis en el yo, en la examinacion de uno mismo y en una suerte de nueva hechura de
uno mismo nos lleva al tercer sentido especifico con que Abu al-Fazl usa a veces el término
de sulh-i kull: a saber, como un estado de consciencia por alcanzar, que el individuo debe
esforzarse por cultivar en si mismo, o en si misma. Cuando se usaba con este sentido, sulh-i
kull no era una politica por implementar, y ni siquiera era una base filos6fica para el disenso
y el debate intelectual, sino que era un estado (o, mas precisamente, un estadio) del ser al
cual llegar demandaba un trabajo continuo, y que, de hecho, uno debia, en tltimas, trascender
para poder alcanzar un estadio incluso mas alto de consciencia. Es con este sentido que Abu
al-Fazl se refiere al sulh-i kull en un extraordinario fragmento del Akbar Nama, en el que
expone, con extension considerable, una serie de epifanias que tuvo por la época en que se
unid por primera vez al servicio de Akbar (circa 1575), y en el que establece los estadios de
una trayectoria mistica que esperaba llevar a cabo.”® Explica Abu al-Fazl que su consciencia
habia pasado por dos “nacimientos”: primero, al superar el “tumulto del deseo” que caracte-
riz6 su juventud agitada tanto espiritual como intelectualmente; y segundo, su llegada a “la
noble camara del discipulado bajo el sublime Director” (es decir, /su entrada al servicio de
Akbar?). En este estadio, paso €l por un tercer nacimiento, en el que “sali del atero de la
vanagloria y llegu¢ a la tierra de la stplica, y me converti en invitado de honor en el salon
apacible de la paz universal (sulh-i kull)”. Pero, de acuerdo con Abu al-Fazl, incluso esta
nueva y mas alta consciencia del sulh-i kull era solo el tercero de ocho estadios cuyo transito
esperaba ¢l lograr con su espiritu mistico. De hecho, nos informa Abu al-Fazl, inmediata-
mente, de que un “cuarto nifio” habia ya “nacido de su madre-naturaleza”, y en este estaba ¢l
mismo empezando a trascender el estado del sulh-i kull y a entrar a un plano de consciencia
mas alto: “Mediante la bendicion de las ayudas Divinas y a partir del escanciador de luz que
se sienta en el trono de la fortuna, vine del terreno espinoso de la ‘Paz con todos’ (sulh-i kull)
al siempre primaveral jardin de rosas del Amor, y me converti en recolector de las flores de
la alegria”.

Aqui tenemos un eco de otras cuantas fuentes contemporaneas a Abu al-Fazl que también
hablan del sulh-i kull como si este fuera, en efecto, una estacion inferior en el camino de la
obtencion espiritual del “amor universal” (muhabbat-i kull), puesto que el sulh-i kull apenas
“constituye un reconocimiento de la diversidad y un llamado a la benevolencia para con to-
dos”, el muhabbat-i kull trasciende por completo las diferencias y accede a un estado de
consciencia mas alto, en el que “solo permanece la unidad”.”" Esta prelacion del amor por
encima del sulh tiene un interesante paralelo que encontramos en la tradicion akhlaqi, espe-
cificamente en el Akhlag-i Nasiri, donde Nasir al-Din Tusi intenta establecer mas de una vez
la prueba de que, en la sociedad ideal, el amor (muhabbat) seria incluso mas importante que
la justicia (‘adl).”> Comoquiera, Abu al-Fazl no se detiene aqui, al menos no en este pasaje

70 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pags. 160-163; en persa, vol. 3, pags. 113-117]; comparese con el texto
de Thackston, Abu’l-Fazl, vol. 5, pags. 338-347.

7L M. Athar Ali, “Sulh-i Kull”, en Encyclopedia of Islam (Second edition).

72 En persa, Nasir al-Din Tusi, Akhlag-1 Nasiri (Teheran: Intisharat-i Khwarazmi, 1977), pags. 149, 258 y ss.; en
inglés, Nasir al-Din Tusi, The Nasirean Ethics (Nueva York: Routledge, 2011 [1964]), pags. 108, 195y ss.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

especifico. Prosigue con la descripcion de otros cuatro (re)nacimientos mas que esperaba
experimentar a lo largo del curso de sus dias, cada uno de los cuales le traeria un mayor nivel
de distanciamiento con respecto a las preocupaciones materiales y, por tanto, un nivel cada
vez mayor de gnosis mistica, hasta que, finalmente, “pueda yo soltar, de los hombros de mi
naturaleza, la carga de la vida social” por completo, y “llegar a la [divina] camara secreta,
que parece ser la no-existencia, pero que esta llena de alegria”. Concluye Abu al-Fazl: “en
ese sagrado santuario serd conferido, junto a una mente ligera y una ceja abierta, el ocio para
la denudacion [ del alma?] y el permiso para la separacion, hasta que, en el octavo nacimiento
—sea por morar en la metempsicosis o porque cese la resurreccion—, ya no esté [mas] dentro

del circulo del Deseo”.”?

Abu al-Fazl vuelve sobre este asunto en un aparte mas bien curioso que aparece mucho mas
adelante en el mismo texto, en el capitulo que registra los eventos que tuvieron lugar mas o
menos dos décadas después, en 1595-1596:

Uno de los sucesos [de ese afio] fue que cayo6 el velo del rostro de la condicion del escritor
del libro de la fortuna. Tras varias caidas y ascensos, y tras atravesar muchas alturas y hoyos,
la idea de la “Paz con Todo” vino a mi, y estuve arraigado momentdneamente en el conten-
tamiento. Percibi entonces que habia algo de la gloria del ser en cada una de las formas de la
creacion, y asi respiré el aliento del Amor. jPensé por un instante que el punto calmo de la
renuncia era mi morada, y que estaba en un estado de ausencia de deseos! De subito, la jofaina
se cayo del techo [este es un refran], |y la crueldad y el dolor hicieron su impresion en los
corazones de alta y baja extraccion!

Versiculo:

Hice dos mil votos de que no me volveria loco.
iPor ti se quebraron mis votos, por ti fallé mi resolucion!”

Aqui es un poco oscuro el significado exacto, pero el mensaje basico, que Abu al-Fazl sintid
que habia alcanzado un cierto nivel de gnosis y de satisfaccion en la vida, nivel este que él
asociaba con el sulh-i kull, solo para ser retrotraido hacia una especie de crisis metafisica y
existencial, es bastante claro. Es posible, e incluso probable, que este sentido de crisis le fuera
traido por la muerte de su hermano mayor, Abu al-Faiz, llamado “Faizi” (muerto en 1595),
que era un célebre poeta laureado por Akbar, y cuya muerte reporta Abu al-Fazl inmediata-
mente después de este fragmento. No obstante, el argumento que importa aqui es que clara-
mente el concepto de sulh-i kull no se comprende como una herramienta de la gobernanza, y
ni siquiera como un principio filoso6fico que prescriba un espiritu de no-sectarismo racional,
sino mas bien como un estadio del viaje espiritual individual, que va de la tolerancia al amor
y del amor a algo incluso mas radical que Abu al-Fazl sentia que aiin le faltaba obtener.

73 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 163; en persa, vol. 3, pags. 116 y 117]; compérese con el texto de
Thackston, Abu’l-Fazl, vol. 5, pags. 344-347.
74 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pag. 1033; en persa, vol. 3, pags. 672 y 673].



o
Lo

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Sin duda es también este sentido de sulh-i kull como estadio del refaccionamiento mistico
del individuo el que tenia Abu al-Fazl en mente en su nota sobre el Masnavi de Rumi, en la
que, como sefald recientemente Muzaffar Alam, Abu al-Fazl “invoca la expresion sulh-i
kull... [al] recomendar la obra porque, con su ayuda, podra uno alcanzar la altura de la uni-
versalidad, muy por encima del mundo de las particularidades”.” O también el que su her-
mano Faizi tenia en mente al resaltar la importancia de conocer la filosofia india
(especialmente la filosofia vedanta) para alcanzar un entendimiento apropiado del sulh-i kull
en el prefacio a su Sharig al-Ma ‘rifa (“El amanecer de la gnosis”), en el que ubica sus ave-
riguaciones dentro de una “genealogia de la sabiduria que invoca a Platon tanto como a sus
sucesores musulmanes neoplaténicos conocidos como iluminacionistas”.”® O el que tenia en
mente aquel contemporaneo de ellos que era el inmigrante irani y notorio intelectual Abu al-
Fath Gilani al elogiar a su amigo, Mir Sharif Amuli, como un hombre que, pese a la ausencia
de toda educacion convencional (bad ‘adam-i ‘uliim-i rasmiya), habia hallado su propio ca-
mino hacia el patio de lo “Verdaderamente [y Divinamente] Amado” (ma ‘shiig-i haqiqi) y
representaba perfectamente los ideales de su dia en su habilidad de trascender las distinciones
entre amigo y enemigo, entre sabio y loco, entre familiar y extrafio. Asi, pues, anade Abu al-
Fath Gilani:

Con la bendicion de semejante vision, podia él presenciar los estrechos confines de su corazon
como si se tratara de una vista amplia y abierta; y en cada esquina de su corazon habia espacio
amplio para cien Husains sedientos y cien Yazids triunfantes, o para mil Alejandros frustra-
dos y mil Khizrs satisfechos. El entendié con claridad que el asesino es él mismo el dinero
sangriento que se paga por su victima (gatil khwud diyat-i gatil ast), y que en el marcado [es
decir, en el mundo] no hay pérdidas, sino ganancias a cada paso, y, lo que es mas, que aco-
modarse tanto a [la gente] buena como a la mala y entenderse a uno mismo, con todos los
defectos propios, como parte necesaria de este mundo natural son parte de los elementos
basicos del sulh-i kull.”’

Abu al-Fath Gilani cierra la carta con un verso del Mirsad al- ‘Ibad, el tratado sobre las bases
coranicas del sufismo escrito por Shaikh Najm al-Din Abu Bakr Razi, reconocido mistico del

75 Muzaffar Alam, “Mughal Philology and Rumi’s Mathnavi”, en Sheldon Pollock, Benjamin A. Elman & Ku-ming
Kevin Chang (eds.), World Philology (Cambridge: Harvard University Press, 2015), pag. 179. Para el texto persa,
véase Abu a%—Fazl, Har Sih Daftar-1, pags. 221y 222 (“Dar Zail-i Muntakhab-i Masnavi-yi Maulawi-I Ma ‘navt”).
76 Carl Ernst, “Fayzi’s Illuminationist Interpretation of Vedanta: The Shariq al-Marifa”, en Comparative Studies of
South Asia, Africa, and the Middle East, vol. 30, n° 3 (2010), pags. 359 y 360: “En un paso que nos trae reminiscen-
cias de romanticos europeos tempranos como Georg Friedrich Creuzer —contintia Ernst—, Fayzi hace de los filésofos
griegos estudiantes de los antiguos sabios de la India, vinculdndolos, en este caso, a Vyasa a través del misterioso
sabio Tumtum de India, una figura bien conocida en la historia de la literatura arabe de la magia, como el Picatrix”.
Sin embargo, nétese también que Ernst, tal vez habiendo internalizado el saber convencional que he discutido antes
(en que el sulh-i kull es un concepto que trata, sobre todo lo demés, de la tolerancia hacia los hinddes y hacia otros no
musulmanes), expresa una cierta sorpresa al ver que el término se invoca en este contexto: “aqui es digno de ser
resaltado el hecho de que Fayzi ubique su bisqueda de la sabidurfa en el contexto de la ‘paz universal’ (sulh- kull),
una férmula usada frecuentemente para codificar las politicas ecuménicas de Akbar con respecto a los no musulma-
nes”.

77 Hakim Abu al-Fath Gilani, Ruga‘at-I Hakim Abu al-Fath Gilani (Lahore: Idara-yi Tahgiqat-I Pakistan, Punjab
University, 1968), pag. 151. Traduccién del autor.



-~
-~

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

siglo XIII: “Sea lo que fuere que buscaras, buscalo en ti mismo, pues lo que buscas es lo que
eres” (dar khwud batalab har an chi khwahi ki tii'i).

A estas alturas ya deberia estar claro que el término sulh-i kull era excesivamente complejo
y podia tener multiples significados que dependian del contexto. En el ambito publico, el
término buscaba promover (de hecho, imponer) normas de civilidad y convivencia no solo
entre grupos sectarios enfrentados entre si, sino a lo largo de toda la gama de clases sociales,
grupos étnicos y otros tipos de comunidades del Imperio Mogol. En el ambito filosofico, el
término servia como base de un didlogo y un debate espiritual que estuviera basado en el
ejercicio critico de la razon pura, ejercicio este que tanto Abu al-Fazl como otros enmarcaron
explicitamente como un tipo de Ilustracion avant la lettre. Y en el ambito mistico, el concepto
era visto meramente como un estadio de consciencia en el camino del individuo en busca de
la verdad universal.

Lo que es mas, en todos los tres dominios es igualmente claro que, incluso en tiempos de
Akbar, el discurso construido alrededor de la nocion de sulh-i kull raramente era concebido
como una simple cuestion de tolerancia hacia los hindues (y, en general, hacia los no-musul-
manes) con el propdsito de lograr la pacificacion del imperio. Ciertamente, el concepto apli-
caba también a esto ultimo, y el inquisitivo espiritu general que alent6 entre la intelligentsia
mogola llevo a un florecimiento extraordinario y bien conocido de la curiosidad intelectual,
y con ella del mecenazgo, la academia y la traduccion de la cultura literaria y religiosa indica,
clima este que duraria por varios de los siglos subsiguientes. Esta dindmica también era una
caracteristica inmensamente importante de la cultura y la politica del Imperio Mogol. Sin
embargo, hablar del sulh-i kull como si este fuera exclusivamente un producto de este “en-
cuentro” con la India, tal como lo hacen algunos, es bastante limitante y binario. En efecto,
esta forma de hablar opaca las pretensiones mas racionalistas universales que Akbar y Abu
al-Fazl estaban interesados en promulgar, asi como también oculta el hecho crucial de que,
en su articulacion inicial, Akbar y Abu al-Fazl se inspiraron igual o0 mayormente en recursos
venidos de dentro de las tradiciones politicas, filosoficas y literarias perso-islamicas. Tam-
bién debemos poner atencion a estas, o caeremos en la trampa de asumir que la inica manera
de que un gobernante o un intelectual musulman adopte formas racionales o no sectarias de
un islam politico es siendo forzado por algun impetu externo —digamos, el encuentro con
India, o después, con la modernidad “occidental”— a separarse del islam, o a abandonarlo
completamente. Algunos de los lectores ofreceran sin duda el contraargumento de que esto
era precisamente de lo que algunos de los criticos mas virulentos, contemporaneos de Akbar,
lo acusaban de hacer (es decir, que lo acusaban de dejar de ser musulman); sin embargo, no
tenemos ninguna obligacion de estar de acuerdo con esta hipérbole reaccionaria. Y estoy
seguro de que no queremos ceder a los mas ortodoxos, sean los de antafio o los del presente,
el poder de definir quién cuenta como un “buen musulméan” o qué constituye un “islam apro-
piado”, ;o si?



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Después de Akbar

Esta manera de entender el sulh-i kull en que la expresion no correspondia simplemente a
una conceptualizacion de la pacificacion mogola de los hindues fue reiterada en contextos
numerosos y diversos tras el reinado de Akbar, en el siglo XVII. Por ejemplo, en un famoso
fragmento de sus memorias reales, el sucesor de Akbar, Jahangir (r. 1605-1627) se refiere al
concepto, bastante claramente, con el primer sentido que he descrito antes:

Los seguidores de varias religiones tenian un lugar en la amplia mira del imperio sin par [de
mi padre]; a diferencia de otros paises del mundo, como Iran, donde solo hay espacio para
los chiies, y a diferencia de Rum, Turan y el Indostan, donde solo hay espacio para los sunies.
Asi como todos los grupos y los practicantes de todas las religiones tienen un lugar en el
espacioso circulo de la misericordia de Dios, de acuerdo con el dictado de que toda sombra
debe seguir a su fuente, asi en los reinos de mi padre, que terminaban en el salado mar, habia
espacio para los practicantes de las distintas sectas y creencias, tanto verdaderas como imper-
fectas, y la rencilla y el altercado no se permitian. Los sunies y los chiies adoraban en una
misma mezquita, y tanto el franco como el judio hacian lo propio en una congregacion. La
mas extrema apacibilidad [sulh-i kull] era el camino establecido. [Mi padre] conversaba con
los buenos de cada grupo, de cada religion y de cada secta, y le prestaba atencion a cada uno
de acuerdo con su estacion y su capacidad de entender.”®

Una vez mas, nétese que, igual que con los numerosos ejemplos antes citados, Jahangir no
menciona especificamente la amistad entre hindies y musulmanes —de hecho, ni siquiera
hace esa mencion en absoluto—, sino que habla solo de la ausencia de peleas entre los distintos
miembros de las fes abrahamicas (sunies y chiies, cristianos y judios). Obviamente, los hin-
dues seguian siendo parte de la imagen mas amplia, y, en un pasaje previo, Jahangir si men-
ciona especificamente el gusto que sentia Akbar por las discusiones con “los hombres sabios
de toda religion y toda secta, y particularmente con las lumbreras y los eruditos de India”.””A
su turno, este mismo pasaje es yuxtapuesto por Jahangir con un reporte de uno de sus propios
debates metafisicos con un grupo de expertos, debate este que tratd sobre la divinidad y el
proposito de los idolos en la adoracién hindi.®® De hecho, hay otras yuxtaposiciones igual
de intrigantes en las paginas de las memorias de Jahangir, y muchas de estas reflejan el agudo
interés del emperador por el saber y las costumbres indicas, asi como lo consciente que estaba
de la importancia de la civilidad y de un buen reinado. Sin embargo, al menos en este apartado

78 Citado segun la traduccién de Wheeler M. Thackston: Nur al-Din Muhammad Jahangir, The Jahangirnama:
Memoirs of Jahangir, Emperor of India (Washington, Nueva York y Londres: Oxford University Press; Freer Gallery
of Art; Arthur M. Sackler Gallery, 1999), pag. 40. Para el texto en persa, véase Nur al-Din Muhammad Jahangir,
Tuzuk-1Jahangiri (Aligarh: Aligarh Muslim University, 2007), pags. 16 y 17.

79 Jahangir, Jahangirnama [en inglés, pag. 36; en persa, pag. 14].

80 Jahangir, Jahangirnama [en inglés, pag. 36; en persa, pag. 14]. Siendo justos, la narracién que hace Jahangir de
la discusién es algo altiva; sin embargo, Jahangir muestra la intencién de extender una especie de cortesfa filosdfica
alos expositores, y de tomar seriamente sus posiciones, incluso aunque termine estando en desacuerdo con ellos.



—
<

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

en particular —y este apartado, notablemente, se refiere de manera explicita a la nocién de
sulh-i kull-, Jahangir solo menciona especificamente a sunies y chiies, y a francos y judios.

El Gulzar-i Abrar de Muhammad Ghausi Shattari, otra obra aparecida mas o menos una dé-
cada después de haber iniciado el reinado de Akbar (en 1613) también reflejaba los debates
que tenian lugar en la corte de Akbar con referencia especifica al sulh-i kull, aunque ofrecia
una interpretacion mas mistica de su significado. Aqui también valdra la pena notar que,
segun entendia Ghausi Shattari, la nocion de sulh-i kull emergid de un debate dentro del
islam, no como un intento de salirse o trascender el islam. Segtn el recuento de Ghausi Shat-
tari, Akbar se sinti6 cada vez mas frustrado por las obstinadas disputas que los ‘ulamda con-
vencionales, que estaban mas interesados en el “engrandecimiento propio” que en la
“busqueda de la verdad” y, en respuesta a esto, el emperador “trajo la practica del sulh-i kull,
que es el asiento de los secretos de los buscadores de la [auto] aniquilacion [es decir, la nocion
sufi de fana], a la luz como parte del discurso publico”. Ghausi Shattari afiade que, aunque
no todo el mundo acepto esta nueva postura, “como resultado de lo anterior, [Akbar] rechazé
la compaiia de algunos de los estudiosos de mente cerrada y, actuando de acuerdo con sus

propias opiniones, disperso esta tribu de entre su corte”.®!

Otro texto del reinado de Jahangir conocido como las Majalis-i Jahangiri (“Las asambleas
de Jahangir”), en que se hace el recuento de una serie de discusiones literarias y religiosas, y
otros tipos de discusiones intelectuales sostenidas por las tardes en la corte, comunica este
mismo énfasis general. La obra ha sido analizada en un trabajo reciente de Corinne Lefévre,
y también por Muzaffar Alam y Sanjay Subrahmanyam.®? Como sefiala Lefévre, hay varias
ocasiones en las Majalis en las que se dice de Jahangir, igual que su predecesor Akbar, que
este criticaba la intransigencia (ta ‘assub) de sus rivales safavidas de una manera que sugiere
que el sulh-i kull siguidé funcionando, atin después del reinado de Akbar, como “un pilar del
estatus superior que reclamaban los mogoles para si, y un criterio por medio del cual los
mogoles evaluaban los puntos de vista alternativos de indole religiosa [y geopolitica, podria
afiadir uno]. Pues si bien el ecumenismo mogol se contrasta aqui con el exclusivismo chii de
los safavidas, también se valora en otros sitios como superior al sectarismo suni o al cris-

tiano”.%?

En otras palabras, para Jahangir, sulh-i kull, en lo relativo al gobierno imperial, no trataba
necesariamente de la tolerancia que el emperador le dispensara a nadie; de hecho, si los dia-
logos registrados en las Majalis-i Jahangiri han de ser tenidos en cuenta, Jahangir podia a
veces llegar a ser bastante sarcéstico y desdefioso hacia otras opiniones religiosas que a ¢l le

81 Muhammad Ghausi Shattari, Gulzar-I Abrar (Patna: Khuda Bakhsh Oriental Public Library, 1997), pag. 277,
citado segtin la traduccién hallada en Moosvi, “The Road to Sulh-i Kul”, pags. 173-174.

82 Muzaf%ar Alam & Sanjay Subrahmanyam, “Frank Disputations: Catholics and Muslims in the Court of Jahangir
(1608-1611", en Indian Economic and Social History Review, vol. 46, n°® 4 (2009), pags. 457-511; y Corinne
Lefévre, “The Majalis-1 Jahangiri (1608-1611): Dialogue and Asiatic Otherness at the Mughal Court”, en Journal
of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012), pags. 255-286. Para el texto persa, véase
‘Abdus Sattar ibn Qasim Lahauri, Majalis-i Jahangiri: Majlis-ha-yi Shabana-i Darbar-i Nur al-Din Jahangir az 24
Rajab 1017 ta 19 Ramazan 1020 (Teheran: Miras-i Maktub, 2006).

83 Lefevre, “Majalis-1 Jahangirt”, pag. 267.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

parecieran excéntricas o ilogicas. En lugar de eso, sulh-i kull, en lo respectivo al gobierno de
los hombres y la conduccion del reino, trataba del rol del emperador como baluarte contra la
naturaleza conflictiva de las otras gentes, y como promotor y protector del sulh y de la civi-
lidad entre sus subditos. Asi pues, el famoso pasaje de las memorias de Jahangir que cité mas
arriba no deberia leerse —o al menos no solamente— como un alarde sobre la disposicion in-
dividual de su padre (y de si mismo) a la tolerancia, sino como un pasaje acerca de la capa-
cidad del estado de producir su/h a lo largo de toda la sociedad mogola. Después de todo,
cualquier rey antiguo pudo escoger ser tolerante, pero tuvo que llegar un gran imperio con
un sentido igualmente grande del propdsito de ensefiar —e imponer— la tolerancia y la civili-
dad entre sus stubditos, y de prevenir “las luchas y los altercados” en el publico.

Pero ;qué ocurrio en las décadas subsiguientes? Entre algunos historiadores se ha vuelto un
lugar comun la opinidon de que a mediados del reinado de Jahangir (circa 1610s) empieza el
declive del Imperio Mogol, pese al hecho de que el estado mogol continud creciendo en
poder, territorio, recursos, burocracia administrativa e influencia cultural por cerca de otro
siglo mas, bajo los emperadores Shah Jahan (r. 1628-1658) y Aurangzeb ‘Alamgir (r. 1658-
1707). Un neoéfito, o un observador desinteresado, podra notar aqui una cierta contradiccion,
pero para los proponentes de este declive post-akbariano, esta contradiccion se resuelve en-
focandose en la religion; especificamente, en la nocién de que Shah Jahan y Aurangzeb eran
personalmente mas “islamistas” en su orientacion, y de que, por tanto —pese al crecimiento
general del poder y la influencia del estado durante sus largos reinados (que cubren casi 80
afios en total), y pese a la continua (de hecho, incremental) diversidad étnica, cultural y reli-
giosa de su nobleza, su burocracia y su red de alianzas imperiales—, su piedad personal y su
(supuesto) abandono de las politicas de sulh-i kull de Akbar probaron, después de todo, ser
fatales para la estabilidad del imperio. En las palabras de un prominente historiador moderno:

En el siglo que sigui6 a la muerte de Akbar, la corte mogola pas6 por una especie de aviva-
miento islamico... Jahangir sigui6 teniendo un interés ecléctico por la unidad espiritual de
todas las religiones, y sigui6 algunas de las practicas religiosas de su padre en los primeros
afios de su propio reinado. Pero casi inmediatamente, la actitud imperial hacia el islam se hizo
mas estricta. Después, de manera gradual, la casta islamica del gobierno mogol empezo a ser
cada vez més predominante.

Mientras tanto, otro historiador moderno bien conocido ha expuesto un argumento, corolario
de esta afirmacion, de una manera bastante franca: “No volvio a oirse nada de sulh-i kull
después de los primeros dias del reino de Djahangir [sic] (1605-1627 [1014-1037 AH]). Tal

vez la idea estaba muy adelantada a su tiempo”.%

No obstante, un buen numero de estudios recientes han aportado bastante a poner en entredi-
cho las narrativas tan reduccionistas y deterministas sobre los siglos XVII y XVIII después
de Akbar, y para afiadir matices considerables a nuestra comprension de la cultura, la politica

84 Andre Wink, Akbar (Oxford: Onworld Publications, 2009), pag. 107.
85 Athar Ali, “Sulh-I Kull”.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

y la sociedad de la India de la temprana modernidad en general.®® Aqui no hay lugar para
repasar esos debates, pero cualquiera que sea la posicion de uno con respecto a la temporali-
dad exacta, a las causas y la naturaleza del declive del estado imperial mogol, simplemente
no es el caso, empiricamente hablando, que la nocion de sulh-i kull desapareciera del imagi-
nario cultural y politico mogol en los siglos XVII y XVIII. Puede que sea verdad que las
cronicas cortesanas oficiales se hayan vuelto un poco menos consistentes al respecto, y os-
tentaran menos el concepto, durante este periodo, aunque falta mucho maés trabajo de analisis
sobre este asunto, y, de hecho, una verdadera historia intelectual del término sulh-i kull re-
queriria de una relectura de todo el archivo mogol con este objetivo en particular en mente
(esto es algo que, hasta donde llega mi conocimiento, no se ha intentado nunca). Pero incluso
si este fuera el caso, uno también podria exponer el contraargumento de que tal vez en las
cronicas tardias habia menos de estos esfuerzos por promover explicitamente la ideologia del
sulh-i kull precisamente porque habia menos necesidad de hacerlo, ya que, para entonces, los
principios basicos de esta ideologia estaban ya bien establecidos en la cultura, la politica y la
etiqueta urbana de la corte mogola. En efecto, incluso de las pocas fuentes relativamente
escasas que voy a revisar ahora puede uno percibir una atmosfera en que el término sulh-i
kull, y los principios que este acarreaba, continuaban sobresaliendo.

Por ejemplo, uno puede hacerse a una sensacion mas clara de que el término de sulh-i kull
estaba evolucionando en la direccion de hacerse un término mas genérico para la designacion
de un habitus de civilidad y buenas maneras a partir de un texto literario de la primera mitad
del siglo XVII, el Karnama, del poeta Abu al-Barakat Munir Lahori (1610-1644), en el cual
el autor somete a critica a varios poetas prominentes de la época por lo que ¢l considera que
es una versificacion inferior. Esta obra es por si misma bastante fascinante por muchas razo-
nes que no tienen nada que ver con el sulh-i kull, en particular porque echa luces sobre varias
de las rencillas literarias de la época.®” Sin embargo, para nuestro propdsito, hay una linea
crucial en el prefacio del Karnama en que Munir se disculpa ante sus lectores por el torrente
de defectillos literarios y filologicos que seguiran a continuacion. Argumenta Munir, tal vez
de manera un poco desobligante, que seialar las faltas a hallar en la poesia de sus rivales es
meramente actuar como el “portador del espejo de la justicia [literaria]” (@yina-dar-i insaf),
y, a su turno, reconoce que puede que algunos vean en sus ataques una violacion de lo que ¢l

86 Para este tipo de opiniones alternativas, véanse, por ejemplo, Katherin Butler Brown, “Did Aurangzeb Ban Music?
Questions for the Historiography of his Reign”, en Modern Asia n Studies, vol. 41,n° 1 (2007), pags. 77-120; Munis
Faruqui, “At Empire’s En&: The Nizam, Hyderabad and Eighteenth-Century India”, Modern Asian Studies, vol. 43,
n° 1 (2009), pé%ls. 5-43; Munis Faruqui, “Awrangzib”, en Encyclopedia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill,
2014); Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat: Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal Sovereignty”,
enJournal of the Royal Asiatic Society (Series 3), vol. 28,n° 3 (2018), pags. 557-581; Audrey Truschke, Aurangzeb:
The Mand and the Myth (Nueva Delhi: Penguin Random House India, 2017); Rajeev Kinra, “Handling Diversity
with Absolute Civility: The Global Historical Legacy of Mughal Sulh-I Kull’, en Medieval History Journal, vol. 16,
n° 2 (2013), pags. 1-45; Rajeev Kinra, Writing Se%l, Writing Empire: Chandar Bhan Brahman and the Cultural
World of the Indo-Persian State Secretary (Oakland: University of California Press, 2015).

87 Para ver detalles, 1éase, por ejemplo, Muzaffar Alam, “The Culture and Politics of Persian in Precolonial Hindu-
stan”, en Sheldon Pollock (ed.), Literary Cultures in History: Reconstructions from South Asia (Berkeley: University
of California Press, 2003), pags. 182-184; y Rajeev Kinra, “Make it Fresh: Time, Tradition, and Indo-Persian Liter-
ary Modernity”, en Anne C. Murphy (ed.), Time, History, and the Religious Imaginary in South Asia (Nueva York:
Routledge, 2011), pags. 12-39.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

llama “las maneras de la civilidad completa” (Shewa-yi sulh-i kull). Sin embargo, Munir es-
pera que “aquellos en India que entienden la literatura, y aquellos en Irdn que comprenden
los significados” (sukhan-shinasan-i hind wa ma ‘ni-rasan-i iran) puedan perdonarle su ma-
nera tan franca de hablar con la verdad.® En esta ocasion, la manera que tiene Munir de usar
el término shewa-yi sulh-i kull no tiene nada que ver con la tolerancia “religiosa”, e incluso
nada que ver con la tolerancia como tal. Aqui el término es asunto de decoro entre rivales
literarios, la mayoria de los cuales eran correligionarios musulmanes. De hecho, notese tam-
bién que este llamado (tan vacio y performativo como quiera ser) esta dirigido no solo a los
miembros de las élites mogolas, sino también a la élite letrada del Irdn safavida. En otras
palabras, como quieran haber sido las cosas en Irdn, Munir esperaba que sus contrapartes
persas pudieran entender a qué se referia él mediante el uso de la frase sulh-i kull.¥

Tragicamente, Munir murid joven, en sus treintas, mas o menos a la mitad del reinado de
Shah Jahan. Sin embargo, durante su vida, uno de sus amigos cercanos fue el secretario es-
tatal y poeta hindi Chandar Bhan Brahman (muerto en 1670), mencionado antes brevemente,
que trabajo en la burocracia mogola bajo tres emperadores distintos (Jahangir, Shah Jahan y
Aurangzeb), y que fue especialmente cercano a todos los primeros ministros de Shah Jahan
de la oficina imperial fiscal (diwani).”® Chandar Bhan también escribié unas memorias co-
nocidas como Chahar Chaman (“Los cuatro jardines™), en las que describio a su padre, Dha-
ram Das (también servidor del estado mogol) en un lenguaje reminiscente del elogio, citado
antes, de Abu al-Fath Gilani dirigido a Mir Sharif Amuli como alguien que, entre sus demas
cualidades excelentes, “mostraba afecto hacia sus amigos y seguia los principios de la civili-
dad (gawa ‘id-i sulh) para con sus adversarios, y que hacia frente al mal con amabilidad, y se

esforzo por ser bueno con las gentes buenas y mejor para con la gente mala”.”!

Otro notorio texto de la época de Shah Jahan fue el tratado sobre religiones comparadas co-
nocido como Dabistan-i Mazahib (“Escuela de sectas” o “Escuela de doctrinas”, completado
circa 1658) en que el autor, un tal Zulfigar Ali Husaini, también conocido como “Mubad”
(0, en algunos manuscritos, como “Mubad Shah”), a través del uso de extensos estudios aca-
démicos y de informacion tomada de informantes humanos, examinaba las ideas espirituales
y las practicas de un amplio abanico de tradiciones religiosas que podian encontrarse en la
India de su tiempo, incluidas diversas formas de hinduismo e islam, asi como de cristianismo,
judaismo y zoroastrismo.’? La sola existencia y supervivencia de un texto como el Dabistan-

88 Abu al-Barakat Munir Lahori, Kar-nama (Islamabad: Markza-i Tahqigat-i Farsi-yi Iran-o-Pakistan, 1977), pag.
7.

% Incidentalmente, una de las principales dianas de los ataques de Munir en su Karnama fue el célebre poeta iranf
Ugf} Shirazi, inmigrante de la época de Akbar, de quien citamos antes la gacela que hace uso de los términos sulh y
radif.

9 Para detalles de la vida, obra y carrera de Chandar Bhan Brahman al servicio del Imperio Mogol, véase Kinra,
Writing Self, Writing Empire.

91 Chandar Bhan Brahman, Chahar Chaman (Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Coun-
sellor, Islamic Republic of Iran; Alhoda Publishers, 2007), pag. 174-

92 La autoria de esta obra fue por mucho tiempo una fuente de controversia y confusiones, pero existe ahora un amplio
consenso académico que sefiala a “Mubad” como el autor. Para detalles acerca de las distintas teorfas en juego, véanse,
por ejemplo, Fath Allah Mojtoba’i, “Dabestan-e Madaheb”, en Encyclopaedia Iranica, y Sheffield, “The Language
of Heaven”, pag. 164n.



3¢

9

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

i Mazahib —compilado unas siete décadas antes de que Picart y Bernard publicaran el célebre
libro Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde (1723-1743)—"° ha-
bla, de cierta forma, de la continuidad del pluralismo que encontramos en el mundo religioso-
cultural del Imperio Mogol mucho después de la muerte de Akbar. Sin embargo, puede ano-
tarse, mucho mas directamente, el hecho de que Mubad Shah emple¢ la frase sulh-i kull en
el texto mismo, por ejemplo, en un pasaje sobre los seguidores de un mistico zoroastriano
mas bien enigmatico de nombre Azar Kayvan (muerto en 1618), de quien pareciera que el
autor mismo habia sido antiguamente su discipulo. En una descripcion de las practicas ascé-
ticas de la comunidad, disefiadas para balancear los humores del cuerpo mediante una forma
de ayuno, Mubad Shah explica que, para poder tener éxito, “uno debe desvanecer dentro de
uno mismo todas las creencias de la religion, la costumbre, las doctrinas y los caminos [hama
‘aqa’id-i din wa a@’in wa kesh-hda wa rah-hdl, ser civil para con todos [ba hama sulh girad],
sentarse en un lugar estrecho y oscuro y comer cada vez menos, por grados”.** La expresion
que se usa aqui, “sulh ba hama”, es simplemente un equivalente mas apersanado del término
convencional persa-arabe de sulh-i kull, pero el significado es el mismo. Y, de hecho, como
noté antes, el académico moderno Dan Sheffield incluso ha sugerido que la version de Azar
Kayvani de la expresion sulh ba hama puede muy bien haber precedido, e incluso haber
servido de inspiracion, al concepto mogol de sulh-i kull. Puede que Sheffield esté en lo co-
rrecto. Como fuere, el hecho es que este uso particular del término data de la década de 1650,
de mucho después del momento a partir del cual se supone que la nocion de sulh-i kull “no
volvid a escucharse” jamas.

Puede que algunos lectores estén informados de que, por muchos afios, los académicos orien-
talistas atribuyeron la autoria del Dabistan-i Mazahib, errdbneamente, a un poeta conocido
como Muhsin Fani Kashmiri (muerto en 1670-1671). Esa controversia en particular no es
especialmente relevante en este punto, pero resulta que, casualmente, la propia poesia de
Mubhsin Fani si es relevante, por ejemplo, en los siguientes versos, que nos recuerdan una vez
mas que mucho después del reinado de Akbar, la intelligentsia mogola seguia viendo la cul-
tivacion del sulh qua “civilidad” como una virtud, virtud esta que se aplicaba incluso para
con la comunidad musulmana, y no solo hacia los no musulmanes:

kitab-i sulh-i kull ‘gar dars giiyad pir-i maikhana
tawan az bada-yi tauhid shust aurdaq-i mazhab-ha”

[si el anciano tabernero ensefiara el libro del sulh-i kull,
podria limpiar las paginas de los mazhabs con el vino de la unicidad].

93 Es decir, el libro del cual dicen muchos comentaristas modernos que “cambié Europa” al introducir “la radical idea
de que las religiones podian ser comparadas entre sf en términos iguales, y de que, por tanto, todas las religiones eran
igualmente dignas de respeto y critica” (Lynn Hunt, Margaret C. Jacob & Wi'nang Mijnhardt, The Book that Chan-
ged Europe: Picart & Bernard’s Religious Ceremonies of the World (Cambridge: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press, 2010), pag. 1.

94 Citado en Sheffield, “The Language of Heaven”, pag. 179.

95 Muhsin Fani Kashmiri, Divan-i Fani (Sin geo.: Matba‘i Mahbubshahi, 1893), pag. 4.



10

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Surma-yi wahdat kashid az sulh-i kull dar chashm-i man
ta zi dair-o-ka ‘ba didam jada-yi Allah ra®®

[mis ojos han sido alineados por el sulh-i kull con el colirio de la unidad
de manera que pueda yo ver mas alla del templo y de la ka ‘ba, hacia el camino de Ala].

Ademas de ser poeta, Fani era también un reconocido mistico y administrador de la corte de
Shah Jahan; por ejemplo, lleg6 a ocupar el cargo de sadr de la provincia de Allahabad. Pese
a que perdi6 después el favor imperial, parece que esto no tuvo nada que ver con sus opinio-
nes eclécticas en materia religiosa y poética. En vez de esto, se sospechd que ¢l estuviera
aliado con el gobernante del Kanato Uzbeko, Muhammad Khan, durante la campafia mogola
contra Balj y Badajsan de la década de 1640, y parece que, por tanto, perdi6 la confianza
politica del emperador. No obstante, incluso en semejante punto, no parece que Fani haya
sido realmente castigado: “se le concedid un estipendio con el cual se asent6 en Cachemira,
donde dedicé su tiempo a ensefar”, y se dice de su residencia que esta se convirtid en “un
lugar de reunion tanto para los hombres de letras como para los altos funcionarios [mogoles],

incluido el gobernador de Cachemira”.”’

Un contemporaneo de Fani que coincide cronologicamente con €l casi con exactitud, Saib
Tabrizi (muerto en 1676), poeta de renombre que pasé varios afios de su juventud viajando
por India antes de volver a Irdn y asentarse en Isfahdn, también incorporaria el concepto de
sulh-i kull en sus versos, por ejemplo, en este distico:

‘arifan sa’ib zi sa ‘d-o-nahs-i farigh-and
sulh-i kull ba sabit-o-saiyar-i gardin karda-and

[O Sa’ib, los sabios (o santos) no cuidan de estrellas auspiciosas o adversas;
ellos practican el sulh-i kull con los planetas y los cuerpos celestes].

Es de interés que este es uno de los versos que Ali Akbar Dehkhoda Qazwini (1879-1956),
pionero de la lexicografia moderna irani, usé para ilustrar su definicion de sulh-i kull, cuya
glosa al respecto reza: “un enfoque entre [;algunos de?] los monoteistas (muwahhidan) en el
que, habiendo sido entendidos los contenidos o riquezas [basicos] de todas las religiones
como una sola unidad, no se disputa con la gente de las distintas sectas (mardum-i mukhtalif
al-mazahib), sino que se esfuerzan por la reconciliacion (ashti) tanto con los amigos como
con los enemigos por igual”.”® Extrafiamente, Dehkhoda no menciona a Akbar, a Abu al-Fazl
o a ninguno de los mogoles que definen el término. Pero si cita otro de los versos de Sa’ib
para ilustrar la construccion variante de sulh kardan (“hacer sulh’):

sa’ib hazar bar tu ra besh gufta-am
ba khalg sulh mikun wa ba khwud ba-jang bash

% Fani Kasmiri, Divan-i Fani, pag. 10.
97 Sharif Husain Qasemi, “Fani Kasmiri”, en Encyclopaedia Iranica.
98 Dehkhoda, Lughat-Nama, pag. 306.



11

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

[Sa’ib, te he dicho y repetido mil veces:
esta en paz con el publico, y siempre en guerra contigo mismo].

La obra de otro intelectual de este mismo periodo, ‘Abd al-Rahman Chishti (muerto en 1683),
notorio sufi, haria eco tanto del énfasis que hace Muhsin Fani en la eliminacién de la distin-
cion entre las mazhabs, es decir, entre las distintas escuelas doctrinales del islam, y del sen-
tido mas mistico con que Sa’ib usa el término su/h. En un pasaje del Mir’at al-Asrar (“El
espejo de los secretos”) de ‘Abd al-Rahman, compendio de biografias sufies que esta lleno
de alabanzas serviles dirigidas al emperador Shah Jahan, ‘Abd al-Rahman dice como tratan-
dose de un hecho conocido que “todo el mundo est4 familiarizado con la politica de Sulh-i
Kull (paz universal) del emperador”.” De forma notoria, a ‘Abd al-Rahman no le parecia
que este compromiso con el sulh-i kull y las formas mas convencionales de piedad islamica
fueran mutuamente excluyentes. En efecto, al contrastar directamente el enfoque de Shah
Jahan con el “prejuicio sectario” de los gobernantes de Irdn y de Turan, ‘Abd al-Rahman
insistia en que, a diferencia de estos ltimos, Shah Jahan “no se permitia perder de vista el
principio de la moderacion y, por tanto, no invitaba la furia divina”, afiadiendo que “esta
tenacidad se parece a la gracia porque [Shah Jahan] no se descamind de la letra del Coran y
del hadith”.'% Al tiempo, en otra obra conocida como Mir dt-i Madariyya (iniciada en 1654
[1064 AH]), recuento hagiografico de la vida del santo Badi‘ al-Din Shah Madar (muerto en
1436), ‘Abd al-Rahman invoca una vez mas el concepto de sulh-i kull mientras se maravilla
ante la reputacion del santo de mantener la calma y la civilidad incluso siendo perseguido
por clérigos ortodoxos:

En cada ciudad y cada pueblo al que viajo Su Excelencia, su presencia causaba, inevitable-
mente, las mismas rencillas antipaticas con los superficiales clérigos locales (‘ulamda-yi
zahir). Pero Su Excelencia, que habia alcanzado las mas bajas profundidades de la Unidad
del Ser (wahdat-i wujiid), mantenia una actitud de completa civilidad (mashrab-i sulh-i kull
ra manzir dashta) y no les prestaba atencion, hasta que todos y cada uno de los hombres de
esa ralea fue avergonzado.'”!

99 Citado segtin la traduccion hallada en Azfar Moin, “The Millennial and Saintly Sovereignty of Emperor Shah Jahan
According to a Court Sufi”, en H. Khafipour (ed.), The Empires of the Near East and India: Source Studies of the
Safavid, Ottoman, and Mughal Literate Communities (Nueva York: Columbia University Press, 2012), pag. 215.
100 Citado segtin la traduccién hallada en Moin, “The Millenial and Saintly Sovereignty”, pags. 215y 216. No obs-
tante, siendo justos, debe anotarse que serfa un error ver las opiniones de ‘Abd al-Rahman sobre el sulh-i kull como
universalmente “tolerantes”, dado que varias de sus observaciones dejan claro que, bajo condiciones ideales, él pre-
supone un cierto nivel de subordinacién de parte de los hinddes, “adoradores del fuego” y de otros no musulmanes.
Incluso si este es el caso, el hecho de que él mismo enmarque la propia sensibilidad mistica y la falta de intransigencia
de Shah Jahan como una manifestacién obvia del sulh—z'qkull con la cual “todos estdn familiarizados” sugiere clara-
mente una continua resonancia del término ya bien entrado el siglo XVIII, igual que el hecho de que ‘Abd al-Rahman
no viera esto como algo contrario a la piedad musulmana convencional. Asf, concluye él este pasaje afiadiendo: “Pese
a esta predominancia del islam, no encontré a una sola persona que tuviera alguna inquina contra el legitimo califa
[es decir, Shah Jahan], y la razén de esto era que el emperador del islam estaba vacio de intransigenccia y segufa los
mandamientos del Coran y las tradiciones del Profeta”.

101 ‘Ahd al-Rahman Chishti, Mir’at-i Madariyya, MS, Aligarh, Subhan Allah Collection, f. 90b. Le estoy agradecido
a Muzaffar Alam por llevar mi atencién hacia este pasaje y por compartir conmigo una fotografia de la seccién rele-
vante del manuscrito.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Munir Lahori habia descrito el sulh-i kull como una “shewa”, es decir, como un estilo o
manera que uno exhibia como parte del buen decoro social. Aqui tenemos otro ejemplo en
que sulh-i kull era visto no como una politica a implementar, sino como un mashrab —como
un tipo de habito o “actitud”, segin traduje antes— personificada por el santo mistico. Luego,
tras contrastar el mashrab-i sulh-i kull de Shah Madar con las bravatas del establecimiento
clerical musulman (los ‘ulama zahir, como ¢l los llama), Chishti continia con un excurso
extenso y extatico sobre los dias armoniosos del Profeta, antes de que la comunidad musul-
mana se ramificara en varias mazhabs, escuelas de interpretacion y facciones. Parece como
si Chishti propusiera que en realidad lo que representaba la posicion anti- ‘ulama de Shah
Madar no era heterodoxia ni antinomia, sino, de hecho, el “verdadero islam”, con raigambre
en el propio ejemplo del Profeta, y como si sugiriera indirectamente que el ethos moderno de
sulh-i kull de los mogoles, de manera similar, se justificaba también, por tanto, sobre bases
teologicas fundamentales.

Como es natural, esto no significa que la nocion de sulh-i kull no tuviera sus criticos durante
este periodo tardio. Uno de estos criticos fue Shaikh Muhammad Ma‘sum (muerto en 1669),
prominente sufi nagshbandi —hijo de nadie més ni menos que Shaikh Ahmad Sirhindi (muerto
en 1624)—, que en una ocasion se quejara ante el funcionario mogol Mirza ‘Ubaid Allah Beg
del dafio que le hacian al islam aquellos que adherian el ethos de sulh-i kull. “Es extrafio”, se
lamenta, “que cierto grupo de entre aquellos que han adoptado el camino del sulh-i kull y de
la tolerancia para con los otros sea tan bueno con los incrédulos, con los judios, los yoguis,
los brahmanes, los idolatras, los renegados, los armenios; de hecho, con todos excepto con
aquellos que siguen el camino del Profeta... En efecto, este es un extrafio sulh-i kull que
implica hostilidad hacia los mahometanos y amistad con los demas pueblos, en violacion

flagrante del 1lamado del Coran al odio y la enemistad contra ellos”.'%?

Sin embargo, debe decirse que uno detecta aqui cierta estridencia excesiva, no muy distinta
del coro de criticos conservadores que, en los Estados Unidos de hoy, se lamentan rutinaria-
mente de la supuesta “Guerra contra la Navidad” en el que es, se puede decir, el pais del
mundo que mas ostenta su cristiandad. Notese aqui también que a Shaikh Ma‘sum no solo le
preocupan los hindtes sino todos los no musulmanes (jincluso los armenios!), asi como los
musulmanes que ¢1 mismo consideraba herejes. Sea como quiera ser, aunque es importante
tener en cuenta a criticos como Shaikh Ma‘sum y tomar sus puntos de vista con seriedad, el
argumento mas importante aqui puede muy bien ser que, en varias formas, la necesidad
misma que existia entre este tipo de criticos ortodoxos de lanzarse contra el ethos de sulh-i
kull tan entrado el siglo XVII solo confirma el caracter continuamente sobresaliente y predo-
minante del sulh-i kull en la cultura y la sociedad mogolas.

Shaikh Ma‘sum muri6 cuando el reinado de Aurangzeb ‘Alamgir (1658-1707) llevaba mas
o menos una década, y es importante anotar aqui que incluso en la corte de Aurangzeb —que

102 Shaikh Muhammad Ma‘sum, Maktubat-i Ma‘sumiya (Karachi: Asrar Muhammad Khan, 1977), vol. 1, pag. 121.
Le estoy agradecido a Muzaffar Alam por dirigir mi atencién a este pasaje.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

es recordado ampliamente, tanto en la historiografia moderna como en la memoria cultural,
como el mas piadoso (y, de hecho, intransigente) de todos los gobernantes mogoles—, estos
principios no desaparecieron por completo. Por ejemplo, se reporta en el Ahkam-i ‘Alamgiri
(una compilacion de anécdotas contemporaneas sobre Aurangzeb) de Hamid al-Din Khan
que, en una ocasion, el emperador se enfurecid con su hijo, el principe Muhammad Azam
Shah, por romper la etiqueta cortesana y avanzar muy cerca del trono al hacer una peticion.
Un cierto ermitafio de nombre Shah Salim Allah, que por casualidad estaba presente, intentd
interceder a favor del principe, explicdndole a Aurangzeb que dicha transgresion del decoro
habia sido tinicamente resultado del descuido, y que no llevaba como intenciéon ser una
afrenta, tras lo cual cit6 el verso cordnico que se usé aqui como epigrafe del articulo: “pero
quien quiera que perdone y se reconcilie [aslaha, de 1a misma raiz de sulh], recibira de Dios
recompensa...” (Coran 42:40). Se dice de Aurangzeb que este, atn irritado, respondidé con
un distico persa: “desde el refugio de la costa adentro del mar de la aniquilacion (fama) /
cay6 aquél que dio un paso mas alla de sus limites”. Aunque en cierto sentido esta anécdota
sugiera que Aurangzeb sigui6 irritado, aqui el mensaje claramente es que parece ser que este

intercambio ocurrente calmé la situacion. %3

En otra anécdota que aparece después, en el mismo Ahkam-i ‘Alamgiri, Aurangzeb es incluso
mas explicito sobre la cuestion de la religion y la politica. Al recibir la queja de uno de sus
oficiales turcos (que era suni), expuesta en una peticion, de que muchas posiciones promi-
nentes les habian sido concedidas a los iranies (que eran chiies) en lugar de serle concedidas
a “correligionarios” como ¢l, Aurangzeb la refut6 en términos nada inciertos: “Y con respecto
a lo que ha escrito usted acerca del falso credo (bad-mazhab) de los iranies, ;cudl es la cone-
xi6n entre la religion y los asuntos del mundo (umiir-i duniya)? Y alli donde esta conexion
existe, ;qué lugar hay para la intransigencia (ta ‘assub)?”. Aqui, Aurangzeb remata el men-
saje con una linea extraida del Coran (109:6) —“Para ti es tu religion, y para mi la mia” (lakum
dinukum waliya din)— seguida de una afirmacion diciente sobre las consecuencias que ten-
dria, para el estado mogol, que Aurangzeb siguiera la ldgica de la peticién y solo empleara
sunies: “Si yo fuera a seguir este principio, entonces tendria que deshacerme también de los
Rajas [hindues] y de sus seguidores. Pero sacar voluntariamente a oficiales capaces seria

considerado como algo bastante estlipido a los ojos de los hombres sabios”.!%

Ciertos observadores contemporaneos, como el notorio doctor francés Francois Bernier
(1620-1688), que visito la India y vivid alli durante la primera década del reinado de Au-
rangzeb, confirmaron que, cualesquiera pudieran haber sido sus creencias personales, Au-
rangzeb, en general, no se inclinaba a interferir en las creencias religiosas de sus stbditos.

103 En persa, Hamid al-Din Khan, Ahkam-i Alamgiri (Delhi: Maktaba al-Hasanat, 2005), pags. 145 y 146; véase
también, en inglés, Jadunath Sarkar (trad.), Anecdotes of Aurangzib (English Translations ofA%ﬂcam—z’ Alamgiri As-
cribed to Hamid-ud-Din Khan Badahur) (Calcuta: M. C. Sarkar & Sons, 1949), pég. 66. Aquf hay un juego astuto
con la nocién de fana, “aniquilacién”, que puede referirse a la aniquilacion fisica pero también se refiere al ideal suff
de “aniquilacién del yo”, que es, de hecho, algo alo cual el mistico aspirallegar. Cualesquiera que fueran los defectos
de Aurangzeb, ciertamente entre estos no se contaba la falta de chispa.

104 Hamid al-Din Khan, Ahkam-i Alamgiri [en persa: pags. 156 y 157; en inglés, pag. 66].



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Bernier escribié en 1667, en su “Carta al sefior Chapelain”, que “el gran Mogol [es decir,
Aurangzeb], aunque es mahometano, permite estas practicas antiguas y supersticiosas [las
hindtes] sin desear, o sin atreverse, a molestar a los gentiles en el ejercicio libre de su reli-
gion”.'% Al mismo tiempo, Shayista Khan (muerto en 1694), tio materno de Aurangzeb y
uno de los nobles mogoles mas prominentes del siglo XVII, fue descrito al menos por un
contemporaneo como un hombre de intereses eclécticos y diversos que estaba enteramente
“libre de intransigencia” y que personificaba el principio de sulh-i kull, pues “veia a todos
como sus amigos y posibles aliados, fuera cual quisiera ser su fe personal o su religioén”.1%
Obviamente, unos cuantos ejemplos breves como estos no pueden dar la vuelta a generacio-
nes de opiniones sobre la piedad de Aurangzeb y sobre su supuesto efecto en el declive del
estado del Imperio Mogol, ni tienen la intencidon de hacerlo. En efecto, las citas coranicas
mencionadas aqui son por si mismas evidencia de su piedad y de la fluidez de su manejo del
canon escritural de la tradicion islamica. Con todo, estos ejemplos indican que las ideas ba-
sicas de la doctrina del sulh-i kull no desaparecieron enteramente durante este periodo, piense
uno de Aurangzeb lo que quiera pensar.

Apresurémonos a afiadir: tampoco estuvieron ausentes del discurso politico y cultural mogol
después de Aurangzeb, en los siglos XVIII y XIX. Ya muy entrado el siglo XVIII, la ciudad
de Agra, o Akbarabad, era conocida en la jerga mogola como la “Morada de paz y sulh-i
kull”, como la llamaba, por ejemplo, el bidgrafo literario Kishan Chand Ikhlas en su com-
pendio Hamesha Bahar (“Eterna primavera”) (1723-1724).'%7 Entretanto, un contemporaneo
de Ikhlas, el poeta santo punjabi Bulleh Shah (1680-1757) empieza una de sus famosas can-
ciones kafi con las siguientes lineas:

Hindu nah, nahin Musalman
bha’e niranjan taj abhiman

Sunni nah, nahin ham Shi‘a
sulaha kull kd marg liya

Recientemente, Christopher Shackle ha traducido estas lineas como: “No soy hindq, ni tam-
poco musulman. He abandonado el orgullo y me he hecho inmaculado. / No soy suni, ni
tampoco chii. He adoptado el camino de la paz para con todo”.!%® En una nota de traduccion,
Shackle explica: “La doctrina sufi de la ‘paz para con todo’ (en persa, sulh-e kull) también
fue adoptada en India como una definicion de la politica de Akbar de tolerancia religiosa
hacia los no musulmanes”.'” Una vez mas tenemos aqui a un académico moderno promi-
nente que toma sulh-i kull como si este tratara primordialmente sobre la relacion entre los

105 Francois Bernier, Travels in the Mogul Empire, 1656-1668 (Nueva Delhi y Madras: Asian Educational Services,
1996 [1891]), pag. 303.

106 Alam, Languages of Political Islam, pags. 74 y 75. Para mas detalles sobre el mecenazgo ecléctico de Shayista
Khan, véase Kinra, “Handling Diversity”, pags. 285 y 286.

107 Kishan Chand Ikhlas, Hamisha Bahar (Tazkira-1 Shu‘ara-yi Farst) (Karachi: Anjuman-i Taraqgi-yi Urdu, 1973),
pag. 41.

108 Bulleh Shah, Sufi Lyrics (Cambridge: Harvard University Press, 2015), pags. 68 y 69.

109 Bulleh Shah, Sufi Lyrics, pag. 389n.



15

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

musulmanes y los no musulmanes, al tiempo que declina por completo tomar en cuenta la
crucial dimension intra-musulmana del concepto. En efecto, aunque Bulleh Shah habla aqui
de borrar la distincion entre el hindu y el musulman, la linea con la cual de hecho se invoca
“el camino de la paz para con todo” (sulaha kull ka marg) se refiere especificamente a la
destruccion de la distincion entre el suni y el chii. Digo més, segin nota el mismo Shackle,
se considera ampliamente que este kafi en particular fue modelado sobre una gacela persa de
la autoria del célebre poeta santo Jalal al-Din Rumi (cuya obra, como se ha anotado antes,
marcé Abu al-Fazl como antecedente espiritual del concepto de sulh-i kull) que empieza:

chi tadbir ai musalmanan ki man khwud ra namidanam
na tarsd nai yahid-am man na gabr-am nai musalman-am

Qué puedo hacer, oh musulmanes, pues no lo sé yo mismo;

no soy cristiano ni judio, ni zoroastriano ni musulman.''

Asi pues, claramente, el camino (marg) del sulh-i kull, para Bulleh Shah, que se hace eco de
Rumi, trataba de algo mucho mas universal que la amistad hindd-musulmana, aunque esta
ultima fuera obviamente importante.

Otro poeta del periodo, un tal Hunarwar ‘Aqil, escribi6 en 1706-1707 una oda a Delhi, que
llamé6 Jalwa-i Didar (“Una vision lustrosa”), en la que menciona con aprobacion la diversi-
dad de los residentes de la ciudad, que venian de todo el mundo, y llama la atencién, en
particular, sobre el hecho de que este era un lugar en que todos vivian juntos en un espiritu
de sulh-i kull, sin discordias, pues este era un lugar en que “no se encontraban miradas de
reproche... el odio y la discordia no tenian peso en los corazones de esa tierra, y nadie le
causaba problema a ninguno”.!'! De manera similar, alrededor de tres décadas maés tarde, en
su diario de viajes conocido como Muragqa -i Dehli (“Album de Delhi”), el funcionario de-
cani Dargah Quli Khan expuso a sus lectores a una gira vivida y extensa por los bazares, los
monumentos y las distintas personalidades interesantes de la urbe de Delhi, desde sus nobles
mogoles, sus poetas y sus sabios misticos hasta sus musicos, sus bailarines y sus cortesanos.
En al menos una ocasion, Dargah Quli Khan trae especificamente a colacion los ideales de
sulh-i kull con referencia a la vivaz atmosfera multi religiosa alrededor del santuario, ubicado
a la ribera del rio, dedicado al santo conocido como Majnun Nanak Shah, un “gurt nanak de
la época (nanak-i waqt) que era famoso tanto entre las élites como entre las gentes del comtin
(khdss-o- ‘amm) de la ciudad, y que podia contar entre sus seguidores a muchos hindues y
musulmanes (que le prodigaban inmensas sumas de dinero), e incluso, segin Dargah Quli
Khan, a algunas damas prominentes de la ciudad que venian a ¢l en privado a discutir con ¢l
sus esperanzas y deseos mas secretos. “Como [ejemplo de] sulh-i kull”, concluye Dargah
Quli Khan, “su morada no podia ser obviada, y el visitante se encontraria alli en muy valiosa

110 Citado segtin la traduccion de Christopher Shackle en Bulleh Shah, Sufi Lyrics, pag. 398n.
111 Citado en Abhishek Kaicker, The King and the People: Sovereignty and Popular Politics in Mughal Delhi (Nueva
York: Oxford University Press, 2020), pag. 78.



16

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

compaiiia” (dar sulh-i kull makan-ash qabil-i guzashtan nist wa khwud-ash 1d’iq-i suhbat
dashtam ast).''?

Uno encuentra ejemplos de casos en que se trae a colacion el sulh-i kull incluso en el siglo
XIX si uno persevera lo suficiente al buscar. Uno de estos casos nos viene de la obra del
célebre poeta urdll (y persa) Mirza Ghalib (1797-1869). En las postrimerias de una contro-
versia con su rival de larga data, Ibrahim Zauq (1789-1854), acerca de quién podria componer
una oda mejor con ocasion de la boda del hijo del emperador, Ghalib incluy¢ el siguiente
verso en su mas bien chistosa “Carta de disculpas”:

Azada rau hin aur mera maslak hai sulh-i kull
har giz kabhi kist se ‘adawat nahin mujhe

Deambulo libremente, y mi camino es el del sulh-i kull

Nunca jamas busco enemistad con nadie'"?

Notese que también Ghalib, igual que muchos antes que €l, conceptualiza el sulh-i kull no
como un instrumento politico sino como un “maslak”, es decir, como unas “maneras” o un
“camino” a cuyo seguimiento deberia aspirar el individuo (véase el marg de Bulleh Shah).
En su connotacion sufi, el maslak es el camino que el buscador individual (salik) debe seguir
para obtener un estadio mas alto de gnosis. Como fuere, para mediados del siglo XIX, el
término también vendria asociado con las reglas normativas y con las practicas que regian a
los estudiantes de algunas de las madrasas reformistas del norte de India, incluyendo, even-
tualmente, a la influyente Dar al-Ulum" de Deoband. Por tanto, Ghalib pudo también jugar
con este significado, a la manera de un comentario sagaz sobre los debates reformistas que
estaban empezando a percolarse en la India colonizada por los britanicos. Pero una cosa que
sabemos de cierto es que los propios contemporaneos de Ghalib claramente continuaron por
esta veta de pensamiento. En efecto, como nos ha recordado el académico moderno de la
literatura urd Syed Akbar Hyder, Altaf Husain Hali (1837-1914), temprano bidgrafo de
Ghalib y uno de los mas importantes discipulos literarios de este gran poeta, “identifica la
sulh-i kull (paz absoluta) como la verdadera religion (as/ [;asli?] mazhab) de Ghalib”. Asi
pues, es a través de Hali, segin arguye Hyder, que “Ghalib también logra su entrada en la
imaginacion secular del sur de Asia”, y afiade: “La carta de Ghalib después de las revueltas
de 1857 permanece como un testamento de la idea misma de su/h-i kull: ‘Considero a toda la
humanidad como mi parentela, y veo a todos los hombres —musulmanes, hindues, cristianos—

como mis hermanos, sin importar lo que otros puedan pensar’”.!!4

112 Dargah Quli Khan, Muragqa*-yi Dehli (Farst Matn aur Urdu Tarjuma) (Nueva Delhi: Anjuman-i Taraqqi-yi
Ileru, 11993), pags. 66y 67; véase también la traduccion de Khalig Anjum al urdd de este mismo pasaje en las paginas
33y 134.

113 Véase “Poetic Insults”, en el sitio web Urduwallahs (urduwallahs.wordpress.com).

114 Syed Akbar Hyder, “Ghalib and his Interlocutors”, en Comparative Studies of South Asia, Africa, and the Middle
East, vol. 26, n° 3 (2006), pag. 471. La cita de Ghalib hallada en la carta de después de 1857 fue tomada de Ralph
Russilé (ed.), The Oxford India Ghalib: Life, Letters, and Ghazals (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2003),
pag. 167.



17

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Conclusion

Como anoté antes, pese a su extension considerable, veo esta revision como un trabajo bas-
tante preliminar y provisional. Falta mucho trabajo por hacer para producir una historia inte-
lectual mas comprehensiva del término sulh-i kull; y, de hecho, para no guardar secretos,
debo confesar que la mayoria de los ejemplos que he ofrecido en la seccion final son simple-
mente pasajes con los que me he topado por casualidad, sin buscarlos, en el curso de otra
investigacion, o que encontré después en fuentes que tenia regadas por mi oficina, o que me
mencionaron colegas después de escucharme decir que estaba trabajando en este proyecto.
No obstante, pese a este abordaje mas bien aleatorio, he logrado encontrar una buena cantidad
de materiales, incluso sobre el periodo posterior al reinado de Akbar. Sospecha uno que hay
mucho mads... jimaginemos solamente lo que una relectura mas sistematica del archivo mo-
gol podré hallar!

Hay mucho maés en juego que la estrecha cuestion de qué era lo que este o aquél gobernante
o intelectual mogol queria decir realmente cuando planteaba el concepto de sulh-i kull. Al
recuperar algo de la prehistoria perso-islamica del concepto, esperamos poder desmarcarnos
del estanco de la dicotomia islamofobica en la que el “islam” y los “musulmanes” estan en
un lado y la tolerancia, la diversidad y la inclusion estan del otro. En el campo especifico de
la historia mogola, esto también sugiere que, aunque aun tenemos un largo camino por reco-
rrer en la revision de la agotada narrativa colonial de una era dorada mogola (bajo Akbar) y
un declive prolongado (bajo casi cualquier otro gobernante), tal vez no hemos entendido
completamente siquiera la era de Akbar, pese a la abrumadora atencion que ha recibido esta
en la historiografia moderna del Imperio Mogol. En efecto, al mostrar que a Akbar y Abu al-
Fazl no les concernia solo el manejo de la poblacion no musulmana tan diversa del subcon-
tinente, sino que también intentaban intervenir en las rencillas del vasto e igualmente diverso
mundo musulman (tanto dentro como fuera de los limites del subcontinente), empezamos a
ver las politicas mogolas de no-sectarismo como algo mucho mas radical, transformativo, y,
me atrevo a decirlo, “moderno” que un mero instrumento pragmatico de pacificacion impe-
rial de “los hindues”.

Al tomar seriamente el compromiso con el racionalismo y el genuino espiritu inquisitivo de
Akbar y Abu al-Fazl, también seremos capaces de reconocer que los asi llamados ‘“valores
[lustrados™ no fueron exclusivos de Europa; de hecho, como yo mismo, junto con otros, he-
mos argumentado recientemente, los abordajes mogoles a la diversidad y la inclusion tuvie-
ron un efecto profundo en un buen nimero de viajeros europeos, asi como en otros
observadores, a todo lo largo del siglo XVII, y, en algunos casos, podemos incluso rastrear
una linea directa entre esas figuras y los debates sobre estos temas en lugares como el Parla-
mento Britanico (en el caso de sir Thomas Roe) o los salones de la Francia de Luis XIV (en



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

el caso de Francois Bernier).!!® El reciente trabajo de Justin Biel también ha demostrado el
grado al cual varios funcionarios de la Compaiiia de India Oriental, en el siglo XVIII -mu-
chos de los cuales eran observadores agudos o contribuidores de los debates de la Ilustracion
que tenian lugar en Europa— vieron en Akbar un modelo para sus propias politicas de “tole-

rancia universal”.''¢

En breve, la historia intelectual de un concepto de sulh-i kull en toda su complejidad es sig-
nificativa no solo para la historia mogola, ni siquiera solo para la historia del sur de Asia en
general, sino también para la historia intelectual global de la modernidad temprana en toda
su extension, de una manera que ain no se ha apreciado, y mucho menos se ha desarrollado
completamente.

Referencias

Archivo:
‘Abd al-Rahman Chishti, Mir at-i Madariyya, MS, Aligarh, Subhan Allah Collection.
Mir’at al-Masa’il Muhammad Shahi, MS, British Library, RSPA 79.

Bibliografia:

‘ABDUS SATTAR ibn Qasim Lahauri, Majalis-i Jahangiri: Majlis-ha-yi Shabana-i Darbar-i
Niir al-Din Jahangir az 24 Rajab 1017 ta 19 Ramazan 1020, editado por ‘Arif Naushahi &
Mu‘in Nizami (Teheran: Miras-i Makttb, 2006).

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, The Ain-i-Akbari, 2 vols., editado en el original persa por H.
Blochmann (Calcuta: Asiatic Society of Bengal; Baptist Mission Press, 1872-1877).

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Har Sih Daftar-i Abii al-Fazl (Lucknow: sin ed., 1882).

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Mukatabat-i ‘Allami (Insha’i Abu’l Fazl), Daftar I, traducido
por Mansura Haidar (Nueva Delhi: Munshiram Manoharlal; Indian Council for Historical
Research, 1998).

115 Para el caso inglés, véanse, por ejemplo, Rahul Sapra, The Limits of Orientalism: Seventeenth-Century Regresen-
tations of India (Newark: University of Delaware Press, 2011); y Kinra, “Handling Diversity”. Para el caso francés,
véanse Sanjay Subrahmanyam, Europe’s India: Words, People, Empires, 1500-1800 (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 2017); y Faith E. Beasley, Versailles Meets the Taj Mahal: Frangois Bernier, Marguerite de La Sabliere,
and Enlightening Conversations in Seventeenth-Century France (Toronto: University of Toronto Press, 2018).

116 Justin Biel, “Edge of Enlightenment: The Akbar Tradition and ‘Universal Toleration’ in British Bengal”, en Mod-
ern Asian Studies, vol. 53, n° 6 (2019), pags. 1956-2006.



19

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, The Akbarnama of Abu-L-Fazl (A History of the Reign of Akbar
including an Account of His Predecessors), 3 vols., traducido por H. Beveridge (Calcuta:
Royal Asiatic Society, 1902-1939).

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Akbarnamah, 3. vols., editado por Maulawi ‘Abd-ur-Rahim
(Calcuta: Asiatic Society of Bengal, 1877-1886).

Muzaffar ALAM, “Mughal Philology and Rumi’s Mathnavi”, en Sheldon Pollock, Benjamin
A. Elman & Ku-ming Kevin Chang (eds.), World Philology (Cambridge: Harvard University
Press, 2015), pags. 178-200.

Muzaffar ALAM, Languages of Political Islam in India, 1200-1800 (Nueva Delhi: Permanent
Black, 2004).

Muzaffar ALAM, “The Culture and Politics of Persian in Precolonial Hindustan”, en Sheldon
Pollock (ed.), Literary Cultures in History: Reconstructions from South Asia (Berkeley: Uni-
versity of California Press, 2003), pags. 131-198.

Muzaffar ALAM & Sanjay Subrahmanyam, “Frank Disputations: Catholics and Muslims in
the Court of Jahangir (1608-1611)”, en Indian Economic and Social History Review, vol. 46,
n° 4 (2009), pags. 457-511.

Sarah ALBRECHT, Dar al-Islam Revisited: Territoriality in Contemporary Islamic Legal Dis-
course on Muslims in the West (Leiden: Brill, 2018).

Abbas AMANAT, “Persian Nuqtawis and the Shaping of the Doctrine of ‘Universal Concilia-
tion’ (Sulh-i Kull) in Mughal India”, en Orkhan Mir-Kasimov (ed.), Unity in Diversity: Mys-
ticism, Messianism, and the Construction of Religious Authority in Islam (Leiden: Brill,
2014), pags. 367-391.

Ali ANOOSHAHR, “Dialogism and Territoriality in a Mughal History of the Islamic Mille-
nium”, en Journal of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012),
pags. 220-254.

Siraj al Din ‘Ali Khan ARzU, Siraj-i Munir, editado por S. M. Ikram (Islamabad: Markaz-i
Tahqiqat-i Farsi-yi Iran wa Pakistan, 1977).

M. ATHAR ALI, “Sulhi Kul and the Religious Ideas of Akbar”, en Mughal India: Studies in
Polity, Ideas, Society, and Culture (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2006 [1980]),
pags. 158-172.

M. ATHAR ALL “Sulh-i Kull”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel
& W. P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden: Brill, 2012).

Faith E. BEASLEY, Versailles Meets the Taj Mahal: Francois Bernier, Marguerite de La Sa-

bliere, and Enlightening Conversations in Seventeenth-Century France (Toronto: University
of Toronto Press, 2018).



50

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Francois BERNIER, Travels in the Mogul Empire, 1656-1668, revision de Archibald Consta-
ble basada en la traduccion original de Irving Brock (Nueva Delhi y Madras: Asian Educa-
tional Services, 1996 [1891]).

Justin BIEL, “Edge of Enlightenment: The Akbar Tradition and ‘Universal Toleration’ in
British Bengal”, en Modern Asian Studies, vol. 53, n° 6 (2019), pags. 1956-2006.

Sugata BOSE & Ayesha Jalal, Modern South Asia: History, Culture, Political Economy
(Nueva York: Routledge, 2011).

Chandar Bhan BRAHMAN, Chahar Chaman, editado por Seyed Mohammad Yunus Ja‘fery
(Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Counsellor, Islamic Repub-
lic of Iran; Alhoda Publishers, 2007).

Katherin Butler BROWN, “Did Aurangzeb Ban Music? Questions for the Historiography of
his Reign”, en Modern Asian Studies, vol. 41, n° 1 (2007), pags. 77-120.

BULLEH Shah, Sufi Lyrics, editado y traducido por Christopher Shackle (Cambridge: Harvard
University Press, 2015).

Richard BURN (ed.), Cambridge History of India: Volume IV — The Mughul Period (Delhi:
S. Chand & Co., 1971), pags. 70-107.

Savitri CHANDRA, “Akbar’s Concept of Sulh-i kul, Tulsi’s Concept of Maryada and Dadu’s
Concept of Nipakh: A Comparative Study”, en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), pags.
31-37.

P. N. CHOPRA (ed.), A Comprehensive History of Medieval India (Nueva Delhi: Sterling Pub-
lishers, 2003).

John COATSWORTH, Juan Cole, Michael P. Hanagan, Peter C. Perdue, Charles Tilly & Louise
Tilly, Global Connections: Politics, Exchange, and Social Life in World History. Volume 2:
Since 1500 (Cambridge: Cambridge University Press, 2015).

Ali Akbar DEHKHODA, Lughat-Nama, vols. 78-79 (Teheran: Chapkhana-yi Majlis, 1957).

Rasha DIAB, Shades of Sulh: The Rhetorics of Arab-Islamic Reconciliation (Pittsburgh: Uni-
versity of Pittsburgh Press, 2016).

Badouin DUPRET & Yazid Ben Hounet, “Arbitration”, en Kate Fleet et al. (eds.), Encyclope-
dia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill, 2014).

Carl ERNST, “Fayzi’s Illuminationist Interpretation of Vedanta: The Sharig al-Ma rifa”, en
Comparative Studies of South Asia, Africa, and the Middle East, vol. 30, n° 3 (2010), pags.
356-364.

Muhsin FANI KASHMIRI, Divan-i Fani (Sin geo.: Matba‘-i Mahbiibshahi, 1893).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Munis FARUQUI, “At Empire’s End: The Nizam, Hyderabad and Eighteenth-Century India”,
en Modern Asian Studies, vol. 43, n° 1 (2009), pags. 5-43.

Munis FARUQUI, “Awrangzib”, en Kate Fleet et al. (eds.), Encyclopedia of Islam (Third Edi-
tion) (Leiden: Brill, 2014).

Muhammad GHAUSI SHATTARI, Gulzar-i Abrar, editado por Mohammad Zaki (Patna: Khuda
Bakhsh Oriental Public Library, 1997).

Hakim Abu al-Fath GILANIL, Ruga ‘at-i Hakim Abi al-Fath Gilani, editado por Muhammad
Bashir Husain (Lahore: Idara-yi Tahqiqat-i Pakistan, Punjab University, 1968).

Francis GLADWIN, An Epitome of Mohammedan Law (Calcuta: William Mackay, 1786).

Irfan HABIB, “A Political Theory for the Mughal Empire — A Study of the Ideas of Abu’l
Fazl”, en Proceedings of the Indian History Congress, vol. 59 (1998), pags. 329-340.

Christopher V. HILL, South Asia: An Environmental History (Santa Barbara: ABC-CLIO,
2008).

Lynn HUNT, Margaret C. Jacob & Wijnand Mijnhardt, The Book that Changed Europe:
Picart & Bernards’s Religious Ceremonies of the World (Cambridge: The Belknap Press of
Harvard University Press, 2010).

Syed Akbar HYDER, “Ghalib and his Interlocutors”, en Comparative Studies of South Asia,
Africa, and the Middle East, vol. 26, n° 3 (20006), pags. 462-475.

Kishan Chand IKHLAS, Hamisha Bahar (Tazkira-i Shu‘ara-yi Farsi), editado por Wahid
Qureshi (Karachi: Anjuman-i Taraqqi-yi Urda, 1973).

Nur al-Din Muhammad JAHANGIR, The Jahangirnama: Memoirs of Jahangir, Emperor of
India, traducido por Wheeler M. Thackston (Washington, Nueva York y Londres: Oxford
University Press; Freer Gallery of Art; Arthur M. Sackler Gallery, 1999).

Nur al-Din Muhammad JAHANGIR, Tizuk-i Jahangiri, editado por Sayyid Ahmad Khan (Ali-
garh: Aligarh Muslim University, 2007).

Abhishek KAICKER, The King and the People: Sovereignty and Popular Politics in Mughal
Delhi (Nueva York: Oxford University Press, 2020).

M. KHADDURI, “Sulh”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel & W.
P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden: Brill, 2012 [1960]).

Dargah Quli KHAN, Muraqqa ‘-yi Dehli (Farsi Matn aur Urdi Tarjuma), editado junto a la
traduccion urda por Khalig Anjum (Nueva Delhi: Anjuman-i Taraqqi-yi Urdu, 1993).

Hamid al-Din KHAN, Ahkam-i ‘Alamgiri (Delhi: Maktaba al-Hasanat, 2005).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Iqtidar Alam KHAN, “Akbar’s Personality Traits and World Outlook: A Critical Appraisal”,
en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), pags. 16-30.

Rajeev KINRA, “Make it Fresh: Time, Tradition, and Indo-Persian Literary Modernity”, en
Anne C. Murphy (ed.), Time, History, and the Religious Imaginary in South Asia (Nueva
York: Routledge, 2011), pags. 12-39.

Rajeev KINRA, “Handling Diversity with Absolute Civility: The Global Historical Legacy of
Mughal Sulh-i Kull”, en Medieval History Journal, vol. 16, n° 2 (2013), pags. 1-45.

Rajeev KINRA, Writing Self, Writing Empire: Chandar Bhan Brahman and the Cultural
World of the Indo-Persian State Secretary (Oakland: University of California Press, 2015).

Corinne LEFEVRE, “The Majalis-i Jahangiri (1608-1611): Dialogue and Asiatic Otherness at
the Mughal Court”, en Journal of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n°
2-3 (2012), pags. 255-286.

D. B. MACDONALD & A. Abel, “Dar al-Sulh”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth,
E. van Donzel & W. P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden:
Brill, 2012).

Rahim Rizazada MALIK (ed.), Dabistan-i Mazahib, 2 vols. (Teheran: Tahuri, 1983).

Shaikh Muhammad MA‘SuM, Maktubat-i Ma ‘sumiya, 3 vols. (Karachi: Asrar Muhammad
Khan, 1977).

Rudi MATHEE, “Farhad Khan Qaramanli, Rokn-al-Saltana”, en Encyclopaedia Iranica (Lon-
dres y Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-1996).

Azfar MOIN, The Millennial Sovereign: Sacred Kingship & Sainthood in Islam (Nueva Y ork:
Columbia University Press, 2012).

Azfar MOIN, “The Millennial and Saintly Sovereignty of Emperor Shah Jahan According to
a Court Sufi”, en H. Khafipour (ed.), The Empires of the Near East and India: Source Studies
of the Safavid, Ottoman, and Mughal Literate Communities (Nueva York: Columbia Univer-
sity Press, 2019), pags. 205-217.

Fath Allah MOJTOBA’L, “Dabestan-e Madaheb”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva
York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-).

Shireen M0oOsVI, “The Road to Sulh-i Kul: Akbar’s Alienation from Theological Islam”, en
Irfan Habib (ed.), Religion in India History (Nueva Delhi: Tulika Books, 2007), pags. 167-
176.

Harbans MUKHIA, “A Rationality Immersed in Religiosity: Reason and Religiosity in Abu’l
Fazl’s Oeuvre”, en Medieval History Journal, vol. 23, n° 1 (2020), pags. 1-24.



ot

(L)

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

Abu al-Barakat MUNIR LAHORI, Kar-nama, editado por Sheikh Mohamad Ikram (Islamabad:
Markaz-i Tahqiqat-i Farsi-yi Iran-o-Pakistan, 1977).

Azra N1zAaMl, “Socio-religious Outlook of Abul Fazl”, en Medieval India: A Miscellany, vol.
2 (Londres: Asia Publishing House, 1972).

Aida OTHMAN, “‘And Amicable Settlement is Best’: Su/h and Dispute Resolution in Islamic
Law”, en Arab Law Quarterly, vol. 21, n° 1 (2007), pags. 64-90.

Manoucher PARVIN & Maurie Sommer, “Dar al-Islam: The Evolution of Muslim Territorial-
ity and its Implications for Conflict Resolution in the Middle East”, en International Journal
of Middle East Studies, vol. 11, n° 1 (1980), pags. 1-21.

Sharif Husain QASEMI, “Fani Kasmiri”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva York:
Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-).

Saiyid Athar Abbas Rizvi, Religious and Intellectual History of the Muslims in Akbar’s
Reign, with Special Reference to Abu’l Fazl, 1556-1605 (Nueva Delhi: Munsiram Manohar-
lal, 1975).

Saiyid Athar Abbas Rizvi, “Dimensions of Sulh-1 Kul (Universal Peace) in Akbar’s Reign
and the Sufi Theory of Perfect Man”, en Iqtidar Alam Khan (ed.), Akbar and His Age (Nueva
Delhi: Indian Council for Historical Research; Northern Book Centre, 1999), pags. 3-22.

Ralph RUSSELL (ed.), The Oxford India Ghalib: Life, Letters, and Ghazals (Nueva Delhi:
Oxford University Press, 2003).

Rahul SAPRA, The Limits of Orientalism: Seventeenth-Century Representations of India
(Newark: University of Delaware Press, 2011).

Jadunath SARKAR (trad.), Anecdotes of Aurangzib (English Translations of Ahkam-i Alamgiri
Ascribed to Hamid-ud-Din Khan Badahur) (Calcuta: M. C. Sarkar & Sons, 1949).

Annemarie SCHIMMEL, Islam in the Indian Subcontinent (Leiden y Colonia: E. J. Brill, 1980).

SHAH Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, Ma asir al-Umara, 3
vols., editado por Maulavi Abd-ur-Raahim y Maulvi Mirza Ashraf Ali (Calcuta: The Asiatic
Society, 1888-1891).

SHAH Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, The Madathir-ul-
Umara, being Biographies of the Muhammadan and Hindu Officers of the Timurid Sover-
eigns of India from 1500 to about 1780 A.D., traducido por H. Beveridge con revision, ano-
taciones y complementos de Baini Prashad, 2 vols. (Patna: Janaki Prakashan, 1979).

Daniel J. SHEFFIELD, “The Language of Heaven in Safavid Iran: Speech and Cosmology in
the Thought of Azar Kayvan and his Followers™, en Alireza Korangy & Daniel J. Sheffield



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L. . 2 (segundo semestre. 20211). pags. 6 506.

(eds.), No Tapping around Philology: A Festschrift in Honor of Wheeler McIntosh Thackston
Jr.’s 70" Birthday (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014), pags. 161-183.

Samira SHEIKH, “Aurangzeb as seen from Gujarat: Shi‘i and Millenarian Challenges to
Mughal Sovereignty”, en Journal of the Royal Asiatic Society (Series 3), vol. 28,1n° 3 (2018),
pags. 557-581.

Sanjay SUBRAHMANYAM, Europe’s India: Words, People, Empires, 1500-1800 (Cambridge:
Harvard University Press, 2017).

Isik TAMDOGAN, “Sulh and the 18" Century Ottoman Courts of Uskiidar and Adana”, en
Islamic Law and Society, vol. 15, n° 1 (2008), pags. 55-83.

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 3 (Cambridge:
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2017).

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 5 (Cambridge:
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2019).

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 6 (Cambridge:
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2020).

Audrey TRUSCHKE, Culture of Encounters: Sanskrit at the Mughal Court (Nueva York: Co-
lumbia University Press, 2016).

Audrey TRUSCHKE, Aurangzeb: The Man and the Myth (Nueva Delhi: Penguin Random
House India, 2017).

Nasir al-Din Tusl, Akhldg-i Nasiri, editado por Mujtaba Minuvi y ‘Ali Riza Haydari (Tehe-
ran: Intisharat-i Khwarazmi, 1977).

Nasir al-Din Tusl, The Nasirean Ethics, traducido por G. M. Wickens (Nueva York:
Routledge, 2011 [1964]).

‘URFI SHIRAZI, Diwan-i ‘Urfi (Kanpur: Nawal Kishore Press, 1884).

Jacques WAARDENBURG, Muslims and Others: Relations in Context (Berlin: Walter de Gruy-
ter, 2003).

Andre WINK, Akbar (Oxford: Oneworld Publications, 2009).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. 1. . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 6 506.

Notas del traductor

" A lo largo de todo el articulo, el uso que hace el autor de esta transliteracion del término
sera constante. El lector encontrara variaciones solo en titulos de otras obras o en citas trans-
literadas en ediciones ajenas a este articulo de fuentes que hayan sido citadas en é€l.

i En castellano, la palabra “mogol” —que de por si es ya una deformacion de la palabra “mon-
gol”, hecho este que indica la cercania del Imperio Mogol con su legado gengiskéanida y
timarida— suele aludir al imperio fundado en India a comienzos del siglo XVI por Babur, un
noble timurida que pasoé su vida guerreando por Asia Central hasta que llegé a India y fund6
el dicho imperio sobre las ruinas del Sultanato de Delhi. Sin embargo, la palabra también se
usa en lugar de la palabra “mongol”, sobre todo cuando se habla de las huestes de Genghis
Khan (por ejemplo, en la traduccion de Maria Teresa Gallego y Maria Isabel Reverte de Las
cruzadas vistas por los arabes, de Amin Maalouf). En la traduccion de este articulo, si-
guiendo el uso del original de las voces inglesas Mongol y Mughal, hay siempre presente una
distincion entre mongol, que alude al imperio fundado por Genghis Khan en el siglo XIII,
responsable de la caida de los imperios chino y abasi, y que, dividido en varias partes, se
extendié desde Europa Oriental y el interior de Siria hasta la peninsula de Corea y el sur de
la costa oriental de China, y mogol, que alude al imperio fundado por Babur en el siglo X VI,
y que goberno6 buena parte de las actuales India, Pakistan, Afganistan, Tayikistan e Iran.

il En el original se usa la forma arabe ghazal, pero la palabra existe en castellano dada la
profusion de “gacelas” escritas en la peninsula Ibérica bajo influencia mora. La gacela es un
tipo de composicion poética rimada en la que el poeta crea disticos caracterizados por su
esticomitia y su rima interna, y a la que se recurre frecuentemente para el tratamiento poético
de temas amorosos, erdticos o misticos. Uno de los usos castellanos mas famosos de esta
forma es el de Federico Garcia Lorca, en su reelaboracion de la tradicion de Andalucia.

¥ Din-i ilaht es un culto pan religioso, cuya naturaleza es motivo de debate acendrado en el
estudio de la historia religiosa mogola, en que incluso se pone en entredicho su caracter de
culto. Se ha sugerido su basamento en el principio gengiskanida de considerar todas las reli-
giones como una misma, o también, segun critica aqui el autor, como una ejecucion politica
del concepto de sulh-i kull en la practica ritual. Sea como fuere, fue establecido por Akbar
como culto oficial de la corte mogola en el afio de 1582, e incluia elementos musulmanes,
zoroastrianos, budistas, hindtes, chamanicos y —tras el contacto con las misiones europeas—
catodlicos, al parecer sobre la base de un misticismo sufi de inspiracion musulmana. El culto
sobresale por su recurrencia a la astrologia, por la adoracion de la luz y por su vegetarianismo,
en linea con una de las “virtudes” més comunes de las religiones indicas: la extension del
deber de no-violencia hacia los otros de manera que este incluya a todos los seres animados.
Sobrevivié poco tras la muerte de Akbar, dado que la dinastia mogola mantuvo su filiacién
musulmana.

vV Dar al-Ulum traduce literalmente “Casa de conocimiento”, y se refiere a un cierto tipo de
institucion educativa de indole isldmica. En esto, esta emparentada con la madrasa. Sin em-
bargo, el nivel de exigencia y dificultad del conocimiento obtenido en una dar al-ulum la



56

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. 1. . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 6 506.

hace equivaler mas a una institucion de educacion superior que a una escuela, como la ma-
drasa.



Ja—

D

La economia de la piedad femenina
en el sufismo temprano

Publicacion original:
Religions, vol. 12,n° 7 (2021), art. 760

ARIN SALAMAH-QUDSI

Introduccién: abordajes cambiantes de la pobreza,
la riqueza y la renunciacién en el sufismo temprano

as mujeres piadosas que vivieron y actuaron en Iraq y Siria durante los primeros
siglos del islam no nos dejaron ningiin documento propio. Todo lo que tenemos
viene de compendios posteriores y de compilaciones biograficas escritas por histo-
riadores y bidgrafos hombres. Dada la nocion extendida de que estudiar a las mu-
jeres en el islam es casi imposible debido a la falta de fuentes escritas sobre mujeres o por
autoras mujeres, Afsaneh Najmabadi ha mostrado que “si usamos el género analiticamente,

las fuentes sobre los hombres resultan ser también fuentes sobre mujeres”.!

Antes de la fase temprana del tasawwuf,! hubo mujeres ascetas que jugaron roles activos, en
general a través del tejido social de la piedad isldmica y de la temprana tradicion de renun-
ciacion (zuhd). En su significativo articulo sobre las mujeres renunciantes que vivieron antes
de la cristalizacion del sufismo clasico en el siglo IX [III AH], Christopher Melchert toma
nota de que no sobrevive ninguna obra de la autoria de alguna sufi o renunciante mujer, y ni

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revision de la traduccién: Victor Santiago Mayorga
Reina, Luisa Fernanda Rojas Monroy y Melannie Julieth Vega Sanchez.

1 Afsaneh Najmabadi, Women with Moustaches and Men without Beards: Gender and Sexual Anxieties of Iranian
Modernity (Berkeley: University of California Press, 2005), pag. 1.



58

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

siquiera sobreviven referencias a obras perdidas.? Lo que si tenemos es datos del siglo X [TV
AH] en adelante, en la forma de un corpus de dichos y anécdotas relacionadas con mujeres
piadosas mas tempranas aparecidas en biografias de sufies, libros de manual y obras no sufies
de bellas letras (adab), historiografias y compilaciones de hadiths del siglo X [IV AH] en
adelante. En este articulo, no me concentro en la cuestion de si las practicas devocionales o
la moralidad de estas mujeres constituia un modo comun de piedad particular, ya fuera espe-
cifica de su género o desprovista de especificidad de género. En lugar de esto, mi articulo se
concentra en la economia de la participacion de las mujeres en la piedad y en el tasawwuf del
islam temprano. El lapso temporal estudiado en este articulo transcurre entre los siglos IX
[IIT AH] y XII [VI AH]. Este articulo es un intento mas de plantear nuevas preguntas acerca
del rol de las mujeres como agentes econdmicos. Lo hace pese a la falta de fuentes sobre las
cuales pudiera apoyarse cualquier tipo de proceso reconstructivo completo. Nuestras princi-
pales fuentes son las hagiografias de sufies y las biografias islamicas, que ofrecen algunas
pistas y observaciones histdricas.? Las hagiografias nos permiten observar las mentalidades,
tendencias y abordajes de las mujeres piadosas en la sociedad medieval isldmica, siempre
cambiantes. Este enfoque positivo hacia las hagiografias de los sufies como fuentes signifi-
cativas que transmiten varias implicaciones socio-histéricas estd construido sobre varios em-
pefios académicos llevados a cabo por Jiirgen Paul, Vincent Cornell, Catherine Mayeur-
Jaouen y Alexandre Papas, entre otros.

“La economia” trata sobre las condiciones y las percepciones de la riqueza: su produccion,
consumo y distribucion. En su dimension cultural, la economia también lidia con la manera
en que la gente interacta en términos de valores, ganancias y prosperidad. Las relaciones y
los procesos culturales también pueden verse dentro de un ambiente econdmico y pueden ser
interpretadas en términos econémicos.*

Al ser un sistema so6lido de creencias, costumbres y practicas, el sufismo se identifico a si
mismo, desde sus inicios, mediante el establecimiento de un abordaje particular a la tenencia
de propiedades, el trabajo para buscar dinero y ganarse la vida, el liderazgo y el poder.’ La
temprana institucion sufi vincul6 varias formas de transaccion de propiedades entre sus
miembros, sus maestros-guia y sus seguidores. En el curso de los siglos X [V AH] y XI [V
AH], el sufismo cristalizé su identidad colectiva mediante un proceso masivo de teorizacion
(composicion de libros de texto y de manuales abarcadores), asi como mediante el

2 Christopher Melchert, “Before sufiyyat: Female Muslim Renunciants in the 8% and 9t Centuries CE”, en Journal

of Sufi Studies, n° 5 (2016), pag. 116.

3 John Curry & Erik Ohlander, Sufism and Society: Arrangements of the Mystical in the Muslim World (Abingdon,

Oxon y Nueva York: Routledge, 2012), pags. 1-14; Arin Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety: Personal

and Communal Dynamics (Cambridge y Nueva York: Cambridge University Press, 2019), pags. 16-18; Laury Sil-

vers, “Early Pious, Mystic Sufi Women”, en Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge Companion to Sufism (Nueva York:

Cambridge University Press, 2015).

# David Throsby, Economics and Culture (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), pég. 10.

52 Adam Sabra, “Economies of Sufism”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), pag.
7.



29

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

establecimiento de espacios publicos particulares como alojamientos y hospicios sufies.®
Este proceso estuvo acompafiado de sesiones de aprendizaje y transmision de las doctrinas
sufies, lo que ayud6 inmensamente a quienes se adherian al sufismo a poner en practica sus
valores devocionales y su moral espiritual colectiva a lo largo de todo el paisaje islamico.
Los libros de texto sufies mas tempranos presentan discusiones detalladas sobre los tipos de
donaciones que los ricos y los nobles solian otorgarle a los sufies.’

De acuerdo con un temprano ideal sufi que esta bien documentado, la prosperidad economica
no es indicador de ningln tipo de prosperidad espiritual; de hecho, podria ser un obstaculo
para la experimentacion de los mas altos estados y revelaciones del camino sufi.® La bus-
queda de riqueza se concibe muy frecuentemente como una manifestacion de la subordina-
cion de uno mismo a su alma mas baja (nafs), es decir, las facultades internas, que estan
llenas de debilidad ante los lujos momentaneos y los placeres materiales. La pobreza (fagr),
por tanto, constituye el valor preferido y el estilo de vida ideal, de acuerdo con el sistema de
pensamiento del sufismo temprano. La pobreza es el aspecto esencial de la huida del mundo,
que signa tanto la perfecta devocion a Dios como la dependencia radical de El. La pobreza
indica que uno fue escogido por Dios, que uno no necesita de los placeres materiales de este
mundo y que uno alberga una busqueda apasionada de la cercania espiritual y las ilumina-
ciones.

Mas alla de esto, la sola busqueda de riquezas contradice la necesidad de vivir el momento
sufi (wagqt). Wagqt es un término técnico temprano del pensamiento sufi, e indica un estadio
transitorio en que se experimentan revelaciones y observaciones espirituales. “El sufi vive en
el momento presente” es un principio fundamental afirmado con frecuencia en los compen-
dios sufies mas tempranos.’ La vivencia de estos momentos misticos se logra mediante la
separacion de uno mismo tanto del pasado como del futuro. Por ejemplo, al-Ghazalt (muerto
en 1111 [555 AH]) estaba siempre pronto a enfatizar que trabajar por la propia subsistencia,
con mucha frecuencia, sometia al mistico a asuntos dudosos (shubuhiit) cuyo origen y pro-
positos no eran legal o espiritualmente sinceros, y que podian incluso estar infectados por las
ambiciones del alma baja.!® Una de las anécdotas méas famosas acerca de las hermanas de
Bishr ibn al-Harith (muerto circa 767-841), un renunciante mistico temprano de Merv, relata
la peticion de estas de una opinion legal de Ahmad ibn Hanbal con respecto a la legalidad de
su trabajo de hilado en los techos de su casa. La cuestion aqui era si uno podia hacer uso de

6 Ahmet Karamustafa, Sufism: The Formative Period (Berkeley y Los Angeles: University of California Press, 2007),
pag. 7; Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, pags. 3-9.

7 Hussain Ahmad Khan, “Donations to Sufis and Sufi Institutions”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Lei-
den y Boston: Brill, 2021), pag. 81.
8 Louis Massignon, Essai sur %es Origines du Lexique Technique de la Mystique Musulmane (Paris: J. Vrin, 1954),
pags. %58-260; Benedikt Reinert, Die Lehre vom Tawakkul in der Klassischen Sufik (Berlin: W. de Gruyter, 1968),
pag. 40.

9 A%)u al-Hasan ‘Ali b. ‘Uthman al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub (Leningrado: Matba’at-i Dar al-‘Ulum-i Itti-
had-i Jamahir-i Shuravi-yi Susyalisti, 1926), pags. 480-484; Abu al-Qasim ‘Abd al-Karim al-Qushayri, al-Risala al-
Quihairiyy)a (el Cairo: al-Babi al-Halabi, 1940); Abu Nasr al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’fi al-Tasawwuf (Leiden:
Brill, 1914), pag. 396.

10 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Thya’ ulum al-din (El Cairo: Dar al-Manar, s.f.), vol. 2, pags. 102 y ss.



60

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

las antorchas de los soldados que iluminaban el area, puesto que esos soldados eran repre-
sentantes del estado y, por tanto, hacer uso de la luz de sus antorchas podria indicar algun
tipo de dependencia del estado. '

En muchos libros de texto sufies, la pobreza subyace como una de las condiciones elemen-
tales para embarcarse en el camino sufi, y como uno de los primeros pasos que toman aque-
llos que buscan a Dios. Estos libros de texto estan llenos de anécdotas que tratan sobre
misticos renunciantes que solian celebrar piiblicamente su compromiso con la pobreza. En
una ocasion en que un hombre intent6 darle a Ibrahtm b. Adham (muerto en 777 [161 AH])
una suma de dinero, este rechazo el regalo con dureza, diciéndole al hombre: “;Quieres bo-
rrar mi nombre de la lista de los pobres por diez mil dirhams? No te lo permitiré”.'?

Aunque la pobreza material era una de las costumbres renunciantes que subyacian a la esen-
cia misma de la base del fasawwuf temprano,' se puede encontrar un debate acerca de qué
es preferible para la vida del mistico: la pobreza o la riqueza. Aparte del abordaje comun que
hemos citado, en el que se le da prelacion a la pobreza, habia quienes estaban en desacuerdo
con esta posicion y que daban prelacion a la riqueza. Argumentaban estos que la riqueza era
preferible sobre la pobreza, porque esta no tenia nada que ver con los atributos y los nombres
de Dios.'*

En tiempos del islam temprano, la pobreza derivaba su valor, a ojos de los ascetas, no de si
misma, sino “como una condicidn de la existencia que ha sido determinada por Dios, igual
que la riqueza”. Esto significa que la pobreza voluntaria, el tipo material de pobreza que se
esforzaban por obtener los ascetas, no era una practica comun, hecho que difiere de lo que se
habia pensado por mucho tiempo.'® En el sufismo del siglo IX [III AH], la pobreza voluntaria
se hizo ampliamente celebrada. El personaje de Abu Bakr al-Siddiq, gran compafiero del
Profeta Mahoma que decidiera abandonar sus propiedades en favor de una comunidad de
creyentes, seria retratado como el prototipo de la pobreza voluntaria.'®

En los escritos sufies de los siglos X [TV AH] y XI [V AH] ocurren dos dinamicas principales.
La primera tiene que ver con un intento de hacer énfasis en la existencia de un estado sublime
en que el mistico abandona su propia voluntad y cumple la voluntad de Dios, sea lo que
quiera ser esa voluntad. Si al mistico se le otorgan riquezas, ¢l o ella no la rechazaran, sino

11 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pag. 59.

12 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pag. 134.

13 Acerca de las caracterfsticas esenciales de renunciacién en el sufismo, véase Alexander Knysh, Sufism: A New His-
tory of Islamic Mysticism (Princeton y Oxford: Princeton University Press, 2017), pags. 15-34.

14 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pag. 135; al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma fi al-Tasawwuf, pags. 411-413,;
‘Abd al-Qahir b. ‘Abd Allah Abu al-Najib al-Suhrawardi, Adam al-muridin (Jerusalén: Instituto de Estudios Asiati-
cos y Africanos de la Universidad Hebrea de Jerusalén, 1977), pags. 6 y 7. Acerca de las actitudes positivas hacia la
riqueza en el sufismo, véanse Nathan Hofer, The Popularisation of Sufism in Ayyubid and Mamluk Egypt (Edin-
burgh: Edinburgh University Press, 2015), pag. 146; y Sabra, “Economies of Sugsm”, pags. 29-30.

15 Rkia Cornell, Rabi’a from Narrative to Mytﬁ : The Many Faces of Islam’s Most Famous Women Saint Raab’a al-
‘Adawiyya (Londres: OneWorld, 2019), pags. 114-120.

16 Abu al-Hasan ‘Ali b. ‘Uthman al-Hujwari al-Jullabi, The Kashf al-Mahjub: The Oldest Persian Treatise on Sufism
(Londres: Luzac and Company LTD, 1976), pag. 71.



6l

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

que se someteran enteramente a la voluntad de Dios y las aceptaran.!” La segunda dindmica
tiene que ver con un interesante proceso en que el principio de pobreza adquiere gradual-
mente implicaciones mas internas e incluso simbdlicas. Idealmente, la pobreza espiritual ha-
ria que el mistico prefiera dejar de lado en su mente la adquisicion de propiedades y riqueza,
incluso si posee riquezas. Se presentaban entonces distintos intentos de clasificar la pobreza
material en diferentes estadios. Por ejemplo, de acuerdo con la clasificacion hecha por al-
Hujwird, hay dos niveles de pobreza: el primero es obligatorio, mientras que el segundo, mas
alto, es el de la pobreza voluntaria, escogida por el mistico pese a que las circunstancias de
su vida lo rodeen de riquezas.'®

De acuerdo con varias discusiones tempranas, la pobreza sufi estaba dividida en tres grados,
de los cuales el mas alto solo podia ser conseguido por una pequefia ¢lite de misticos verda-
deros que “no poseian nada, ni eran poseidos por nada [originalmente, jnada los posee!]”."
Adam Sabra ha revisado las distintas doctrinas, empezando con los autores sufies mas tem-
pranos, pasando por al-Ghazali y terminando con el sobresaliente Abii Hafs al-Suhraward1
(muerto en 1234 [632 AH]), el mas influyente maestro de Bagdad durante finales del siglo
XII [VI AH]. En lo que concierne a al-Suhrawardi, Sabra afirma que su discusion de la po-
breza es “breve y original”.?* Aunque no pienso que al-Suhrawardi discuta la pobreza solo
brevemente, si estoy de acuerdo en que este abordaje fue novedoso. Al-Suhrawardi llega al
tema de la pobreza como parte de sus profundas discusiones sobre la renunciacion (zuhd).
Indica al-Suhrawardt que hay tres grados de zuhd, de los cuales el mas alto es el zuhd thalith
(el tercer grado de la renunciacion), que le permite al mistico tener riqueza material al tiempo
que mantiene el titulo sublime de “pobre”, o fagir. Esto significa que la adquisicion de pose-
siones ya no puede hacer dafio al mistico, pues el mistico ya no es controlado por esa riqueza
ni por el acercamiento a esta ni por los compromisos que acarrea la riqueza. Esta nocion
explica el hecho de que los alojamientos de la orden Suhrawardiyya de India y Persia sean
conocidos cominmente como alojamientos muy lujosos en comparacion con los de la orden
Chishtiyya.?!

Ademas de la cuestion de la pobreza y de su definicion, sus constricciones y la realidad que
se vivia de esta, la economia de los sufies tempranos también se preocupa por el trabajo
necesario para la subsistencia (kasb), la dadiva de las limosnas, la mendicidad y el apoyo
financiero prestado a algin miembro de la familia, sea que esto atafia a recién iniciados o a

17 Anénimo, Adab al-muluk (Beirut: Beiruter Texte und Studien Herausgegeben vom Orient-Institut der Deitschen
Morgenlandischen Gesellschaft in Kommission bei Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1991), pag. 55; Abu Hafs ‘Umar
al-Suhrawardi, “Awarif al-ma‘arif”, en Abu Hamid al-Ghazali, Thya’ ulum al-din (El Cairo: al-Babi al-Halabi, 1967),
pag. 364.

18 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pag. 71.

19 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pag. 25; Abu Talib al-Makki, Qut al-qulub fi Mu‘asmalat al-
Mahbub Wa-Wasf Tariq al-Murid ila Magam al-Tawhid (Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyya, 2005), vol. 1, pag. 447.
20 Adam Sabra, Poverty and Charity in Medieval Islam (Cambridge: Cambridge University Press, 2000), pag. 26.
21 Simon Digby, “The Sufi Shaikh as a Source of Authority in Mediaeval India”, en Marc Gaborieau (ed.), Islam et
Société en Aste du Sud (Parfs: Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, 1986), pag. 64; Khalig
Ahmad Nizami, Some Aspects of Religion and Politics in India during the Thirteenth Century (Bomgay: P. S. Jaya-
singhe, Asia Publishing House, 1961), pags. 223y 224.



62

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

maestros de comunidades sufies. Este apoyo financiero incluye la institucion del servicio, o
khidma, es decir, la de dar descanso y garantizar el sostenimiento de un grupo de sufies dis-
ciplinados que vivan juntos en un alojamiento sufi y que se comprometan a llevar una vida
devota. Servir al “hermano” de uno significa que uno apoya sus actividades rituales, organiza
cenas y entrega limosnas para sus familias. Todo esto se lleva a cabo mientas estos “herma-
nos” estan comprometidos con una vida de viajes renunciantes y de un constante deambular
en busca de realizar el principio noble de tawakkul (absoluta dependencia de Dios). Volveré
en un momento sobre este fenomeno, khidma, y sus dimensiones econdmicas.

Entre el celibato y ganarse la vida

En el curso del siglo IX [III AH], el &mbito isldmico presenci6 debates alrededor de la natu-
raleza controversial de ganarse uno mismo la vida, y los conflictos que esto tenia con el
principio de la absoluta dependencia de Dios (tawakkul). En los territorios orientales del is-
lam, estas discusiones pasaron a estar altamente influenciadas por la tendencia de los ka-
rramiyya de practicar un rigido modo de vida renunciatorio en el que el abandono del trabajo
era una parte integral. M. Malamud sefiala las preguntas mas comunes entre ascetas karrami
y no-karrami de este periodo. Estas preguntas tienen su aparicion en los escritos de los sufies
tempranos: ;Como puede el kasbh reconciliarse con una vida de renunciacion total? jEs la
pobreza voluntaria vista como mejor que ganarse la vida? El renunciante musulmén ;tenia
que reconciliar la base misma de su vida religiosa, es decir, la total dependencia de Dios, con
el bien establecido camino de ganarse la vida y mantener a la familia y a los nifios? {Como
el renunciante habia de entender el corpus completo de versos coranicos y tradiciones profé-
ticas que hablaban en favor del kasb?

El principio de tark al-kasb, es decir, de no trabajar para ganarse la vida, tuvo una gran in-
fluencia sobre el sufismo en general en el periodo que estd bajo discusion. También dejo su
marca sobre aquellos sufies que en efecto se ganaban la vida y mantenian a sus familias. Abii
‘Abd al-Rahman al-Sulami (muerto en 1021 [412 AH]) hablara de un sufi de Nishapur, del
siglo X [TV AH], de nombre Abi ‘Amr al-Zajjaji (muerto en 959 [348 AH]) que urgid a uno
de sus companeros a casarse, dado que la observancia de la tradicion profética del matrimo-
nio abriria para él las puertas de la obligacion del sostenimiento econémico (rizg).?> Una
nocion tal implica que el temor por las responsabilidades econdmicas del matrimonio era una
consideracion seria para los misticos tempranos. Muy dificilmente podia pasarse por la ex-
periencia del matrimonio sin ganarse la vida. La investigacion reciente sobre la naturaleza de
las relaciones maritales en el islam medieval se ha basado en varios tipos de fuentes tempra-
nas para mostrar que la institucion del matrimonio isldmico medieval era, en efecto, “fluida”,

22 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Jawami‘ adab al-Sufiyya ad ‘uyub al-nafs Wa-Mudawatuha (Jerusalén: Jerusa-
lem Academic Press, 1976), pag. 27.



6:

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

con altas tasas de divorcio y con un niimero cada vez mayor de mujeres solteras que se ga-
naban la vida por si mismas, de manera independiente.”* El asunto de las costosas dotes que
se imponian a los hombres fue incluso traido a colacion por Abi Talib al-Makki, autor sufi
del siglo X [IV AH] (muerto en 996 [386 AH]), en un detallado capitulo de su libro de texto
Qiit al-qulib (El cuidado de los corazones) que ¢l dedica al matrimonio y el celibato. A di-
ferencia de las mujeres esclavizadas (ima’) que podian ser desposadas sin dote, desposar
mujeres libres requeria de grandes dotes. Esto, junto con el hecho de que debian soportar las
inflexibles exigencias de los compromisos familiares y del sostenimiento econémico, hace
que Qiit al-quliib presente una realidad en la que los sufies pobres y jovenes preferian man-
tenerse célibes por largos periodos de sus vidas.?* A al-Makki le parecia que el celibato era
completamente aceptable, particularmente a la luz del hecho de que en sus dias se estaba
haciendo mas y mas dificil ganar dinero y mantener una familia sin involucrarse en activida-
des ilicitas.

Otras fuentes sufies tempranas dejan implicito que entre aquellos sufies que se casaban habia
dos tipos de sufies: un grupo cuyos miembros trabajaban seglin lo normal para ganarse asi la
vida, y otro cuyos miembros escogian abandonar el kasb y acogerse a la limosna y la caridad
para sostener a sus familias. Ademas de al-Makki, al-Sarraj critica con severidad este feno-
meno.? Ocasionalmente, este tipo de criticas encontraban oposicion en algunos intentos de
crear apoyo para esta opcion entre los sufies mas tempranos. Ibrahim b. Adham, una de las
pocas personalidades del sufismo temprano que probablemente se mantuvo célibe toda su
vida, aparece en el Tahdhib al-asrar, un libro de texto de Khargiishi (muerto circa 1016 [407
AH]), con la reputacion de hacer énfasis en el alto rango de aquellos que trabajaban para
ganarse la vida, que mantenian a sus familias y daban a sus hijos lo necesario para la crianza.
Supuestamente, Ibrahim exhortaba a sus iguales a trabajar como héroes ( ‘alayka bi- ‘amal al-
abtil) por la manutencion de sus hijos (nafaga ‘alii al- ‘iyil).?® La desconexion entre su vida
y estas afirmaciones hacen que sea altamente improbable que él realmente las haya hecho.
Sin embargo, también Abi al-Hasan Shadhili (muerto en 1258 [656 AH]) exhortaba a sus
seguidores a seguir impulsando sus profesiones y a evitar aceptar limosnas y regalos.?’

La critica que recibié Ruwaym b. Ahmad (muerto en 915 [303 AH]), mistico temprano de la
ciudad de Bagdad, de parte de sus compafieros sufies contemporaneos estaba motivada, muy
probablemente, por su involucramiento en los asuntos estatales y por su acepcion de la posi-
cion de sustituto del gadr de Bagdad. Es bastante improbable que alguna critica contra él
fuera el resultado de sus ensefanzas Unicas acerca del fawakkul y la vida familiar. No obs-
tante, Ruwaym no creia que su participacion en la administracion del estado pudiera dafiar

23 Yossef Rapoport, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society (Nueva York: Cambridge University
Press, 2005), pags. 38-44.

24 Al-Makki, Qut al-qulub, vol. 2, pags. 398 y 399.

25 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pag. 200; al-Makki, Qut al-qulub, vol. 1, pag. 333.

2 ‘Ab)d al-Malik b. Muhammad al-Naysaburi al-Khargushi, Tahdhib al-asrar (Abu zabi: Al-Majma’ al-Thaqafi,
1999), pag. 299.

27 Sabra, “Economies of Sufism”, pags. 29y 30.



61

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

su vida devocional. Para rechazar las criticas contra ¢€l, hizo publica su dedicacion a sus hijos
y a su sostenimiento. En respuesta a aquellos que afirmaban que, por esa razéon, Ruwaym
“habia perdido de vista el mas alla al escoger el camino de este mundo”, Ruwaym dijo: “Mis
hermanos quieren que yo esté completamente comprometido con el principio de tawakkul, y
que evite cuidar de mi hija, y evite criarla”. Méas adelante, después de esta cita, Ruwaym hace
énfasis en su éxito al lograr obtener estados espirituales tan encumbrados que ninguno de sus
contemporaneos sufies era capaz de alcanzar.?®

A la luz de este enfoque ambivalente del sufismo temprano con respecto a ganarse la vida
trabajando, el celibato temporal fue adoptado extensamente, al tiempo que se desarrollé en
paralelo su apoyo teérico en la literatura sufi.?’ Se reportaron més y maés referencias criticas
al matrimonio y a la contradiccion esencial que este imponia a los compromisos devociona-
les.*° En algun punto de sus reglas éticas relativas a los sufies casados y con familias, Abii
Nasr al-Sarraj indica que incluso alli donde las esposas sean ricas, los verdaderos sufies no
pueden vivir a costa de sus esposas: “Laysa min adabihim an yatazawwajii dhawat al-yasari
wa-yadkhulii i rifqi nisa’ihim” (No es una de sus reglas éticas esta de casarse con mujeres
ricas y permitirse a si mismos disfrutar de las riquezas de sus esposas).’! Esta cita no tiene
solamente la intencion de disuadir a los sufies de vivir de sus esposas, sino que también puede
interpretarse como si los tratara de disuadir incluso de casarse con este tipo de mujeres. De
acuerdo con al-Sarraj, un verdadero sufi deberia, preferiblemente, casarse con una mujer po-
bre; sin embargo, en el caso de que una mujer rica desee casarse con ¢€l, el sufi deberia evitar
sus riquezas por completo, y separarse a si mismo de las propiedades y posesiones de esta.
De hecho, esta nocion fortalece el supuesto de que muchas mujeres ricas de este periodo
deseaban alcanzar las bendiciones espirituales (baraka) de renombrados misticos mediante
las ataduras del matrimonio. Algunas mujeres ricas incluso iniciaron las gestiones matrimo-
niales pidiéndole matrimonio explicitamente a varias figuras piadosas. Este fue el caso de
Umm Al1 Fatima de Balj, que, de acuerdo con al-HujwirT, envid un mensajero a Ahmad b.
Khadriiya al-Balkh1 (muerto en 854-855 [240 AH]), mistico de Balj, a pedirle que le conce-
diera el honor de casarse con ella y de permitirle a ella ocuparse financieramente de ¢l y de
sus compafieros. Al rechazar Ahmad su propuesta, Umm Al1 Fatima se molestd, y envi6 de
vuelta al mensajero a decirle que, siendo ¢l un mistico de renombre, su responsabilidad era
guiar a la gente con sinceridad, en lugar de ponerles obstaculos en sus caminos hacia Dios.
Abrumado por este argumento, Ahmad cambi6 de opinién y se casé con ella.*? Es de interés
el sefialamiento de Arezou Azad, que, al examinar a profundidad el caso de Umm °‘Ali, ha

28 Abu al-Hasan ‘Ali b. Muhammad al-Daylami, Strat al-shaykh al-kabir Abi ‘Abd Allah Muhammad ibn Khafif al-
Shirazi (El Cairo: al-Hay’a al-‘Amma li-Shu’uh al-Matabi al-Amiriyya, 1977).

29 Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, pags. 39-44.

30 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pag. 364.

31 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pag. 200.

32 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pags. 119y 120.



65

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

mostrado que la préctica de esta ultima de casarse estratégicamente le permitio obtener ac-
ceso a las mas altas fuentes de aprendizaje.

Antes de al-Hujwir1, al-Sulami presenté a Umm ‘Alf, en su diccionario biografico de mujeres
sufies tempranas (Dhikr al-niswa), como una mujer piadosa y rica, hija de nobleza, que habia
gastado todo su dinero ayudando a los sufies pobres, asi como a su marido Ahmad, a sostener
las exigencias de su vida devocional (kanat miisiratan fa-anfawat malaha kullahu ‘ala al-
fugara’, wa-sa ‘adat Ahmad ‘ald ma huwa ‘alayhi).>*

Pese a lo limitado de su acceso al espacio publico, las mujeres no eran agentes economicos
pasivos en los inicios del islam medieval. Su participacion en la vida economica es impre-
sionante,* y el hecho de que eran agentes del crecimiento econémico y social ha sido reco-
nocido cada vez mds por varios estudios recientes con enfoques sociohistoricos.® La
prosperidad econdmica de buena parte de las mujeres sufies, y el profundo interés que tuvie-
ron en la caridad, llegaron a convertirse en una manera efectiva de llevar a cabo las dimen-
siones moralistas de la pobreza. Esta incluyd cada vez mas a las mujeres piadosas y existio
en paralelo con la mas temprana forma material de pobreza de los hombres renunciantes
sufies. Pese a que muchos hombres sufies prefirieron mantenerse en la pobreza material y
abstenerse de trabajar, habia un grupo de mujeres piadosas que controlaban una riqueza su-
ficiente como para servir de sostén financiero para sus familiares hombres, sea que hablemos
de esposos, hermanos o hijos. Fue mediante esta mentalidad dadivosa, asi como a través de
la efectiva institucion de la caridad, que el ideal de la fagr espiritual llego a su realizacion en
la obra y la practica de las mujeres misticas del islam.

Prosperidad femenina, caridad y autoridad econémica

Sigue en marcha un debate sobre la existencia o ausencia de una piedad distintivamente fe-
menina durante el periodo clasico del sufismo. Académicas como Ruth Roded, Rkia Cornell,
Arezou Azad y Maria Dakake hacen énfasis, cada una a su manera, en la existencia de virtu-
des y caracteristicas de la piedad femenina en el islam: hay un “lenguaje comun de domesti-

33 Arezou Azad , “Female Mystics in Medieval Islam: The Quiet Legacy”, en Journal of the Economic and Social
History of the Orient, n° 56 (2013), pag. 53.

34 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Early Sufi Women: Dhikr An-niswa al-Muta’abbidat as-Sufiyyat (Louisville:
Fons Vitae, 1999), pag. 169.

35 Maya Shatzmiller, “Aspects of Women’s Participations in the Economic Life of Later Medieval Islam: Occupations
and Mentalities”, enAragica, n® 35 (1988), pag. 58.

36 Azad, “Female Mystics”; Manuela Marén & Randi Deguilhem, “Introduction: Visibility, Agency and the Con-
sciousness of Women’s Actions: To What Extent?” y Nadia Maria El-Cheikh, “Women’s History: A Study of al-
Tanukhi”, en Manuela Marén & Randi Deguilhem (eds.), Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres
y Nueva York: 1. B. Tauris, 2002), pags. xv-xxviy 129-148, respectivamente; Ruth Roded, Women in Islam and the
Middle East: A Reader (Londres: I. B. Tauris, 1999).



66

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

cidad”, segin Dakake;*’ o una “teologia comtn de la servidumbre”, en palabras de Cornell.*®
Laury Silvers sefiala que las obligaciones domésticas de las mujeres y las normas sociales
construidas alrededor del género habrian afectado sus perspectivas teoldgicas y sus vidas
rituales. Siguiendo a Silvers, si estamos refiriéndonos a la interseccion de las narrativas so-
ciohistoricas especificamente sobre las mujeres, podemos hablar de una espiritualidad parti-
cular de las mujeres.* Christopher Melchert se ha mostrado en desacuerdo con estas
académicas y, apoyandose sobre el analisis de contenido del diccionario biografico de Ibn al-
Jawzl (muerto en 1201 [597 AH]), el Sifat al-safwa, concluye que las renunciantes sufies
tenian, durante esta era temprana, caracteristicas de santidad similares a las de sus contrapar-
tes masculinas, y que tanto los hombres como las mujeres eran parte de una misma ideologia
piadosa predominante.*’ Aunque el argumento de Melchert sobre una ideologia similar y
predominante entre piadosos y piadosas esta apoyado por algo de evidencia, no hay discusion
sobre el hecho de que, en las historias y las afirmaciones citadas en los tempranos compen-
dios sufies, mas mujeres que hombres sufies se enfrentaban al conflicto entre la propia vida
devocional sufi y los compromisos familiares y sociales, y estaban enfrentadas a este con-
flicto con mas fuerza que los hombres sufies. No hay libros de texto escritos por autoras
tempranas, de manera que no podemos seguir de cerca su retdrica, su lenguaje ni los recove-
cos de su estilo, de forma que podamos compararlos con los de sus contrapartes masculinas.
Las mas tempranas de las obras sufies escritas por una mujer son las de ‘A’isha al-Ba’tiniyya
de Damasco (muerta en 1517 [923 AH]). Su obra Kitab al-muntakhab fi usil al-rutab fi ‘ilm
al-tasawwuf (Selecciones sobre los principios de las estaciones de la ciencia del sufismo),
igual que otros de sus escritos, nos proporcionan una ventana a través de la cual mirar la
identidad femenina de su autora, y de hacerlo por medio de su retdrica y su distinguida voz.
Su uso de un lenguaje emocional-personal e, intensivamente, de metaforas poéticas difiere

en esencia del de sus ancestros masculinos.*!

El rol que jugaron las mujeres piadosas en el proceso de la integracion de las practicas re-
nunciantes con las concepciones misticas de amor divino, anhelo y unidad a partir de finales
del siglo VIII resalta la participacion activa de las mujeres en el espacio publico de la vida
comunitaria sufi. Su rol puede sentirse en la ensefianza y el aprendizaje publicos, en la narra-
cion y la transmision del sistema doctrinal y las tradiciones de hadiths sufies, y al asumir
ciertas responsabilidades financieras de individuos, grupos, o incluso centros o alojamientos
sufies establecidos.

Vale la pena anotar, por ejemplo, que si una anécdota se concentra en la recordacion ritual
del nombre de Dios (dhikr) e involucra una mujer, es bastante comun que el marco general
de la narracion se refiera al rol de esta mujer como madre, hermana o esposa. Hukayma al-

37 Maria Dakake, “Guest of the inmost Heart: Conceptions of the Divine Beloved among Early Sufi Women”, en
Comparative Islamic Studies, vol. 3,n° 1 (2007), pag. 72.

38 Rkia Cornell, Early Sufi Women (Louisville: Fons Vitae, 1999), pag. 54.

3 Silvers, “Early Pious”, pag. 29.

40 Melchert, “Before sufiyyat”.

41 Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, pags. 53-55.



67

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Dimashqiyya fue el maestro de una famosa mistica de Siria, Rabi‘a bint Isma‘il. Al-Sulami,
en su estudio sobre Hukayma, cita una critica que esta recibio de parte del marido de Rabi‘a,
y la decision de este Gltimo de desposar a otra mujer.*? En general, la obra de al-Sulami
exhibe el alto nivel de moralidad de la irreductible piedad femenina, y esboza la imagen
iconica de una mujer que tuvo €xito al encontrar un equilibrio entre una profunda espiritua-
lidad y un compromiso sincero con la maternidad y el matrimonio. A veces, el enfoque que
se pone en las biografias de mujeres piadosas sobre asuntos y relaciones mas familiares tomo
formas menos iconicas. Leemos, por ejemplo, acerca de mujeres que conmemoraron la
muerte de sus hijos. Ibn al-Jawzi describi6 la ocasion en que Mu‘adha al-‘Adawiyya pidi6 a
las mujeres que la visitaban que no la consolaran cuando el hijo de su esposo fuera asesinado,
sino que, en lugar de esto, la felicitaran.*’ Entonces, Manflisa bint Zayd al-Fawaris alab6 la
tenacidad de esta mujer, y declaré que soportar la muerte de un hijo es mejor que soportar el
temor de perderlo.* Por otro lado, al-Sulam cita a Nusiyya bint Salman, esposa de Yaisuf b.
Asbat al-Shaybant (muerto en 815 [199 AH]), que dijo tras parir un nifio: “;Oh, Dios! {No
me ves como alguien digna de Adorarte, de manera que Has buscado absorber mi atencion
con un hijo!”.*> Al-Sulami también menciona a ‘Athama bint Bilal b. Abi al-Darda‘ como

una madre piadosa que le recordaba constantemente a su hijo los momentos para rezar.*6

Aun si no usamos el estatus o los compromisos sociales de una mujer dada como indicador
de un tipo distintivo de piedad femenina, estas referencias hagiograficas muestran que el
comportamiento piadoso de una mujer tenia caracteristicas que lo distinguian en si mismo
tanto en la realidad como en la expresion literaria. El ideal de la pobreza era afirmado con
frecuencia en las biografias de los hombres sufies y renunciantes. El mismo titulo de fagir se
convirti6é en un sindnimo de “sufi” sin importar el estado real o percibido de la riqueza de
este. Es bastante interesante tomar nota del hecho de que este titulo no aparece en ninguna
biografia de mujer alguna, ni en el Dhikr al-niswa de al-Sulam ni en el Sifat al-safwa de Tbn
al-Jawz1.*’ En lo que respecta a al-Sulami, una de sus estrategias a la hora de celebrar el
estatus devocional de muchas mujeres es la de afirmar que estas eran ricas y se habian hecho
renombradas dadoras de limosna.

Antes de la segunda mitad del siglo XIII [VII AH], muchas comunidades sufies operaban
dentro de un marco basado en el ribat; distintos centros sufies, liderados por maestros caris-
maticos con grupos de sufies disciplinados, estaban comprometidos con las practicas colec-
tivas del dhikr y la sama’, es decir, de las sesiones de aprendizaje y de los ayunos y trayectos

42 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pag. 127.

43 Abu al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Ali Ibn al-Jawzi, Sifat al-safwa (El Cairo: Dar al-Hadith, 2000), vol. 2, pag. 240.
44 Tbn al-Jawz, Sifat al-safwa, pag. 499.

45 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pag. 93.

46 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pag. 111.

47 En dos lugares de la obra de Ibn al-Jawzi aparece el titulo de “mujer pobre”; no obstante, este término no se usa
allf como inéicador de piedad sino mds bien como un adjetivo usado para describir a dos mujeres mencionadas en
recuentos biograficos de hombres piadosos. Véase Ibn al-Jawzi, Sifat al-safiva, vol. 1, pag. 569, y vol. 2, pag. 298.



68

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

colectivos.*® Durante el periodo mameluco'' se encuentran también alojamientos de mujeres
que ofrecian lugares de residencia para mujeres divorciadas o que hubieran enviudado; sin
embargo, para los tiempos de la conquista otomana, estos alojamientos desaparecieron.*’
Una funcion significativa que tuvo lugar dentro de los muros de los alojamientos sufies en
general es la funcion del khadim (literalmente, “sirviente”). El término mismo de khidma
(servicio) acarrea consigo varios significados en los escritos sufies tempranos. Comtinmente,
este se refiere a las actividades domésticas y productivas de los discipulos sufies que buscan
beneficiar a sus maestros.’® En algunas ocasiones, este término designa el simple acto de
servirle a la gente,’! o la voluntad sincera de adorar a Dios.>* En el monumental manual de
‘Umar al-Suhrawardi (muerto en 1234 [632 AH]), escrito en el siglo XII [VI AH], khidma
vino a sefalar el deseo de los afiliados laicos de “dar reposo a los sufies disciplinados y
permitirles dedicarse a sus vidas internas con Dios, garantizandoles el sostenimiento”.>® Al-
gunos de estos afiliados laicos eran personas ricas que sentian una fuerte simpatia por el
sufismo sin poder obedecer formal o regularmente todos los rituales y deberes sufies. Por
esta razon, estas personas decidian otorgar donaciones y estipendios a los sufies.>* Las bio-
grafias e historiografias del islam medieval temprano nos otorgan un gran nimero de refe-
rencias a figuras involucradas en el khidma, de manera que proveian el tan necesitado apoyo
financiero esencial para la vida diaria a ciertas comunidades de ribat. ‘Abd al-Karim al-
Sim‘ant (muerto en 1166 [561 AH]), autor del Kitab al-Ansab (El libro de las genealogias)
se refiere a Abii al-Hasan al-Turjumant asi: “[alguien] que sirvi6 a los sufies por sesenta afios
y gast6 todas las propiedades que heredé de su padre en ellos”.>® En su Historia, el prolifico
historiador y bidégrafo Shams al-Din al-Dhahabi (muerto en 1346 [747 AH]) habla de Munir
b. Muhammad (muerto en 1153 [548 AH]) en los siguientes términos: “[alguien que] solia
servirle a los sufies ganandose el dinero que gastaria en ellos” (kana yakhdimuhum wa-
yuhassilu al-amwal wa-yunfiqu ‘alayhim).>®

El término khidma se usa con bastante frecuencia en las biografias de mujeres ricas que gas-
taron sus riquezas en sunies pobres que aparecen en el Dhikr al-niswa, de al-Sulami. Este
significado de khidma como apoyo financiero concedido a sufies disciplinados podria tam-
bién ser aplicado a muchas mujeres piadosas que aparecen en la obra de al-Sulami. Por ejem-
plo, el recuento biografico de la historia de Amina al-Marjiyya abre con esta frase: “Ella se

48 Nathan Hofer, “Sufi Outposts (ribats)”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021),
pags. 177y 178.

49 Sabra, “Economies of Sufism”, pags. 33y 34.

50 Rachida Chih, “The Social Role of Sufis”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021),
pag. 199.

51 Abu Ya‘qub Yusuf b. Yahya al-Tadili Ibn al-Zayyat, al-Tashawwufila Rijal al Tasawwuf wa-Akhbar Abi al-‘Abbas
al-Sabti (Casablanca: Manshurat Kulliyyat al-Adab, 1997), pag. 161.

52 Thn al-Zayyat, al-Tashawwuf, pag. 183.

53 Al-Suhrawardji, “Awarif al-ma‘arif”, pag. 118.

54 Arin Salamah-Qudsi, “The Idea of Tashabbuh in Sufi Communities and Literature of the Late 6t/12th and Early
7th/13t% Century in Baghdad”, en Al-Qantara, n® 32 (2011), pags. 191y 192.

55 ‘Abd al-Karim b. Muhammad al-Sam‘ani, Kitab al-Ansab (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyya, 1998), vol. 1, pag.
479.

56 Shams al-Din Muhammad b. Ahmad Dhahabi, Tarikh al-Islam wa-wafayat al-mashahir wa-I-a‘lam (Beirut: Dar
al-Kitab al-‘Arabi, 1989-2004), vol. 37, pag. 339.



(Y

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

consagro a si misma al servicio de los sufies”, y termina con una interesante afirmacion de
Amina acerca del servicio a los sufies (khidmat al-fugara’) y sobre la iluminacion del corazén
que deriva de ese servicio.’” Al-Sulami también present6 a Fatima al-Khangahiyya como una
mujer piadosa “que se consagrd a si misma al servicio de los sufies”, y cita una afirmacion
suya en que el término khidma se afirma claramente.>® ¢A’isha bint Ahmad al-Tawil de Merv,
esposa del reputado mistico de Nishapur ‘Abd al-Wahid al-Sayyari (muerto en 985 [375
AH]), es presentada en el diccionario de al-Sulam1 como “aquella que gastd mas de cinco mil
dirhams en sufies pobres”.> En el al-Mintakhab min Kitab al-Siyaq li-tarikh Naysabiir, cé-
lebre historiografia de Nishapur, se describe a otra mujer piadosa, llamada Sittik bint Shaykh
al-Islam Abi1 ‘Uthman al-Sabuni (muerta en 1097 [490 AH]), como una sufi pobre (al-fagira)

que “gasto toda su riqueza en los pobres y los sufies”.%

En su introduccién del Dhikr al-niswa de al-Sulami, Rkia Cornell propone entender el caréc-
ter altruista de las mujeres, y su modo distintivo de piedad, con base en la servidumbre que
constituye la esencia del sufismo de las mujeres. Cornell habla de una “ética femenina de
caballerosidad” que iria en paralelo a una tradicion de caballerosidad masculina conocida en
la historia del islam medieval como futuwwa.®' Siguiendo a Cornell, la manera en que la obra
de al-Sulamt llama con frecuencia niswan a estas mujeres futuwwa funciona de manera tal
que se corresponde con el término equivalente de fityan, es decir, los hombres practicantes
de la caballerosidad institucionalizada.®? En realidad, el término niswan es simplemente un
realce de la categoria general de niswa, que, tomada ampliamente, significa “mujer”. Cornell
se apoya en otra obra significativa de al-Sulami, su Kitab al-futuwwa, para concluir que “al
feminizar el término fityan, al-Sulam1 buscaba impartir a las practicantes de la caballerosidad
femenina una identidad comunal propia”, pese a la falta de evidencia de que existiera alguna
asociacion formal de niswan.®> Aunque estoy de acuerdo con la referencia de Cornell al nivel
de realce hallado en el uso que hace al-Sulami del término niswan, no creo que el argumento
a favor de la simetria semantica entre los conceptos masculino y femenino haya sido estable-
cido suficientemente. La forma plural niswan era usada extensamente en la literatura arabe
cléasica para transmitir el realce de ciertas cualidades de la mujer, tanto positivas como nega-
tivas, y el uso que al-Sulami hace de la palabra casa con el uso mas general que se halla en
la literatura arabe. Fadl, cantante esclava abasi, fue descrita como “ash ’ar niswan zamaniha”
(la poeta mas habilidosa de entre sus niswan contemporaneas).®* También son evidentes al-
gunas implicaciones negativas de esta palabra.%® Mas all4 de esto, entre las mujeres de al-

57 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pags. 254 y 255.

58 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pags. 256y 257.

59 Al-Sulami, Dhikrr An-niswa, pags. 257-259; véase también pags. 236 y 237 para la biografia de ‘Abdusa bint al-
Harith, que “sirvié a los sufies pobres de su pueblo por treinta afios”.

60 Abu Ishaq al-Sarifini, al-Muntakhab min Kitab al-Siyaq li-tarikh Naysabir (Damasco: Dar al-Fikr, 1993), pag.
268.

61 Cornell, Early Sufi Women, pags. 63-70.

62 Cornell, Early Sufi Women, pags. 66.

63 Cornell, Early Sufi Women, péags. 67.

64{15);bu ‘1Ubayd ‘Abd Allah al-Bakri al-Andalusi, Simt al-la’ali fi sharh amali al-Qali (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya,
s.f.),vol. 1, pag. 656.

65 Dhahabi, Tarikh al-Islam, vol. 33, pag. 30.



70

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Sulam1 hay muchos casos en que la dadiva de limosnas se afirma pese a la ausencia del
término niswan.® La traduccion que hace Cornell de la expresion “min muta ‘abbidat al-nis-
wan” como “practicante de la caballerosidad femenina”®” no pertenece al contexto especifico
del texto de al-Sulami. Es preferible la traducciéon que ofrece Laury Silvers del término
muta ‘abbidat como “adoradoras vigorosas”.%® Las mujeres del sufismo temprano no practi-
caban una forma distintiva de caballerosidad: no tenian una forma organizada de iniciacién
ni una identidad colectiva autoconsciente. No obstante, si compartian el mismo respeto por
el apoyo econdémico y doméstico de sus correligionarios sufies como medio de comprome-
terse de manera significativa con los ideales sufies y de llevar una vida sufi.®’

La riqueza de las mujeres les permitid ser altruistas y luchar efectivamente contra la bajeza
de sus almas, que buscaban las propiedades y el control. Mediante la dadiva, estas mujeres
ponen en entredicho la dicotomia mundo/no-mundo sugerida por el antropologo belga Jac-
ques Maquet y citada por Cornell para explicar el desarrollo del ascetismo islamico tem-
prano.”® De hecho, la riqueza y las donaciones muestran por antonomasia la participacion
social y econdmica en “este mundo”. En lugar de abstenerse de todos los asuntos del mundo,
y de comprometerse con una reclusion devocional completa, jestas mujeres escogieron ser a
un mismo tiempo mundanas y no-mundanas! Se consagraron a la piedad sufi al mismo
tiempo que conservaron sus propiedades, usandolas como medios para obtener las bendicio-
nes del camino sufi, asi como para hacer una contribucion efectiva y pragmatica a la vida de
los sufies disciplinados. A través de esta impresionante institucion de donaciones y caridad,
las mujeres jugaron un rol fundamental en la configuracion econdémica del sufismo temprano.
El término arfaq al-niswan aparece con bastante frecuencia en los manuales y biografias de
esta época temprana con el significado de regalos, alimentos, dinero y limosnas entregadas
por las mujeres a los sufies. Aunque esta famosa tradicion de aceptar el apoyo de las mujeres
es el tema de muchas advertencias dirigidas por los maestros sufies a sus adherentes, pidién-
doles rechazar ese apoyo, estas advertencias indican también la popularidad de la costumbre.
Las historias acerca de mujeres piadosas cuyas donaciones fueran rechazadas por maestros
sufies famosos son bastante comunes en la literatura sufi temprana. Este tipo de historias
tienen frecuentemente una estructura narrativa similar que termina con una respuesta decisiva
de las donantes, que denuncian la hipocresia que comete el hombre sufi al rechazar su apoyo
al mismo tiempo que alardea de su autosuficiencia y su acto de abstenerse de recibir asisten-
cia alguna. Un ejemplo de esto nos lo da una anécdota acerca de ‘A’isha bint Ahmad al-Tawl
de Merv, esposa de ‘Abd al-Wahid al-SayyarT. ‘A’isha “gasté mas de cinco mil dirhams en
los sufies de su época”. Cuando le contaron que cierto sufi rechazo su regalo, dijo ella:
“Cuando el esclavo busca gloria en su servidumbre, entonces se revela su estupidez”.”! Una

66 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pags. 155y 169.

67 Cornell, Early Sufi Women, pag. 110.

68 Silvers, “Early Pious”, pag. 26.

6 Lloyd Ridgeon, Morals and Mysticism in Persian Sufism: A History of Sufi-futuwwat in Iran (Londres y Nueva
York: Routledge, 2010), pag. 34.

70 Cornell, Rabi’a ]é‘rom Narrative to Myth, pags. 84-86.

71 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pag. 259.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

anécdota similar nos da un relato acerca de la donacion que hizo Fatima de Nishapur al ad-
mirado mistico egipcio Dhii al-Nuin al-MisrT (muerto en 861 [246 AH]), rechazada y enviada
de vuelta.”

Aunque, a primera vista, este tipo de comportamiento tan tajante puede verse como mis6gino
—concepto cuyo uso con respecto a los antiguos modelos isldmicos es problematico’*— de
parte de los hombres sufies, hay que ver este comportamiento como parte de un abordaje
econdmico sufi mas amplio, sin especificidad de género, que ve “la satisfaccion por medio
de una determinada fuente de subsistencia” (istinama ild ma ‘liim) como una posible enfer-
medad (itfa) para el mistico. Trabajar para ganarse la vida, pedir limosnas y aceptar caridad
son acciones vistas como expresiones de la voluntad del sufi de garantizar permanentemente
sus medios de vida, lo cual puede poner en entredicho la sinceridad de su propia dependencia
de Dios (tawakkul).”

Descontando su estatus econémico, con el que podian aumentar el poder y autoridad de que
gozaban sobre sus hijos, las madres habidas en ambientes sufies disfrutaban de una gran
influencia y podian, ocasionalmente, navegar las decisiones religiosas y econémicas de su
descendencia, incluso en asuntos como hacer la peregrinacion o decidirse por la errancia. Las
madres de ciertos sufies tuvieron que lidiar con la decision de sus hijos de llevar una vida de
renunciacion extrema caracterizada por una pobreza muy real y por duras condiciones fisicas.
Incluso cuando estas madres eran piadosas ellas mismas, se les hacia muy dificil ver a su
descendencia sufrir la austeridad y las brutales exigencias del camino sufi. Se dice de Abii
al-‘Abbas Ahmad b. Muhammad b. Masriiq, aquél mistico temprano de Bagdad (muerto en
911-912 [299 AH]), que decia que su madre lloraba los sdbados por la noche al ver el can-
sancio de su hijo debido a sus extenuantes ejercicios devocionales.”> Al-Khatib al-Baghdadi
relata otra anécdota sobre Ibn Masriiq y su madre:

Se oy6 a Abt al-‘Abbas b. Masriiq decir: “Tuve la intencion de embarcarme en un viaje, asi
que me despedi de mi madre y dejé mi hogar. Un dia, me hallé a mi mismo deteniéndome en
mi sitio y, de manera inexplicable, no pude dar un paso mas. Inmediatamente, volvi a casa.
Cuando la sirvienta abri6 la puerta, me di cuenta de que mi madre estaba parada en el estrecho
pasillo, vistiendo ropas negras. Me asusté al verla en esta situacion y le pregunté: “;Oh, ma-
dre! ;qué ocurri6?”. Respondio ella: “;Oh, hijo! jCuando partiste, decidi permanecer parada
en el pasadizo estrecho para ayunar y evitar entrar de nuevo en la casa hasta que tu volvie-
ras!”. Supe entonces que la razon por la cual no pude continuar con mi viaje era el beneficio
deella.”

72 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pag. 143.

73 Azad, “Female Mystics”, pags. 61y 62.

74 Abu al-Qasim ‘Abd al-Karim al-Qushayri, al-Risala al-Qushayriyya (El Cairo: al-Babi al-Halabi, 1940), pég. 202;
acerca de los debates entre los primeros sufies sobre la aceptacion de las donaciones en general, véase Khan, “Dona-
tions to Sufis”, pags. 81 y 82.

75 ‘Abd Allah Ansari Haravi, Tabaqat al-sufiyya (Teheran: sin editor, s.f.), pag. 72.

76 Ahmad b. ‘Ali al-Khatib al-Baghdadi, Ta‘rikh Baghdad (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 2001), vol. 6, pag. 279.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Esta anécdota es un ejemplo entre muchos otros que demuestran la veneracion de las madres,
incluso cuando esta se lleva a cabo a costa de la carrera devocional propia. Cumplir con el
deber hacia las madres no era solo una afirmacion de acatamiento de la ley religiosa islamica
y de la sunna, sino que era también un elemento del amplio sistema de la autodisciplina del
mistico (mujahada). Uno de los recuentos biograficos del Hilyat al-awliya de Abu Nu‘aym
al-Isfahani (muerto en 1038 [430 AH]) esta dedicado al hombre pio de nombre Abii ‘Abd
Allah Kahmas b. al-Hasan, conocido por su sentido del deber unico con respecto a su madre.
Al venir un grupo de entre sus compaiiias a visitarlo en casa, su madre, que no gustaba de
ellos, le pidio6 a su hijo que no siguiera andando con estos. Como resultado, a su vez, este les
pidi6 a sus compafieros no venir méas.’” De acuerdo con Abii Nu‘aym e Ibn al-Jawzi, Kahmas
no se fue de peregrinaje mientras su madre siguiera viva, sino que solo fue a La Meca una
vez murid ella, y vivio alli el resto de su vida.”® Muchos jeques le ordenaban a sus discipulos
no irse de peregrinaje ni viajar por ningin otro propdsito mientras aun tuvieran que cuidar a
sus padres. Por ejemplo, Abtu ‘Uthman al-HirT (muerto en 910 [298 AH]) critic6 a Muham-
mad b. ‘Abd Allah al-Farghani por no pedirle permiso para viajar a su madre, y por asumir
que ella no deseaba que ¢l viajara. Como resultado, Farghani decidioé no viajar mientras su
madre siguiera viva. Al morir ella, Farghani viajo a Nishapur a visitar a Abli ‘Uthman y se
convirti6 en discipulo cercano suyo.” El término haqq al-walida (literalmente, el derecho de
la madre) aparece frecuentemente en los primeros escritos sufies, con un uso que indica los
constrenimientos familiares a los que tienen que prestar atencion los sufies al avanzar por el
camino sufi y aproximarse a la necesidad crucial de viajar.® Este es el caso de ‘Abd al-Qadir
al-J1lant (muerto en 1166 [561 AH]), bien conocido maestro sufi del siglo XIII [VI AH], de
quien se dice que rogo6 a su madre, Umm al-Khayr, que lo dejara ir a Baghdad. Su madre le
permitio ir, pese a insistir en que no volveria a verlo nuevamente hasta el Dia del Juicio.®!

Las implicaciones de los derechos de una madre no parecen haberse limitado a las necesida-
des espirituales de los sufies, sino que tenian que ver también con la autoridad e influencia
econdmicas de las madres. Uno de los casos mas interesantes a este respecto es el de Abi
‘Abd al-Rahman al-Sulami, ese prolifico autor sufi del Nishapur del siglo X [IV AH]. Los
bidgrafos de al-Sulami reportan que sus padres eran sufies y que al-Sulami recibid su primer

;7 Abu Iglu(‘)aym al-Isfahani, Hilyat al-Awliya’ wa-Tabaqat al-Asfiya’ (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya, 1997), vol.
, pag. 230.

78 Al-Isfahani, Hilyat al-Awliya’, pag. 229; para més anécdotas acerca de la dedicacion de los pietistas a sus madres,
véase, por ejemplo, Abu al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Ali Ibn al-Jawzi, Akhbar al-nisa‘ (incorrectly attributed to Ibn
Qa[l/;l/im al-Jawziyya) (El Cairo: Dar al-Manar, 1998), pags. 55 y 56; Yahya b. Sharaf-al-Din al-Nawawi, Riyad al-
Salihin min Kalam Sayyid al-Mursalin (E] Cairo: Maktabst Masr, 1995), pag. 102; y Muhammad b. ‘Tsa al-Tirmidhi,
al-Jami‘ al-kabir (Beirut: Dal al-Gharb al-Islami, 1998), vol. 3, pags. 465 y 466.

79 Al-Khargushi, Tahdhib al-asrar, pag. 328; véase la anécdota sobre Uways al-Qarani (muerto en 657 [37 AH]), un
contemporaneo yemeni del Profeta que era considerado por al-Hujwiri como un mistico cuyo sincero deseo de honrar
sus deberesi g%cia su madre le impidid encontrarse alguna vez con el Profeta: al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub,
pags. 99y 100.

80 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pag. 111; ‘Abd al-Rahman Jami, Nafahat al-uns (Teheran: Intisharat Ki-
tabdurushi Mahmudi, 1918), pags. 191 y 322; Abu ‘Abd Allah Muhammad b. *Abd al-Karim al-Tamimi al-Fasi, al-
Mustafad fi Manuqib al-‘ubbad bi-Madinar Fas wa-ma Yaliha min al-Bilad (Tatwan: Kulliyat al-Adab wa-1-"Ulum
al-Insaniyya, 2002), vol. 2, pags. 106y 129.

81 Jami, Nafahat al-uns, pag. 507.



=1

(S0

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

entrenamiento sufi de ellos, hasta que su padre muri6 y su abuelo materno, Isma‘il b. Nujayd
al-Sulam1 (muerto en 976 [465 AH]) se hizo responsable de llevarlo por el camino sufi. La
nisba de al-Sulam1 (nisha es un término cuyo significado se refiere a la adscripcion de un
individuo a un grupo, un lugar, un concepto o una profesion) fue también tomada de la tribu
arabe de Sulaym por via de su abuelo materno. Al-Sulami menciona esta nisba en su Taba-
gat.3? También se ha reportado que el abuelo de al-Sulami le dejo a este una gran herencia
que le permitid viajar mucho, componer libros e incluso construir un pequeio duwayra (alo-
jamiento sufi) para los sufies de Nishapur.

Siguiendo una anécdota transmitida por el famoso historiador y bidgrafo Shams al-Din al-
Dhahabi con referencia a la autoridad' de Muhammad b. “ Alf al-Khashshab, discipulo intimo
de al-Sulami,® se dice que al-Sulami dijo que, al morir su abuelo materno, este dejo en he-
rencia amplias areas de tierra, y que este no tenia sino una heredera, su hija, la madre de al-
Sulami. El siguiente es el pasaje de al-Sulami citado por Dhahabi en su obra, a través de
Khashshab:

Un hombre imperioso quedo a cargo de este legado. Gracias a la proteccion de Dios, este
hombre no pudo hacerse con nada de lo que pertenecia a ese legado, y me lo entregd todo a
mi. Cuando Abii al-Qasim al-Nasrabadhi [muerto en 977-978 (367 AH)] empez6 los prepa-
rativos para su viaje de peregrinacion, pedi a mi madre permiso para llevar a cabo la peregri-
nacion [también]. Vendi un sahm [es decir, jun espacio especifico de tierra!], y después tuve
la intencion de irme [a la Meca] en el afio 366. Mi madre me dijo: “Si deseas ir al santo lugar
de Dios, entonces deberias protegerte a ti mismo por completo de hacer que tus dos angeles
guardianes (hafizak) escriban [en el libro de las acciones de los hombres, de acuerdo con la

fe musulmana] cosa alguna que pueda avergonzarte después”.®

Aunque pedirle permiso a la madre de uno antes de llevar a cabo el /ajj es una norma muy
bien documentada en el islam medieval, tal cual muestran los ejemplos de mas arriba, es muy
posible que el permiso que pide aqui al-Sulamt en el pasaje citado esté mas relacionado con
la necesidad de vender la tierra heredada para conseguir el dinero necesario para su largo
viaje. Debe notarse también que, al morir Ibn Nujayd, al-Sulami tenia entre treinta y dos y
cuarenta afos,® lo cual hace bastante posible que su madre mantuviera el mando sobre las
propiedades de su padre, y que su hijo necesitara siempre su permiso antes de hacer uso de
estas propiedades.

Ocasionalmente, este poder econémico de las madres sufies era abrumador. En sus a/-Mus-
tafad, Muhammad b. ‘Abd al-Karim al-Tamimi de Fez (muerto en 1206 o 1207 [603 o 604
AH]) hace una revision de la piedad sufi marroqui en el periodo entre los siglos X [IV AH]

82 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Tabaqat al-sufiyya (Leiden: Brill, 1960), pag. 476; S. Sh. Kh. Hussaini, “Abu
‘Abd-Al-Rahman Solami”, en Encyclopaedia Iranica 1/3 (2011), pags. 249-250.

83 Muerto en el afio 456 seglin Dhahabi; véase Shams al-Din Muhammad b. Ahmad Dhahabi, Siyar a‘lam al-nubala
(Beirut: Dar al-Risala, 1982-1988), vol. 18, pags. 150-152.

84 Dhahabi, Siyar alam al-nubala, vol. 17, pag. 249.

85 Ibln I}Tu?%/(c)l murid en 365 0 366. Al-Sulami nacié en el afio 325, o, si se siguen otros recuentos citados por Dhahabi,
en el aflo 330.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

y XII [VI AH]. Uno de los sufies de Fez mencionado por al-Tamimi fue Ibn al-‘Abbas ibn
Rashid, cuya madre se rehus6 a permitirle irse de peregrinacion durante los primeros afios de
su juventud. Se reporta alli que su madre escucho en suefios una voz diciéndole que le per-
mitiera a su hijo dejar Fez para ir a la Meca. Entonces, la madre le pidi6 dejar todas sus
propiedades y su dinero como condicidn para concederle el permiso. El joven dejé a su madre
todo lo que habia recibido en herencia, trabajé varios dias en un servicio doméstico, y, con
el dinero que se gand, logré dejar la ciudad. 3¢

Muchas hermanas tenian un poder econdémico enorme, cosa que permitié a sus hermanos
persistir en sus vidas devocionales. En las hagiografias sufies tempranas, leemos acerca de
hermanas que actuaron como apoyo so6lido para sus renombrados hermanos sufies, al tiempo
que seguian sus propias carreras espirituales.’’ Vale la pena anotar que en las sociedades
matriarcales antiguas eran los hermanos, y no los padres o los esposos, los protectores y
proveedores naturales de sus hermanas y de las familias y descendencias de estas. Esta ca-
racteristica basica de las sociedades primitivas ha sobrevivido en distintas formas tanto en
las sociedades antiguas como en las civilizaciones modernas, incluso pese al hecho de que el
patriarcado ha reemplazado al matriarcado.®® Hermanas y madres, en lugar de esposas e hijas,
han sido vistas por los estudios antropolégicos sobre distintas culturas, incluido el islam,
como mujeres que tendrian un estatus social alto y que, por tanto, podrian jugar roles notorios
e influyentes.®” Podemos basar un ejemplo de la fuerte influencia que las hermanas tenian en
sus familias a inicios de la historia musulmana en la biografia que Ibn ‘Asakir escribi6 sobre
la hermana de ‘Abd Allah b. ‘Amir b. Kurayz. Alli se menciona que la hermana habria mal-
decido a su hermano ante el khalifa omeya Mu‘awiya. Al final de la historia, al querer
Mu‘awiya montar su caballo, ‘Abd Allah le previno contra aquella mujer que podia detener
al khalifa y abrumarlo con un argumento.”®

Uno de los personajes mas francos del islam sufi de este periodo es el de Bishr ibn al-Harith,
retratado tanto en fuentes sufies como no sufies como un mistico recluido que, debido a su
estilo de vida extremadamente austero, resolvid mantenerse célibe toda su vida; también se
dice que vivio por temporadas cerca de la casa de su hermana, y que ella y los hijos de ella
ayudaban a mantenerlo.”’ Como mencioné antes, Bishr tenia tres hermanas piadosas que tra-
bajaban hilando en la rueca, en el techo de su casa. Bishr incluso trabajo con ellas por un
tiempo, hasta que uno de sus contemporaneos, Ishaq al-Maghazili, le envid una carta en que

86 Al-Tamimi al-Fasi, al-Mustafad fi Manuqib, vol. 2, pags. 118-120.

87 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pags. 123, 193,195y 217.

88 Robert Briffault, The Mothers: A Study on the Origins of Sentiments and Institutions (Nueva York: Macmillan,

1927), vol. 1, pag. 498; Margaret Smith, Muslim Women Mystics: The Life and Work of Rabi’a and Other Women

Mystics in Islam (Oxford: OneWorld, 2001), pags. 141 y 142; y W. Robertson Smith, Kinship and Marriage in

Early Arabia (Oosterhout: Anthropological Publications, 1966), pags. 194 y 195.

fg;gg(s)a)m Sereldi “Mothers and Icons”, en Nashim: Journal of Jewish Women’s Studies and Gender Issues, n° 3
,pag. 11.

9 ‘Ali b.Ie)ll—gHasan Ibn ‘Asakir, Ta rikh Madinat Dimashq (Beirut: Dar al-Fikr, 1995-1998), vol. 70, pags. 277 y 278.

91 Al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, vol. 7, pag. 556. Sobre el estilo de piedad de Bishr, véase Michael

Cooperson, “Ibn Hanbal and Bishr al-Hafi: A Case Study in Biographical Traditions”, en Studia Islamica, n® 86

(1997), pags. 71-101.



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

lo criticaba por buscar los placeres mundanos en lugar de llevar una vida devocional sin-
cera.”? En las fuentes, existen varias historias acerca de hermanas que compartian la vida
devocional de sus hermanos al tiempo que los dos se apoyaban financieramente. La hermana
de SarT al-Saqgati, renombrado mistico temprano (muerto en 867 [253 AH]) también trabajé
la rueca y apoy6 a su hermano sufi cuando este abandon¢ el oficio.”®> Maymiina, la hermana
de Ibrahim al-Khawwas (muerto en 903-904 [291 AH]), comparti6 tanto su casa como su
vida devocional con é1.°* JamT (muerto en 1492 [898 AH]) reporta que Khawaja Muhammad
b. Abi Ahmad al-Chishtt (muerto aproximadamente en 1020 [411 AH]) retrasé el matrimonio
hasta la edad de los sesenta y cinco afos, y tuvo una hermana que le servia y que trabajaba
duro en la rueca para mantenerlo. Esta hermana se mantuvo bajo celibato hasta la edad de los
cuarenta afios.”

De hecho, después de que un matrimonio terminara con la viudez o el divorcio (y habia
abundantes divorcios en la sociedad islamica medieval), muchas mujeres escogian seguir
solteras por un largo periodo de tiempo, incluso hasta la muerte.”® Pese a que la inmensa
mayoria de estas mujeres trabajadoras laboraban en casa en la industria textil, otras profesio-
nes especificas del género femenino eran las profesiones de las parteras, las peluqueras y las
lavadoras de muertos.”” Algunas de estas mujeres, ahora solteras, buscaban mejorar sus rela-
ciones socioecondmicas con sus hermanos para con ello dar cumplimiento a sus propias in-
clinaciones favorables a la piedad sufi.

Conclusiones

Pese a que las mujeres han sido siempre parte integral de la tradicion ascético-mistica del
islam, su involucramiento en la economia de la vida sufi asumio diferentes formas. Ademas
de la famosa figura de la mujer asceta cuya pobreza y dificil austeridad es afirmada por au-
tores y biografias mas tardios, hubo muchas mujeres piadosas que pudieron ser incluidas en
circulos sufies, a veces parcialmente como patronas que buscaban la baraka, y a veces por
completo, como sufies ellas mismas, mediante la institucion de las donaciones y la caridad.
Para estas mujeres, la pobreza, aunque era una condicién principal de la piedad sufi, parece
no haber sido algo en si mismo a conseguir mediante esfuerzo, ni un ideal reforzado que
constrifia al mistico a no practicar un altruismo activo.

92 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pag. 195.

93 Al-Khargushi, Tahdhib al-asrar, pag. 367.

94 Al-Khatib al-Baghdadi, Ta rikh Bag%dad, vol. 16, pags. 626y 627.

95 Jami, Nafahat al-uns, pag. 325.

9 Rapoport, Marriage, Money and Divorce, pags. 31-50.

97 Rapoport, Marriage, Money and Divorce, pag. 34; S. D. Goitien, A Mediterranean Society (Berkeley: University
of California Press, 1999), vol. 1, pag. 128; Shatzmiller, “Aspects of Women’s Participation”.



6

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Aunque muchos hombres sufies preferian mantenerse en pobreza material absteniéndose de
trabajar para ganarse la vida, habia un grupo de mujeres piadosas suficientemente ricas como
para servirle a sus parientes masculinos de fuerte apoyo financiero. Muy frecuentemente, este
apoyo era llamado khidma. Con esto quiero decir que las mujeres sufies de que trata este
articulo tenian una comprensiéon muy profunda de aquella genuina expresion sufi que des-
cribe al verdadero sufi como aquél que, pese a ser capaz de poseerlo todo en este mundo, no
puede ser poseido por nada.

El poder econémico de las mujeres sufies se manifestaba mayormente en el domino de las
relaciones familiares y la parentela. Algunas hermanas de figuras sufies de renombre eran
mujeres trabajadoras que lograron conseguir los medios para proporcionar un fuerte apoyo a
sus hermanos, mientras que las madres disfrutaron, en el islam medieval, de una gran vene-
racion que no dependia de ninguna capacidad econdmica. En contextos sufies, las madres
tenian una influencia impresionante sobre sus hijos sufies, y podian incluso afectar el pro-
greso espiritual de estos, asi como la cronologia de sus decisiones de vida.

Referencias

Fuentes primarias:

Abi ‘Ubayd ‘Abd Allah AL-BAKRI AL-ANDALUSI, Sim¢ al-la’alt fi sharh amalr al-Qali (Bei-
rut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, s. f.).

Abi al-Hasan ‘Ali b. Muhammad AL-DAYLAMI, Strat al-shaykh al-kabir Abt ‘Abd Allah
Muhammad ibn Khafif al-Shirazi (El Cairo: al-Hay’a al-‘Amma li-Shu’tin al-Matabi’ al-
Amiriyya, 1977).

Abt Hamid Muhammad AL-GHAZALI, lhya’ uliim al-din (El Cairo: Dar al-Manatr, s.f.).

Abi al-Hasan ‘Ali b. ‘Uthman AL-HUJWIRI AL-JULLABI, Kashf al-mahjiib (Leningrado:
Matba’at-i Dar al-‘Ultim-i Ittihad-i Jamahir-i Shiiravi-yi Stsyalisti, 1926).

Abu al-Hasan ‘Al b. ‘Uthman AL-HUJWIRI AL-JULLABI, The Kashf al-Mahjub: The Oldest
Persian Treatise on Sufism (Londres: Luzac and Company LTD, 1976).

Abil Nu‘aym AL-ISFAHANI, Hilyat al-Awliya’ wa-Tabagat al-Asfiya’ (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyya, 1997).

‘Abd al-Malik b. Muhammad al-Naysabiirt AL-KHARGUSHI, Tahdhib al-asrar (Abii zabi: Al-
Majma’ al-Thaqafi, 1999).

Ahmad b. ‘All AL-KHATIB AL-BAGHDADI, Ta ‘rikh Baghdad (Beirut: Dar al-Gharb al-Islamf,
2001).



Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Abi Talib AL-MAKKI, Qiit al-quliib fi Mu ‘amalat al-Mahbiitb Wa-Wasf Tariq al-Murid ila
Magam al-Tawhid (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2005).

Yahya b. Sharaf-al-Din AL-NAWAWI, Riyad al-Salihin min Kalam Sayyid al-Mursalin (El
Cairo: Maktabst Masr, 1995).

Abii al-Qasim ‘Abd al-Karim AL-QUSHAYRI, al-Risala al-Qushayriyya (El Cairo: al-Babi al-
Halabi, 1940).

‘Abd al-Karim b. Muhammad AL-SAM‘ANI, Kitab al-Ansab (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImi-
yya, 1998).

Abii Ishaq AL-SARIFINI, al-Muntakhab min Kitab al-Siyaq li-taritkh Naysabiur (Damasco: Dar
al-Fikr, 1993).

Abii Nasr AL-SARRAJ AL-TUSI, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf (Leiden: Brill, 1914).

Abi Hafs ‘Umar AL-SUHRAWARDI, “‘Awarif al-ma‘arif”, en Abii Hamid al-Ghazali, Thya’
ulitm al-din (El Cairo: al-Babi al-Halabi, 1967).

‘Abd al-Qahir b. ‘Abd Allah Aba al-Najib AL-SUHRAWARDI, Adab al-muridin (Jerusalén:
Instituto de Estudios Asiaticos y Africanos de la Universidad Hebrea de Jerusalén, 1977).

Abt ‘Abd al-Rahman AL-SULAMI, Tabagat al-sufiyya (Leiden: Brill, 1960).

Abi ‘Abd al-Rahman AL-SULAMI, Jawami‘ adab al-Sifiyya ad ‘uyib al-nafs Wa-Mu-
dawatuha (Jerusalén: Jerusalem Academic Press, 1976).

Abtu ‘Abd al-Rahman AL-SULAMI, Early Sufi Women.: Dhikr An-niswa al-Muta’abbidat as-
Siufiyyat (Louisville: Fons Vitae, 1999).

Abii ‘Abd Allah Muhammad b. ‘Abd al-Karim AL-TAMIMI AL-FASI, al-Mustafad fi Maniiqib
al- ‘ubbad bi-Madinat Fas wa-ma Yaliha min al-Bilad (Tatwan: Kulliyyat al-Adab wa-I-
‘Ulim al-Insaniyya, 2002).

Muhammad b. ‘Isa AL-TIRMIDHI, al-Jami  al-kabir (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998).

ANONIMO, Adab al-mulitk (Beirut: Beiruter Texte und Studien Herausgegeben vom Orient-
Institut der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft in Kommission bei Franz Steiner Ver-
lag Stuttgart, 1991).

‘Abd Allah ANSART HARAVI, Tabagat al-sifiyya (Teheran: sin editor, s. f.).

Shams al-Din Muhammad b. Ahmad DHAHABI, Siyar a‘lam al-nubala‘ (Beirut: Dar al-
Risala, 1982-1988).

Shams al-Din Muhammad b. Ahmad DHAHABI, Tarikh al-Islam wa-wafayat al-mashahir wa-
l-a ‘lam (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1989-2004).



8

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Abi al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Al1 IBN AL-JAWZI, Akhbar al-nisa“ (incorrectly attributed
to Ibn Qayyim al-Jawziyya) (El Cairo: Dar al-Manar, 1998).

Abt al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Ali IBN AL-JAWZI, Sifat al-safwa (El Cairo: Dar al-Hadith,
2000).

Abi Ya‘qub Yusufb. Yahya al-Tadili IBN AL-ZAYYAT, al-Tashawwuf ila Rijal al-Tasawwuf
wa-Akhbar Abi al- ‘Abbds al-Sabti (Casablanca: Manshiirat Kulliyyat al-Adab, 1997).

‘Al b. al-Hasan IBN ‘ASAKIR, Ta rikh Madinat Dimashq (Beirut: Dar al-Fikr, 1995-1998).

‘Abd al-Rahman JAMI, Nafahat al-uns (Teheran: Intisharat Kitabdurtishi Mahmudi, 1918).

Bibliografia:

Arezou AZAD, “Female Mystics in Medieval Islam: The Quiet Legacy”, en Journal of the
Economic and Social History of the Orient, n° 56 (2013), pags. 53-88.

Robert BRIFFAULT, The Mothers: A Study on the Origins of Sentiments and Institutions
(Nueva York: Macmillan, 1927).

Rachida CHIH, “The Social Role of Stfis”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden
y Boston: Brill, 2021), pags. 187-217.

Micheal COOPERSON, “Ibn Hanbal and Bishr al-Hafi: A Case Study in Biographical Tradi-
tions”, en Studia Islamica, n° 86 (1997), pags. 71-101.

Rkia CORNELL, Early Sufi Women (Louisville: Fons Vitae, 1999).

Rkia CORNELL, Rabi’a from Narrative to Myth: The Many Faces of Islam’s Most Famous
Women Saint Rabi’a al- ‘Adawiyya (Londres: OneWorld, 2019).

John CURRY & Erik Ohlander, Sufism and Society: Arrangements of the Mystical in the Mus-
lim World (Abingdon, Oxon y Nueva York: Routledge, 2012).

Maria DAKAKE, “Guest of the inmost Heart: Conceptions of the Divine Beloved among Early
Sufi Women”, en Comparative Islamic Studies, vol. 3, n° 1 (2007), pags. 72-97.

Simon DIGBY, “The Sufi Shaikh as a Source of Authority in Mediaeval India”, en Marc
Gaborieau (ed.), Islam et Société en Asie du Sud (Paris: Editions de I’Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales, 1986), pags. 57-77.

Nadia Maria EL-CHEIKH, “Women’s History: A Study of al-Taniikh1”, en Manuela Marén &
Randi Deguilhem (eds.), Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres y Nueva
York: 1. B. Tauris, 2002), pags. 129-148.

S. D. GOITIEN, 4 Mediterranean Society (Berkeley: University of California Press, 1999).



)

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Nathan HOFER, The Popularisation of Sufism in Ayyubid and Mamluk Egypt (Edinburgh:
Edinburgh University Press, 2015).

Nathan HOFER, “StifT Outposts (ribats)”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden
y Boston: Brill, 2021), pags. 174-183.

S. Sh. Kh. HUSSAINI, “Abii ‘Abd-Al-Rahman Solam1”, en Encyclopaedia Iranica 1/3 (2011),
pags. 249-250.

Ahmet KARAMUSTAFA, Sufism: The Formative Period (Berkeley y Los Angeles: University
of California Press, 2007).

Hussain Ahmad KHAN, “Donations to Suifts and Saft Institutions”, en Alexandre Papas (ed.),
Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), pags. 81-88.

Alexander KNYSH, Sufism: A New History of Islamic Mysticism (Princeton y Oxford: Prince-
ton University Press, 2017).

Manuela MAREN & Randi Deguilhem, “Introduction: Visibility, Agency and the Conscious-
ness of Women’s Actions: To What Extent?””, en Manuela Marén & Randi Deguilhem (eds.),
Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres y Nueva York: I. B. Tauris, 2002),
pAags. XV-XXvi.

Louis MASSIGNON, Essai sur les Origines du Lexique Technique de la Mystique Musulmane
(Paris: J. Vrin, 1954).

Christopher MELCHERT, “Before siifiyyat: Female Muslim Renunciants in the 8™ and 9" Cen-
turies CE”, en Journal of Sufi Studies, n° 5 (2016), pags. 115-139.

Afsaneh NAIMABADI, Women with Moustaches and Men without Beards: Gender and Sexual
Anxieties of Iranian Modernity (Berkeley: University of California Press, 2005).

Khaliq Ahmad NizAaMI, Some Aspects of Religion and Politics in India during the Thirteenth
Century (Bombay: P. S. Jayasinghe, Asia Publishing House, 1961).

Yossef RAPOPORT, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society (Nueva Y ork:
Cambridge University Press, 2005).

Benedikt REINERT, Die Lehre vom Tawakkul in der Klassischen Sufik (Berlin: W. de Gruyter,
1968).

Lloyd RIDGEON, Morals and Mysticism in Persian Sufism: A History of Sufi-futuwwat in Iran
(Londres y Nueva York: Routledge, 2010).

Ruth RODED, Women in Islam and the Middle East: A Reader (Londres: 1. B. Tauris, 1999).

Adam SABRA, Poverty and Charity in Medieval Islam (Cambridge: Cambridge University
Press, 2000).



80

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Adam SABRA, “Economies of Sufism”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y
Boston: Brill, 2021), pags. 27-57.

Arin SALAMAH-QUDSI, “The Idea of Tashabbuh in Sufi Communities and Literature of the
Late 6™/12™ and Early 7"/13™ Century in Baghdad”, en 4/-Qantara, n® 32 (2011), pags. 175-
197.

Arin SALAMAH-QUDSI, Sufism and Early Islamic Piety: Personal and Communal Dynamics
(Cambridge y Nueva York: Cambridge University Press, 2019).

Susan SERED, “Mothers and Icons”, en Nashim. Journal of Jewish Women’s Studies and
Gender Issues, n° 3 (2000), pags. 5-14.

Maya SHATZMILLER, “Aspects of Women’s Participation in the Economic Life of Later Me-
dieval Islam: Occupations and Mentalities”, en Arabica, n° 35 (1988), pags. 36-58.

Laury SILVERS, “Early Pious, Mystic Sufi Women”, en Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge
Companion to Sufism (Nueva York: Cambridge University Press, 2015).

Margaret SMITH, Muslim Women Mystics: The Life and Work of Rabi’a and Other Women
Mpystics in Islam (Oxford: OneWorld, 2001).

W. Robertson SMITH, Kinship and Marriage in Early Arabia (Oosterhout: Anthropological
Publications, 1966).

David THROSBY, Economics and Culture (Cambridge: Cambridge University Press, 2001).



Sl

Asidtica: Miscelanea de orientes. vol. L n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 57 81.

Notas del traductor

' Tasawwuf es uno de los términos arabes con los cuales se designa al sufismo.

ii “Periodo mameluco de Egipto” se refiere aqui al periodo de tiempo (1250-1517) en que
Egipto y el Levante, con base en El Cairo, estuvieron gobernadas de manera unificada por
lideres de la casta de esclavos militares conocida con este nombre, llegados al poder tras el
matrimonio de Shajar al-Durr, la viuda del ultimo de los sultanes ayubies (y, por esa razon,
sultana), con [zz al-Din Aybak, fundador de la primera dinastia mameluca, la dinastia bahri.
El periodo se caracteriz6 por 1) el fin de la presencia de los cruzados en Palestina, finiquita-
dos por los mamelucos después de sus derrotas ante las campafias de Saladino, 2) por la
guerra casi perpetua entre los mamelucos y los mongoles del Ilkhanato de Iran, 3) por el
intensivo comercio que suscitd en el Mediterraneo oriental, y 4) por un florecimiento tal en
El Cairo y Damasco que esta ha sido llamada la era de oro del Egipto musulman. Finalmente,
los mamelucos perderian el poder de Egipto tras su derrota ante los otomanos en la guerra
otomano-mameluca de 1516-1517, dando paso al ascenso del Imperio Otomano, un hecho
fundamental de la temprana edad moderna.

il En la tradicién islamica, las historias acerca de las personas ejemplares que no hayan sido
dejadas por escrito por esta persona o en vida de esta, sobre todo si estas historias encierran
en si mismas alguna ensefianza, deben relatarse mediante recurso o referencia a la autoridad
de alguien cercano. En todos los casos, se trata de una imitacion del principal género de
escritura isldmica después de la reflexion acerca del Coran: el hadith. El hadith presenta algo
que dijo Mahoma que no haya sido incluido en el Coran, o alguna de sus obras o acciones,
tal cual aquellas y estas hayan sido relatadas al autor del hadith por uno de sus acompaiantes,
o por algin conocido de uno de sus acompafiantes, o por el conocido de un conocido de uno
de sus acompanantes (la cadena puede ser tan larga como sea necesario, siempre y cuando
los encuentros entre los distintos eslabones de la cadena, y la identidad de esas personas, se
autentiquen). El hadith es juzgado con varios criterios, principalmente: a) la coincidencia
entre el hadith y los principios coranicos establecidos, y b) la confiabilidad o credibilidad de
las personas que reportan el hadith a lo largo de la cadena.



82

Estudio sobre la tradicional
nocién china de /ama jiao

Publicacion original:
Hualin International Journal of Buddhist Studies, vol. 6, n° 2 (2023), pp. 251-280

BO HUANG =3

Introduccién

1 término chino /lama jiao WinEz; (las ensenanzas de los lamas) se traduce comun-
mente al inglés como “lamaism”.! Los estudiosos modernos han interpretado con
frecuencia la manera tradicional china de entender el budismo tibetano a través del
lente de la comprension occidental del lamaismo. Como resultado, estos estudiosos
han asumido, frecuentemente, que el término /ama jiao carga consigo el mismo tipo de con-

notacion negativa que el término “lamaismo” cargd consigo en Occidente.

Pese a que, probablemente, el término “lamaismo” se derivo del término chino de lama jiao,
los estereotipos europeos relativos al lamaismo descansaron en tltimas sobre la comprension
decimononica europea del budismo tantrico. Para citar a Donald Lopez:!

El tantra funciona, en la construccion europea de un budismo original, como un complemento
lamentable. Segtin la descripcion que ofreciera Monier Williams del budismo en sus Confe-
rencias Duff de 1888, “este no tenia ninguna jerarquia en el sentido propio de ese término: ni

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisién de la traduccién: Paula Lorena Mogollén Bui-
trago, Javier Quintero Ramirez y Luisa Fernanda Rojas Monroy.

1 Don)ald S. Lopez, Jr., Elaborations on Emptiness: Uses of the Heart Stitra (Princeton: Princeton University Press,
1996), pag. 99.



[OD)

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

iglesia, ni sacerdotes, ni una verdadera forma de rezar, ni ritos religiosos, ni observancias
ceremoniales”. Para poder sostener la tesis de la existencia de este budismo puro, a este debe
convertirselo, eventualmente, en impuro, y, en el siglo XIX, el elemento foraneo que le fue
afiadido se llamo generalmente “tantra”. El proceso de su adicion a la mezcla se retratd como
si se tratara de un injerto desviado. Mientras que los exegetas indios y tibetanos tendian a
retratar el tantra como una adicién de aquello que era esencial para alcanzar los frutos de la
iluminacidn, los académicos victorianos veian el tantra como a un parasito que hubiera des-
truido a su huésped... El resultado era que en el Tibet habia surgido una degeneracion tan
extrafia al original que, en adelante, esta no podria llamarse budismo; seria mas preciso usar
el término “lamaismo”.

Donald Lépez senald que los europeos usaban el término “lamaismo” para describir el bu-
dismo tibetano como una forma corrupta de budismo —que se desviaba de las ensefianzas
originales del Buda tal como las habian conocido en un primer momento—, y con frecuencia
comparaban el lamaismo con el catolicismo por su papado, su clero corrupto y sus cultos
supersticiosos.? Por tanto, el término “lamaismo” se asocié directamente con el budismo tan-
trico y la degeneracion sexual, y se consider6 distinto del “verdadero budismo”. Pese a que
Lépez no escribié mucho sobre la comprension china del lamaismo, si cité la inscripcion del
templo Yonghe z#1= del emperador Qianlong #7f% (r. 1735-1796), el Lama shuo Wiz
[Pronunciamiento sobre los lamas], y pensé que el emperador también separaba al lamaismo
del budismo para distanciarse formalmente de una religién extranjera. Al hacer esto, Lopez
dejo6 implicito que el término chino lama jiao era también un término negativo.

Gray Tuttle argument6 que los budistas tibetanos y chinos no se veian entre si, tradicional-
mente, como miembros de una misma religion, y que los chinos solo veian en los budistas
tibetanos una variacion étnica de una tradicion budista mas grande, acontecida durante el
periodo republicano. Tuttle igual6 directamente el lamaismo con las lama jiao y pens6 que
los chinos nunca habian tenido la nocion de que el budismo tibetano fuera realmente un bu-
dismo hasta que fuera eventualmente influenciado por la globalizacion de las religiones glo-
bales a partir del siglo XIX tardio.>

Los académicos occidentales no fueron los primeros en inquirir acerca de la nocion china de
lama jiao. En el periodo republicano (1912-1949), los intelectuales chinos habian notado ya
que el término se usaba de manera incorrecta. Por ejemplo, el Xizang shidi dagang 75 5t
K4 [Esbozo de la historia y la geografia de Tibet], escrito por Hong Dichen it en 1936,
expuso el argumento de que “en los libros, la religion de Tibet se llama lama jiao, pero esto
no es preciso. Esto se debe a que los dos caracteres /a ma tienen el significado de ‘extremo’.
La expresion ‘costumbres tibetanas’ se refiere a los discipulos budistas que pasan los

2 Donald S. Ldpez, Jr., “Lamaism’ and the Disappearance of Tibet”, en Comparative Studies in Society and History,
vol. 38, n° 1 (enero, 1996),(£égs. 3-25.
3 Gray Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China (Nueva York: Columbia University Press, 2005),

pag. 4.



81

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

examenes como lamas. Esto es similar a la palabra heshang #1i% del interior de China, pero

seria un gran error referirse a esa religion como heshang jiao (Ensefianzas de los Heshang)”.*

Pese a que algunas personas cuestionaron el término /ama jiao, el término alin se usaba ex-
tendidamente en la Republica de China para describir el budismo tibetano; sin embargo, los
académicos de la Republica Popular China también se volvieron cada vez mas criticos del
término a partir de la década de 1980. Sin embargo, estas criticas, como las de Hong Dichen,
iban dirigidas al hecho de que el término lama jiao no era un término académico apropiado,
en lugar de dirigirse al hecho de que cargaba con un valor negativo implicito. Por ejemplo,
el tibetdlogo chino Wang Furen F#(~ (1930-) escribid que lama jiao no era un nombre cien-
tifico y simplemente era usado de manera casual por las masas. Sugirid que el nombre co-
rrecto de esa religion deberia ser Xizang Fojiao 72 (Budismo tibetano) o Zangchuan
Fojiao j#E## (Tradicion tibetana del Budismo). Pese a esas explicaciones, Wang Furen
usaba frecuentemente el término lama jiao en sus articulos y no penso que este término fuera
un insulto contra el budismo tibetano.’ Incluso hubo académicos chinos que defendieron el
uso del término /ama jiao como respuesta a estas criticas, y que argumentaron que /lama
significaba “monje de alto nivel”, razén por la cual lama jiao era un término que cargaba un
tono respetuoso.®

El famoso monje-académico tibetano Tseten Zhabdrung (1910-1985) también sefial6 en 1982
que “lama” era un término que la gente han usaba para referirse inicamente a los monjes
budistas tibetanos, y que era, por tanto, inapropiado llamar al budismo tibetano una “religion
de monjes”, pues habia practicantes seglares de sus ensefianzas. Tseten Zhabdrung usé la
definicion de “lama’ de los han mismos para mostrar de qué manera la palabra lama jiao era
inapropiada al describir el budismo tibetano. Ademas, Tseten Zhabdrung mencion6 especi-
ficamente el hecho de que eran los occidentales, en lugar de los han, los que pensaban que
las lama jiao eran diferentes del verdadero budismo.’

En afios recientes, en el estudio més exhaustivo a la fecha de los estereotipos chinos sobre el
budismo tibetano a lo largo de la historia, Shen Weirong jif#%% argumento6 que a partir de la
dinastia Yuan (1271-1368), el budismo tibetano ha sido descrito con frecuencia por los inte-
lectuales chinos como yaoshu #ifi (arte demonico), yiduan Ei (heterodoxia), guijiao 522
(ensefanza de los fantasmas), fanjiao %% (enseflanza fan) o lama jiao, y que todos estos
términos llevaban consigo connotaciones negativas. En resumen, afirmé que los intelectuales
chinos lo asociaban frecuentemente con las artes magicas y sexuales y no con el budismo
real.® La descripcion que hace Shen de la comprension china del budismo tibetano es similar

4 “Xizang shidi dagang”, en Zhang Yuxin (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangqu fangzhi huibian
(Beijing: Xueyuan chubanshe, 2003), vol. 53, pag. 340.

5 Wang Furen, “Lamajiao shi zengyang xingcheng he fazhan gilai de?”, en Zhongguo minzu, n° 10 (1983), pags. 50-
51

¢ Shang Feng, “Lama jiao zhi ming he xu gai”, en Xizang yanjiu, n°® 3 (1986), pag. 105.

7 Caidan Xiarong, “Zangchuan Fojiao ge zongpai min cﬁen lanxi”, en Xizang yanjiu, n° 1 (1984), pags. 111-115.
8 Shen Weirong, Xiangxiang Xizang: Kuan wenhua shiye z%ong de heshang, huofo, lama he mijiao (Beijing: Beijing
shifan daxue chubansﬁe, 2015), pag. 118.



85

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

a la nocidn occidental de que el lamaismo no es un auténtico budismo debido a sus ensefian-
zas tantricas.

Fuera de la academia, algunas personas de los circulos budistas chinos, tanto en Taiwan como
en el continente, también han llamado lama jiao al budismo tibetano de manera despectiva,
y han tratado de excluirlo del budismo real debido a sus perversas practicas tantricas.” Dadas
las muchas interpretaciones que hemos visto hasta aqui, el término tradicional chino de lama
Jjiao jacarreaba una connotacion positiva o mas bien cargaba con una connotacidén negativa
como la de la comprension occidental del lamaismo?

Este articulo intentara demostrar que la confusion detrds de la interpretacion moderna del
término lama jiao ocurrié debido a la influencia de la comprensioén occidental y japonesa,
introducida a China a partir del siglo XIX tardio, del lamaismo, y que esta no refleja la manera
en que el término se entendia previamente entre los intelectuales chinos. No todos los térmi-
nos chinos que describian el budismo tibetano tenian el mismo significado, ni eran todos
negativos. Lo que es mas importante, de manera distinta al entendimiento occidental del la-
maismo, no he encontrado evidencia de que al budismo tibetano se le negara alguna vez su
identidad budista antes del siglo XIX tardio, ni es el caso que estuviera necesariamente defi-
nido por sus practicas tantricas. Examinaré los términos mas comunmente usados para des-
cribir el budismo tibetano durante la dinastia Ming (1368-1644) y la dinastia Qing (1644-
1911), y sus implicaciones.

Debe senalarse que, mientras que las practicas tantricas tibetanas habian entrado ya a China
durante el periodo Ming (1368-1644), no hay evidencia de que aquellos que siguieran las
practicas esotéricas tibetanas se consideraran a si mismos como practicantes de un sistema
de budismo distinto al de otros budistas. De mas relevancia es el hecho de que no hubiera
ningln término especifico para describir las caracteristicas étnicas tibetanas del budismo que
practicaban los tibetanos de una manera que las separara del budismo de ningun otro grupo
étnico. Dos de los términos primordiales para la objetivacion del “lamaismo” como una préc-
tica religiosa separada del budismo chino solo aparecieron durante la dinastia Ming. El pri-
mero de estos términos es fanjiao, usado por funcionarios Ming para generalizar el budismo
tibetano, y fue usado primariamente a partir del siglo XV tardio y hasta el siglo X VI tardio.
El término fan fue asignado adrede para dar énfasis a la extranjeria y la naturaleza heterodoxa
de la practica. El segundo término es el bien conocido lama jiao. Este término aparecio por
primera vez en 1573, en una inscripcion erigida por el funcionario Ming Zhang Juzheng i
J&1E (1525-1582), transmitida hasta el siglo XX, que se usaba para describir el budismo tibe-
tano. El término fue usado en principio para describir el aspecto ortodoxo del budismo tibe-
tano y no tenia la intencion de llevar consigo ninguna connotacioén negativa.

9 Para un ejemplo, véase Zheng’an Jushi, Zhenjia xieshuo: Xizang Mizong Suodaji lama suozao ‘Pochu xieshuo lun’
zhenshi xieshuo (Taipei: Fojiao zhengjue tongxiuhui, 2004), pag. 87.



86

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

La mayor diferencia entre las comprensiones europea y china de antes del siglo XX acerca
de la nocion de lamaismo es que la primera de estas estaba mas preocupada por el andlisis
del lamaismo como una rama unica y degenerada del budismo, y un analisis de la manera en
que llego a ser asi, con un énfasis especial puesto sobre el aspecto tantrico del lamaismo. Por
otro lado, los términos chinos usados para la descripcion del “lamaismo” eran en gran medida
un producto de la retorica politica. Términos como fanjiao y lama jiao fueron acufiados con
el proposito de servir como argumentos retoricos y a su uso no concernia la normativa que el
budismo tibetano ensefiaba de hecho. Los tropos y estereotipos gubernamentales alrededor
del budismo tibetano dependian del periodo temporal y de las circunstancias en cuestion, y
cargaban diferentes connotaciones que dependian de cuales eran los argumentos que los fun-
cionarios gubernamentales querian avanzar frente al emperador, y viceversa. Sin embargo,
en ningun punto de esta retorica, fuera negativa o positiva, fue cuestionado el budismo tibe-
tano como forma del budismo auténtico sino hasta el final del siglo XIX. En lugar de esto,
fanjiao y lama jiao eran los dos entendidos como budismos por defecto, y eran deplorados o
alabados con base en ese preciso hecho.

Ademas, a diferencia de la asociacion occidental del lamaismo con el budismo tantrico, el
tantra no es central para la definicion del término chino /ama jiao. Al menos en sus formas
ortodoxas, los intelectuales chinos de la tardia era Ming y de la era Qing entendieron las lama
Jjiao como si fueran similares al budismo chan en su doctrina, y estaban mas preocupados por
determinar la manera en que las /ama jiao podian ser integradas a la ortodoxia moral del
emperador. Los funcionarios y el emperador por igual, en lugar de asociar las lama jiao or-
todoxas con el budismo tantrico, excluian el elemento tantrico del budismo tibetano de la
definicion de este, o lo pordebajeaban, o lo ponian en una posicion secundaria y auxiliar con
respecto al papel que tendrian contemplar la naturaleza de Buda en uno mismo y guardar la
estricta disciplina monastica segtin la lente del budismo chino. Que existan estas extendidas
comprensiones intelectuales de las lama jiao no implica que algunos funcionarios, miembros
de la realeza e incluso emperadores no estudiaran el budismo tibetano. Sin embargo, los po-
cos individuos que tomaban parte profundamente del budismo tibetano podian no entender
por completo la doctrina budista tibetana, no vincularon intelectualmente el budismo tibetano
con el pensamiento chino establecido ni intentaron cambiar las ideas populares con sus creen-
cias personales.

Fanjiao La retdrica de la heterodoxia

Antes de mediados de la era Ming, cuando los distintos grupos étnicos de China atin apren-
dian sus practicas budistas el uno del otro, habia poca nocién de algin sectarismo budista
sobre bases étnicas. Las fuentes chinas del periodo Yuan trataban a prominentes lamas tibe-
tanos como Pakpa 'l (1235-1280) de manera similar a como se trataban los maestros



87

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

esotéricos de la dinastia Tang (618-907), como Subhakarasimha (en chino, Shanwuwei %4
£), Vajrabodhi (en chino, Jin’gangzhi £|%) y Amoghavajra (en chino, Bukong +2¢), en
lugar de ser tratados como practicantes de una tradicion budista con caracteristicas étnicas,
como si seria visto el lamaismo por escritores de las eras Ming y Qing. Por ejemplo, en ese
libro budista de historia prosopografica que son los Fozu lidai tongzai f#xaE({iE#; [Registros
generales de los patriarcas budistas a lo largo de las eras], escrito por el monje chan Nian-
chang & (1282-;7) en 1341, se ha dejado registro de que:

Durante las eras Tang y Song, el dharma esotérico se escucho por primera vez. Aunque estaba
registrado en textos, no se volvio popular. Al comienzo de nuestra dinastia, este método pros-
per6 por primera vez en el occidente. Durante la era Yuan, el gran maestro Sakya, mediante
su obtencion del camino de los sabios, y con honor, fue hecho Preceptor Imperial por el hijo
del cielo. Como resultado, el dharma esotérico se levantd como el sol en el centro del cielo,
y se extendié gradualmente por los cuatro mares. fESREHIGRIATLE 2 %, HEEHEE, PRBEITH T
- BT, EEAERSTERER. ST R T DAORE B AUATA A 2 E, BN R A H R, R
A 10

Las fuentes de la era Yuan usaban los términos “dharma esotérico” (mifa %%), “enseflanza
esotérica” (mijiao %%) o “vehiculo esotérico” (misheng #%3k) para describir las practicas
tantricas traidas a China por los maestros Sakya. No obstante, estos maestros Sakya eran
vistos meramente como los ultimos de entre muchos monjes fordneos que habian venido a
China y ensefado las practicas esotéricas desde la era Tang. Algunos contemporaneos como
Nianchang igualaban explicitamente estas practicas con la ensefianza esotérica de los perio-
dos Tang y Song (960-1279), y no las trataban como algo inherentemente “tibetano”. Estas
nuevas ensefianzas esotéricas tibetanas no eran consideradas como un sistema étnico especi-
fico distinto del budismo que ya se practicaba en China, pues tanto monjes como seglares
budistas chinos las practicaban junto con otras formas de budismo “chino”. En suma, aunque
existia el concepto de una ensefianza esotérica en general, no habia atin un concepto de “la-
maismo” que describiera, de manera separada, las caracteristicas del budismo tibetano.

En la historia china, el primer término en describir un sistema separado de budismo con sus
propias caracteristicas étnicas asociadas con los tibetanos fue el término fanjiao, que aparecid
alrededor de finales del siglo XV. A diferencia de lo ocurrido en la era Yuan, fanjiao desig-
naba la naturaleza étnica tibetana de la practica y tenia una identidad religiosa legal que la
separaba del budismo chino local. Fanjiao se consider6 siempre foranea y heterodoxa desde
su mismo nombre de fan, que implica extranjeria. Shen Weirong ha argumentado que, al
nombrar al budismo tibetano como fanjiao, la élite literaria china durante la dinastia Ming lo
denuncié como un tipo de budismo.!'! Como fuere, un examen cuidadoso de las fuentes Ming
muestra que fanjiao nunca se us6 como “no budista”; de hecho, los intelectuales chinos ha-
cian con frecuencia del fanjiao un chivo expiatorio de la naturaleza heterodoxa del budismo

10 Nianchang, Fozu lidai tongzai (Shanghai: Pinjia jingshe, 1913), vol. 2, pag. 140.
11 Shen, Xiangxiang Xizang, pag. 133.



88

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

mismo. Los funcionarios Ming no mencionaban especificamente —mucho menos discutian—
ninguna préctica particular del fanjiao que ellos consideraran como distintas del budismo
ortodoxo; simplemente, a estos no les concernian los contenidos de alguna ensefianza nor-
mativa del budismo tibetano. La cuestion de si estas ensefianzas se alineaban con los verda-
deros principios del budismo no era de interés para los funcionarios chinos que las describian,
siempre y cuando el término fuera usado para dar expresion a un leitmotiv retdrico. Esto
puede verse a través del hecho de que los argumentos usados contra esta ensefianza durante
este periodo solo atafiian a asuntos econdémicos (como estaban drenando los recursos del
estado los monjes fan) o estaban motivados por el etnocentrismo (de qué manera sus ense-
fanzas no eran chinas) en lugar de lidiar con contenidos religiosos. De hecho, la retorica
usada para denunciar el fanjiao era similar a la més antigua retérica usada por los funciona-
rios chinos para denunciar el budismo en general durante la dinastia Tang.!> No obstante, en
la era Ming, pareceria que solo el término fanjiao llego a representar todas las caracteristicas
negativas del budismo, mientras que el budismo chino se liber6 relativamente, por primera
vez, de este tipo de ataques directos, y empezd a ser tratado como una préctica nativa. El
término fanjiao fue, por tanto, acufiado por la corte Ming por razones estratégicas, para ob-
jetivar el budismo tibetano y distanciarlo de las masas chinas, de manera que estas no cayeran
bajo la influencia extranjera.

Pese a que el término fanjiao no habia aparecido aun, los origenes de la construccion del
concepto de fanjiao pueden rastrearse a los intentos de la corte Ming de prohibirle a los chi-
nos de las fronteras que estudiaran bajo la direccion de monjes chinos. Esto puede verse en
una peticion oficial de 1453 que intent6 poner fin a las interacciones entre los subditos chinos
de los Ming y los tibetanos:

La gente de las fronteras ha visto que ellos [los tibetanos] se benefician de sus misiones de
tributo, de manera que dejan a sus hijos y nietos ir a aprender el idioma [tibetano], los envian
a que se conviertan en monjes fan y en intérpretes, y los mezclan con ellos en las misiones
tributarias. Lo que yo pido es que se le envie un decreto a la Corte de Censores para que esto
quede prohibido. De ahora en adelante, cualquiera que interactie en privado con monjes fan
en el intercambio de productos de té, bronce, hierro, magnéticos o de hojalata, o envie a sus
hijos y nietos a hacerse monjes fan o a hacerse intérpretes, sera enviado fuera de los puestos
fronterizos a servir en el ejército. B R RIMBEGF] » O TFHEHFE  EEMEE  RE®
. IR » SUALBEY S SRRy » RIS T HIMERMELY - R

Esta peticion no describe en absoluto las caracteristicas del budismo de los tibetanos; la aten-
cion se enfoca sobre el hecho de que hubiera personas chinas que aprendieran tibetano y
sirvieran como intérpretes, asi como sobre la gente que comerciaba con los tibetanos y que
podian, de esa forma, fortalecer a los tibetanos o filtrarle a ellos informacion estratégica. En

12 Algunos argumentos de estudiosos como Han Yu ### (768-824) también denunciaron al budismo como una
religion barbara y como un desperdicio de recursos del estado. Véase Wang Han%, “Tang zhongqi yilai de Huayi zhi
bian jiqi dui Fojiao de yingxiang”, en Nanchang gongcheng xueyuan xuebao, vol. 32, n°® 2 (abril, 2013), pags. 13-
16

13 Huang Zhangjian et al. (eds.), Ming shilu, vol. 38, 5079-5080 (Ming yinzong shilu, juan 232).



89

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

otras palabras, a la gente se le prohibid volverse discipulos de monjes tibetanos porque esto
presentaba una amenaza de seguridad a los Ming, no porque la ensefanza de estos fuera
moralmente inaceptable o porque se desviara del budismo estandar.

Durante el reino de Xianzong #5= (r. 1464-1487), se dirigieron criticas similares contra los
monjes fan, pero ademas de decirse que estos acarreaban un desperdicio de recursos, fueron
atacadas también las practicas de los monjes fan por ser incompatibles con las maneras chi-
nas. En 1468, los funcionarios del Concejo de Ritos ¥ dijeron lo siguiente al emperador:
“Su subdito considera que los monjes fan son herejes heterodoxos que intentan engafar el
corazén de la gente manchando a China (Huaxia #%), y deberia lidiarse con ellos segiin
corresponda” (FE DL i4E BN, B, TR, BHeATS). El emperador negd la peticion,
afirmando que, si hiciera eso, perderia el corazon de las gentes de los paises lejanos.'* Aqui,
el ataque contra los monjes fan se basa completamente en el etnocentrismo: los monjes fan
estaban manchando a China, aunque las razones para decir esto no se explican, lo que sugiere
que el solo argumento retorico de su extranjeria era suficiente para que su religion fuera
considerada heterodoxa.

La diana del ataque, en todos estos casos, son los monjes fan, en lugar de ser el “budismo
tibetano” como sistema ritual o doctrinal. Lo que es més importante, la razén misma por la
cual se enfatiza su caracter no-chino era el hecho de que muchos chinos los seguian. Este
hecho llevé a la objetivacion de la religion tibetana como fanjiao, un término que aparecid
por primera vez, que se tenga registro, en el afio de 1468, cuando un funcionario se quejo
acerca del fanjiao ante el emperador. La peticion afirmaba que:

El budismo llegd por primera vez a China en los tiempos [del emperador] Han Ming. El
emperador Liang Wu [r. 502-549] fue su seguidor acérrimo, y suftié lo peor.'* La presente
corte favorece a los monjes fan. Hay titulos de budas, de preceptores estatales y de reyes del
dharma. Sus séquitos ceremoniales sobrepasan a los de los reyes y los duques, y sus indu-
mentarias y objetos de divertimento hacen parte de la jurisdiccion de los tributos. Tienen ellos
ropas y alimentos valiosos, y cientos de seguidores, y drenan la riqueza del pueblo... Hay
chinos que practican el fanjiao para asi ganar favores. Si estos son verdaderos monjes fan, ya
de por si no reportan ninglin beneficio a la administracion, y mucho menos cuando lo son
fraudulentamente. Deberia darse la orden de que los funcionarios encargados investiguen: si
de verdad son monjes fan, deberian ser enviados a sus estados. Si son chinos, entonces deben
seguir sus deberes de entregar sus impuestos y de no ganarse gradualmente a nuestra gente,
de manera que la heterodoxia desaparezca. fif: 558 LUARIE A, RN E3%, SHELCE. S8
EFEEEN, AT - BlAT - AR, SRR T R, IR T, SRR R, B, WEE T
< O HBA PRI NE RER, DEREE. SEREN, Mt 6, NILEEE ESRIE S EEE,
BAEN, EEEE. B R DEE, BHRG, FOHRE, FA R TR RS

14 Gu Zucheng et al. (eds.), “Ming shilu” Zangzu shiliao (Lhasa: Xizang renmin chubanshe, 1982), pags. 667-668.
15 El texto se refiere al Emperador Liang Wu i de la dinastfa Liang del sur (502-557). El emperador Liang Wu se
hizo conocido por su promocién del budismo; eventualmente, cayé ante la rebelién de su general, Hou Jing, y muri6
bajo la custodia de este tltimo.

16 Ming shilu, vol. 41, 1180 (Ming xianzong shilu, juan 58).



90

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Podemos ver que esta peticion trataba el fanjiao como una religion heterodoxa que era espe-
cifica de una etnia. Una vez mas, en la corte no habia interés en separar esta religion del
budismo estandar; de hecho, se hacen analogias que hablan de la manera en que el budismo
fue dafiino para dinastias del pasado, asociando asi al fanjiao con el budismo. La preocupa-
cion aqui es que los chinos se conviertan en monjes fan, y el tradicional ataque confuciano
contra el budismo —formulado desde el primer momento en que el budismo entr6é a China—
es usado aqui como un dispositivo literario que sirva para advertir a los gobernantes contra
la obsesion con una religion foranea que podria poner en peligro al estado. El argumento
contra el fanjiao también era fiscal: se critica que los chinos que pretenden ser monjes tibe-
tanos estan evadiendo sus deberes impositivos, retdrica esta que se usé frecuentemente en
dinastias pasadas, como la dinastia Tang, para denunciar al budismo. Como respuesta, el
mismo afo de esta peticion, la corte Ming pasé un decreto ordenando que “a aquellos chinos
que realmente hayan aprendido las ensefianzas de los fan y que ya tengan un certificado al
respecto les sera permitido [seguir practicandolo], pero aquellos que no tengan un certificado
deberan aclarar su situacion; y de ahora en adelante, a los chinos no les estard permitido
aprender el fanjiao” (B \/BEL, AIEEET Y, MEREHL. S PEATHEES)." Este es
el primer caso de una politica oficial que se refiera al fanjiao como algo que las masas chinas
no podrén aprender, algo unico y separado del budismo nativo. La razén oficial fue, de nuevo,
el alegato de que muchos chinos pretendian ser monjes fan para ganar con ello el favor im-
perial.

De nuevo, en 1488, un funcionario envi6 una peticion al emperador, quejandose de que “el
rey del dharma (fawang) Ling Zhanzhu 4E(517 (en tibetano, Rin chen grub), Zhaba Jianzang
L ELE (en tibetano, Grags pa rgyal mtshan), y otros; los budas (fozi #+) Shijia Ya’erda 2
i (en tibetano, Shakya mnga’ bdag?), el preceptor estatal Shela Xinji 2% (en ti-
betano, Shes rab seng ge), y otros, son todos seguidores asquerosos de los tibetanos (Xifang
75%), manchando con ello las ensefianzas de nuestros ritos chinos” (GEF4E(ET ~ LBV,
PR 5 BT 5, (BRI ERAE A fk, SR EEE > %), ® Shijia Ya’erda era un
monje chino que recibi6 sus ensenanzas de parte de un monje budista de la India, pero fue
incluido en la generalizacion como seguidor de los tibetanos. El argumento, una vez mas, era
que los monjes fan no se ajustaban a los ritos ortodoxos chinos (en este caso, a los ritos
confucianos), y no que sus enseflanzas no fueran budistas.

La nocion de fanjiao fue reificada, con el tiempo, cada vez mas, y se le fueron agregando
mas y mas caracteristicas negativas. Al llegar el siglo X VI, los ataques que se le dirigieron
lo fueron sobre la nocion de que los monjes fan eran perversos, pero seguia sin haber ningiin
intento de separar claramente el fanjiao del budismo. La siguiente peticion de 1502, redac-
tada por los miembros del Gran Secretariado 7, combinaba flojamente las perversiones del
fanjiao con el budismo en general:

17 Ming shilu, vol. 59, 1210 (Ming Xianzong shilu, juan 58).
18 Du Changshun, “Mingdai xitian seng kaoliie”, en Shijie zongjiao yanjiu, n° 1 (2006), pags. 23-33.



91

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

La Shi # [ensefanza] (budismo) es la ensefianza de los barbaros; nos referimos a ella como
heterodoxia. Los monjes fan tampoco tienen disciplinas, son especialmente impuros y que-
brantan grandemente el sabio mundo. Desde los tiempos en que el Sefior de los barbaros Yuan
llevaba a término su lascivia sin restriccion alguna y caia ante sus tentaciones, los monjes
ganaron cada vez mas respeto. Cuando el ejército celestial [Ming] atraves6 [China], estos
monjes no ayudaron a [prevenir] el colapso [de los Yuan]. Esto servira de clara reflexion. 5
FEBTIFRIZ 20, T8 R 2, A6 G IR UBELE T 2 KE. BT ZF, BROOE, FEAR, BN
. RS, SRR, o .

Aunque se mencionen aqui las practicas sexuales del tltimo emperador Yuan, estas son solo
un item entre muchos en la lista de las caracteristicas negativas de los monjes fan: seguia
siendo la naturaleza foranea del fanjiao, en lugar de su tantra sexual, la que constituia el foco
central del ataque. Ademas, el funcionario no separo las practicas perversas del ultimo em-
perador Yuan del budismo como tal, ni se preocup6 por si el budismo mismo incluia alguna
perversion. En lugar de eso, como en casos anteriores, los monjes fan vinieron a representar
los aspectos negativos del budismo mismo, y los funcionarios se inclinaron por advertirle al
emperador que la falta de seguimiento, entre los barbaros —de los cuales se habia originado
el budismo—, de los ritos adecuados hacia posible cualquier practica corrupta.

A lo largo de las historias y compilaciones de obras oficiales, se encuentran criticas similares
contra el fanjiao por ser heterodoxo porque es extranjero. Por ejemplo, un funcionario envié
un memorandum a Ming Wuzong #52 (r. 1505-1521) que decia lo siguiente: “la [ensefianza]
tibetana era originalmente la ensefianza de los barbaros. Esta no sigue la razén convencional.
Los reyes sabios del pasado jamés escucharon de ella. Cuando examinamos como entraron a
China sus dichos, vemos que han introducido sus dichos con la perversion sexual por un largo
tiempo, sin ser eliminados rapidamente” (FE&H AT 2 2, FEARLE. T2 HREAI. BESR
AHE, 2B, iﬁgﬂ%i).zo Una vez mas, vemos aqui a un funcionario Ming atacando las
caracteristicas perversas de la religion que practicaban los tibetanos. Sin embargo, la perver-
sion seguia siendo mencionada solo después de ser enfatizada la naturaleza barbara de la
religion, sugiriendo que el elemento foraneo del fanjiao era mas importante que el contenido
efectivo de los tantras sexuales. Ademas, mientras que el conocimiento del dharma esotérico
erdtico practicado supuestamente por el emperador Yuan Shun (r. 1333-1368)" bajo la guia
de monjes tibetanos y de la India era cosa sabida desde los comienzos de la era Ming, no se
pusieron por escrito ni la invencion de detalles ni los ataques serios contra estas practicas
sino hasta finales de la era Ming, cuando el término fanjiao empieza a desaparecer de los
registros.

Durante el periodo Zhengde (1505-1521), otro funcionario cuestiond una vez mas la utilidad
de los monjes tibetanos:

19 Ming shilu, vol. 59, 3483 (Ming xiaozong shilu, juan 188).
20 Ming shilu, vol. 51, 2614 (Ming muzong shilu, juan 67).



92

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Viendo a los monjes fan de la capital, veo que se les provee vivienda, y alimentos y riquezas
como las de los funcionarios solo porque conocen el fanjiao. Pido que se los ponga a prueba.
Este invierno es calido, el rio y su tempo estan perdidos: ;pueden ellos cambiar el [balance
de] los dos Qi y enderezar la estacion? Las cuatro direcciones carecen de fondos, y el tesoro
esta vacio: ;pueden ellos mover las cosas rapidamente con sus poderes, y volver a suplir al
estado lo que este necesita? Los miseros bandidos no han detenido sus razias, y las alarmas
se han disparado sin cesar: ;pueden ellos cantar su mantra y pacificar los problemas de las
fronteras? Si se los pone a prueba y se los verifica, deberia pedirseles que hagan lo mismo
por siempre; si no, haga usted el favor de abolirlos. [LRHBFEL E, 227 aE 42 DURE, 2
ZLVER, HEREEERHE. S5UHAERZ, 5408, M KIFA (e, aEsHE R, DIESF? WhE=,
FE 2R, (Rt SR, DSBS B, SR, (ResiA i, DUBEEEP? 5UA R, RIEXK
Z At SEALR, FEEIEE R

En esta declaracion, el fanjiao es sinonimo de poderes especiales, y la connotacion que carga
este término es, de nuevo, negativa, pues el funcionario estaba cuestionando claramente la
legitimidad de estas ensefianzas, y sospechaba que se trataba de gentes fraudulentas que pa-
rasitaban el estado. No obstante, una vez mas, afirmaciones como esta de arriba no afirmaban
que el fanjiao no fuera budista. Después de todo, los milagros budistas eran cosa conocida
ya en tiempos mas tempranos, antes de que los monjes tibetanos entraran a China.

En ninguna de las peticiones de arriba habia detalle alguno sobre la doctrina que el fanjiao
ensefiaba de hecho. Se lo etiquetaba de heterodoxo porque era extranjero, porque era un des-
perdicio de recursos y, ocasionalmente, porque era perverso con respecto a la sexualidad o
porque era una forma de magia ineficaz a ojos de los funcionarios Ming. Por tanto, fanjiao
es el primer intento de imaginar el “lamaismo” en China.??> No obstante, la practica del fan-
Jjiao se consideraba atada a la identidad étnica tibetana de por si, y representaba el aspecto
foraneo y moralmente corrupto del budismo, en lugar de representar una practica que se des-
viara del budismo. El término fanjiao era un dispositivo retérico que servia para atacar la
foraneidad de los tibetanos y de los chinos que los seguian, asi como para prevenir a los
mismos gobernantes contra los peligros de seguir el budismo y de abandonar por ello asuntos
del estado. No se trataba de una descripcion de su contenido budista. Eran razones pragma-
ticas, no religiosas, las que llevaron a la corte Ming a reificar y luego a prohibir esta ense-
fanza entre los chinos. Pese a haber sido el precursor de la nocion de lama jiao, este otro
término, mas tardio, acarred consigo un significado distinto.

21 Ming shilu, vol. 67, 2625-2626 (Ming wuzong shilu, juan 32).

22 Antes de que se usara el término fanjiao, el budismo tibetano no habfa sido objetivado como una forma de budismo
separada, institucional o legalmente, de los otros tipos de budismo que habfa en China. Véase Bo Huang, “The Birth
of Lamaism: Religious Institution, Ethnic Identity, and Politics behind Tibetan-rite Buddhism in China from the
11th-19th Century” (Tesis de doctorado, Universidad de Indiana, 2021).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Lama jiao:. €l aspecto ortodoxo del lamaismo

He discutido hasta ahora la hostilidad contra el budismo tibetano, en aumento desde media-
dos del siglo XV, y la manera en que los funcionarios Ming usaban el término fanjiao como
un dispositivo retorico para denunciar las caracteristicas negativas y foraneas del budismo
durante mediados de la era Ming. Tras un periodo de hostilidad abierta, la actitud oficial de
la corte Ming hacia el budismo tibetano paso por un giro drastico después de hacerse la paz
con el gobernante mongol de Tumed, Altan Qa’an (1508-1582) en el afio de 1571. Entre los
muchos intercambios que siguieron a esta paz estuvo la peticion de Altan Qa’an de recibir
tanto lamas como los siitras tibetanos de parte de la corte Ming. La dinastia Ming se encontrd
a si misma en una situacion en la cual el budismo tibetano era de importancia estratégica vital
y, de repente, tenia que ser legitimado. De acuerdo con los Ming Muzong shilu \AESE &%
[Registro verdaderos de Ming Wuzong]:

El despreciable Shunyi wang del norte, Altan, pidié que se le enviaran siitras tibetanos escritos
con letras doradas, asi como monjes lama fan que hubieran estudiado con profusion los sttras
y los mantras. El gobernador general Wang Chonggu lo supo, y hablé asi: “el deseo del des-
preciable es seguir a Buda y abandonar el homicidio; esto es el germen de su arrepentimiento
y de su amor por lo bueno. Aplicaré la estratagema de transformar a los barbaros con las
maneras chinas, adaptar a los barbaros a la situacion y abrir el mercado de tributos”. El Con-
cejo de Ritos considerd que esto era aceptable, y el emperador estuvo de acuerdo. JLE5IEEE
HEH ST HELEREY, HEHERCY). FEHEERLLUE > BE © B SEMAAGREIERT S
7 R I E SR 5, EIEAE LG . W RS . b P

En este texto, Wang Chonggu T2+ (1515-1588) no solo acepto la peticion de Altan Qa’an,
sino que utilizé a los monjes fan como parte de una estratagema para “transformar a los
barbaros con las maneras chinas”. Ademdas, Wang urgi6 al emperador a proveer a los lamas
con alimento y vestuario suficientes, “para demostrar que China defiende el budismo” (L=
rhE %> #). La nocidn de que los monjes fan practicaban una religion barbara y no-
china fue ahora descartada. La peticion de Wang muestra que este no pensaba que la dinastia
Ming estuviera usando las maneras de los barbaros para gobernar sobre los barbaros, pues
Wang considera que el budismo, junto al confucianismo, es una verdadera fuerza civilizadora
inherente a la misma China. Esto se refleja en lo que le dijo al emperador Wangli &= (r.
1563-1620): “el despreciable rey podra no saber por completo que China es un lugar donde
se practican las tres doctrinas del confucianismo, el budismo y el daoismo, pero nosotros los
confucianos tenemos una comprension profunda del budismo, y todo lo que decimos tiene
una base” (T i B B b = BT, Ik mRsemme, irs AaR). >

23 Ming muzong shilu, juan 65.
24 Wang Chonggu, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi (Copia digital disponible en el sitio web de la Univer-
sidad de Peking), juan 8.



91

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Dos lamas fueron entonces seleccionados por la corte Ming para ser enviados ante Altan
Qa’an. Naturalmente, para que el budismo tibetano pudiera representar el poder transforma-
dor del emperador Ming, no podia estar asociado con la heterodoxia y la foraneidad. Wang
vio la necesidad de distinguir claramente entre el budismo ortodoxo y el budismo heterodoxo.
Los lamas enviados por la dinastia Ming fueron clasificados por Wang como parte del bu-
dismo ortodoxo:

Su subdito teme que, en el campo del despreciable, los monjes fan estudien solo los mantras.
Los dos monjes [es decir, los dos lamas enviados por los Ming] pueden no conocerlos, y
puede que los miren con altivez. Hemos pedido a Altan informacion sobre los monjes fan que
vimos, y preguntamos de qué estados son sus maestros del dharma. Los viejos monjes que se
dirigen ahora [a Altan] solian ir a la region occidental bajo la orden del Sefior [Emperador] y
alla conocer las ensefianzas Mahayana del occidente. En China pesa una prohibicion [sobre
las ensefianzas heterodoxas], y la gente no se atreve a estudiar las ensefianzas heterodoxas ni
los dharmas que no son estandar. [Me] temo que los monjes de ellos no respetan esto, y no
creen en esto, y, por tanto, no son verdaderos monjes. FiZLE1ERE 3 i 5538 Tk, 8 AW
it R A, RAEEM AR REBIEA. S AW QT RIEREE, HRETASRECE. TR,
BB, R AR, IEE M.

El pasaje de arriba implica que Wang separaba un cierto culto tibetano heterodoxo del bu-
dismo tibetano estandar, una distincion que no se hace en las descripciones mas tempranas
del fanjiao. Mas adelante, Wang menciona que habia setenta y dos tipos de ensefanzas bu-
distas heterodoxas.?® Debe hacer énfasis en que la nocién de budismo ortodoxo y heterodoxo
que tiene Wang esta menos basada en los estdndares normativos del budismo tibetano que en
los estandares de lo que se consideraria un budismo ortodoxo tibetano. Esto es obvio en el
texto de la era Ming Wanli wugong lu &t th##% [Registro de los asuntos militares durante el
reinado de Wanli], que menciona que “cuando se dirigian al norte, los dos monjes llevaron
consigo las divinas estatuas de Dizang #tj (en sanscrito, Ksitigarbha), de los diez reyes, y
también del Xinjing .0,4% (el stitra del corazon), el Jin 'gang jing 44k (el sutra del diamante)
y del Guanyin ]mg B 48 (Avalokitésvara Sitra)” (—f4 Qi+ Tk (0LE8) ~ (FERE)
(&) -~ (E3) %3%4).%7 Dizang era uno de los cuatro grandes bodhisattvas adorados en
China que se asociaban con la liberacion de los seres sintientes en el infierno, pero no era un
gran bodhisattva en la tradicion tibetana. El Guanyin jing se refiere a la seccion del Ava-
lokitésvara-vikurvana-nirdesa del Fahua-jing %45 (El sutra del loto). Las caracteristicas
atribuidas al budismo practicado por estos monjes tibetanos reflejan que este era comiinmente
aceptado como budismo estandar en China, o como una tradicion mixta, mas que las ense-
fanzas populares del budismo tibetano en Tibet. Ironicamente, los mantras tibetanos, que
tipicamente eran asociados con el fanjiao por los funcionarios Ming de época mas temprana,
eran vistos con sospecha. Esto apunta a que muchos monjes lama educados, especialmente

25 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8.
26 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouy, juan 8.
27 Qu Jiusi, Wanli wugong lu (Version digital disponible en el sitio web de Chinese Text Project), juan 8.



95

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

cuando tenian una herencia étnica han, usaban los ritos y las vestiduras del budismo tibetano,
pero seguian doctrinas del budismo chino. Sin embargo, esto no afectaba el respeto que Altan
Qa’an les tenia. En fecha mas tardia, escribié de vuelta al emperador Ming, diciendo que
“después, llegaron los dos lamas y los dos discipulos que envi6 el gran emperador Ming
Renzong, y ellos tenian las mismas escrituras que tienen los lamas que ya estaban en el cam-
pamento, y eran buenos ensefiando y dirigiendo. Ahora sigo el buen camino” (14 X Z2 Kk HH{ -5
B B IR G AT, ST R, SRHUAH ], B0, ]REEFE). % Pese a las escrituras de
ensefianza de estos monjes Ming, que probablemente incluian textos de la tradicion del bu-
dismo chino, Altan Qa’an los vio como parte de la misma tradicion budista.

Debe hacerse hincapi¢ en el hecho de que los dos lamas que envi6 la corte Ming, Sengge
Zangpo y Gyeltsen Drakpa, fueron seleccionados de entre los miembros del Bur6 de la Corte
Ming para Monjes Budistas %5 y, por tanto, estaban los dos bajo la burocracia Ming. Es
altamente probable que, como otros monjes fan bajo el gobierno Ming, estos monjes vinieran
de las regiones tibetanas de Gansu, donde los tibetanos y los chinos se entrecruzaban, o que
hayan sido lamas de la etnia han. Antes de enviar a estos dos lamas, el gran secretario Zhang
Juzheng anotd que “hoy en dia, los monjes fan de la capital son generalmente gentes viles y
maliciosas que no tienen conocimiento solido sobre las escrituras budistas. Si los enviamos,
temo que los mongoles nos despreciarian”.?’ Aqui, las ensefianzas de los dos lamas enviados
por los Ming fueron consideradas parte de las legitimas “ensefianzas Mahayana del occi-
dente” (P75 KFeZ%), porque usaban textos budistas con los cuales los chinos estaban fami-
liarizados y porque ayudaban al emperador Ming a “transformar a los barbaros con las
maneras chinas” (FiE#%).> En lugar de albergar una idea preconcebida sobre el budismo
tibetano como un budismo esencialmente no-chino, el gobierno Ming era, de hecho, mas bien
flexible al reinterpretar el budismo tibetano como una herramienta que transformaria a los
barbaros y los haria adoptar “las maneras chinas”, aunque en la retérica el énfasis se pusiera
en la doctrina budista y no en el mantra.

Esta caracteristica “transformadora” del budismo tibetano se enfatiz6é ain mas cuando Altan
Qa’an exigid que los siitras budistas se entregaran en el idioma mongol. En un primer mo-
mento, los funcionarios Ming no pudieron encontrar stitras budistas, pero después de una
busqueda mas dedicada, pudieron encontrar algunos siitras mongoles en Gansu. Ademas de
entregar textos budistas tibetanos en idioma mongol, la corte Ming también encontr6 las “Es-
crituras Leales y Filiales” (zhongxiao zhi jing 2> 4%) en el idioma fan (es decir, en tibe-
tano), las cuales fueron enviadas al norte para guiar a los mongoles. Ademas, Wang declar6
que deberia enviarse un traductor que se asegurara de que, en su memorial, Altan usara el
lenguaje de la sumision. También fueron enviados expertos “al campo del despreciable, que
dieran instruccion a diario a los barbaros en lenguaje fan, para revisar el significado de sus

28 Wang, Shaobao Jianchuan Wanﬁgong dufu zouyi, juan 8.

29 Toh Hoong Teik, “Tibetan Buddhism in Ming China” (Tesis de doctorado, Universidad de Harvard, 2004), pag.
210.

30 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8.



96

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

palabras y para explicarles claramente los grandiosos significados de la lealtad y de la piedad
filial” (EkbEE, HisEEEE Y, B 5E, %2 k3%).%! Se sigue que el budismo tibetano
fue ideado por Wang como una ensefianza que incorporaba no solo el budismo tibetano, sino
también el ideario moral y la doctrina politica del confucianismo. Por tanto, puede decirse
que aquello que un oficial Ming describiera como parte constitutiva del budismo practicado
por un monje fan era algo sujeto a cambio, dependiendo del proposito de la descripcion.

Un nuevo término se acufiaria para separar este budismo ortodoxo de Tibet de la mas genérica
definicion de fanjiao, que conllevaba una identidad fordnea y heterodoxa. En efecto, este
término es el famoso término de lama jiao. Como ha anotado Shen Weirong, el término apa-
recio por primera vez en una inscripcion de 1573, escrita por Zhang Juzheng, que describia
el taller de escrituras tibetanas, basado en traducciones, del Fanjing chang #4%#. Zhang
Juzheng escribi6 lo siguiente: “las escrituras fan vinieron del U-Tsang, que es el lama jiao
de hoy. Boddhidharma lo veia como una rama paralela” (FZB4sk E &, RIS WIS, 2R H 5
=g E). 32 El término “rama paralela” (pangzhi 3537) implica un linaje religioso sepa-
rado del linaje central, pero que sigue siendo similar a este. En representacion de la corte
Ming, Zhang aceptaba el budismo tibetano como una “rama paralela” auténtica del sinizado
budismo chan, que para remate era util para un proposito estratégico de la dinastia Ming, en
lugar de ser una ensefanza heterodoxa.

Es interesante que, en la inscripcion, Zhang comparara las /ama jiao con el budismo chan en
lugar de compararlas con el budismo esotérico, pues esta comparacion tendria un impacto en
la manera en que el budismo tibetano seria comparado durante la dinastia Qing, mas tardia.
La razén de que esto haya sido asi tendra que ser examinada contra el fondo del desarrollo
del budismo chino durante esos afios. Para finales de la era Ming, las escuelas budistas de
china se integraron y el budismo chan vio venir un gran renacimiento, y terminé por dominar
la escena budista. Ademas, la élite letrada confuciana, especialmente los seguidores de Wang
Yangming F5E (1472-1529), se involucraron con entusiasmo tanto en la practica como en
el apadrinaje del budismo chan, e incluso fueron los autores de sus propias antologias chan.
Este desarrollo estuvo acompafado de una floreciente cultura impresa en que la literatura
chan se hizo ampliamente conocida entre aquellos que podian leer, y hubo un entusiasmo
chan entre los intelectuales chinos de finales del siglo XV1y el siglo XVIL.** Como resultado,
no sorprende que Zhang Juzheng, ademas de otros intelectuales mas tardios de la era Qing,
proyectaran las caracteristicas del extendido budismo que les era tan familiar sobre el bu-
dismo que ellos consideraban ortodoxo de Tibet.

Debe anotarse que los monjes fan, después de que fuera acufiado el término de lama jiao,
fueron asociados frecuentemente con la perversion sexual y la hechiceria. Sin embargo, fue

31 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8.

32 Shen, Xiangxiang Xizang, pags. 150-151, tomado de Qinding rixia jiuwen kao, fasciculo 6, 8a-8b.

33 Wu Jiang, Elightenment in Dispute: The Reinvention of Chan Buddhism in Seventeenth-Century China (Nueva
York: Oxford University Press, 2008), pags. 107-108.



97

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

durante esta época que, en los escritos chinos, el tantra sexual y los trucos de ilusionismo
fueron considerados como précticas no budistas separadas de las lama jiao. Por ejemplo, en
el libro privado de la era Ming tardia Zui weilu 5E#:5% [Registros de un acusado], de Cha
Jizuo &4 (1601-1676): “Lo que practican los monjes occidentales no es mas que técnicas
[1lusorias]; si uno [sigue agarrado a] la naturaleza de la mente, no habrd ilusiones™ (FLFEFfy
Sy, L HERIAEL]D). > Aqui, el autor piensa que los monjes tibetanos solo conocen trucos
de magia, en lugar de conocer la doctrina de la naturaleza del Buda. Liu Ruoyu 2% (1584-
.7, eunuco de la era Ming tardia, también comentd en Zhuo Zhong zhi Ey+7& [Un registro
sopesado y sin sesgos] que los “monjes fan son todos gente lasciva, no entienden las escritu-
ras” (FHM EERE A, T\@é@ﬂ).” Las caracteristicas que estos dos autores de arriba han atri-
buido a los monjes tibetanos eran el opuesto exacto de las caracteristicas que los altos
funcionarios del gobierno Ming le atribuian a las auténticas lama jiao; Wang Chonggu y
Zhang Juzheng pensaban que los monjes fan que le enviaron a Altan Qa’an se caracterizaban
por su conocimiento de las doctrinas Mahayana, notoriamente de las escrituras budistas chi-
nas con las que estaba familiarizada la élite letrada, y no con mantras exoticos ni con ningun
truco. Por otro lado, Cha Jizuo y Liu Ruoyu pensaban que los monjes fan se caracterizaban
precisamente por esos trucos de magia, y por su ignorancia respecto a las escrituras budistas.
Sea como quiera ser, y de manera distinta a las criticas mas tempranas contra el fanjiao, Cha
Jizuo y Liu Ruoyu consideraban estas practicas magicas y lascivas de los monjes fan como
una forma ilegitima de budismo, mientras que la élite letrada confuciana mas temprana no
separaba el fanjiao del budismo, y hacia con frecuencia la equivalencia entre el fanjiao y los
aspectos negativos y foraneos del budismo.

Fue también durante esta época que el tantra sexual que practicaba el Gltimo emperador Yuan
fue denunciado especificamente como no budista. Esto puede verse en el libro Dushu meiqgiu
Ji #EEFokst [Esfuerzos en el estudio de los libros], compilado al comienzo de la era Qing
por el coleccionista de libros Qian Zeng $&3%¢ (1629-1701), que estaba compuesto por las
traducciones de tres textos tibetanos esotéricos del periodo Ming: Duanbiwa chenjiu tongs-
heng yao Vi FLpEE 4% [Dombiheruka’s Sahajasiddhi], Da shouyin wuzi yao KFElimr3E
[El Mahamudra sin letras] y Yindeluo puti shouyin daoyao REW%EEF-E1E%E [Los puntos
clave del Mudra, escritos por Indrabhtti]. El primer texto atafie a la practica esotérica del
Camino y la Fruta (daoguo #%), mientras que los otros dos son textos Mahamudra. El co-
leccionista de libros Qian Daxin $gkH7 (1728-1804) también escribié un suplemento a la
historia Yuan titulado Bu Yuanshi yiwen zhi 5t 52 #:0& [Suplemento a la Monografia sobre
las artes y la literatura de la dinastia Yuan], donde Qian clasifico el mismo Da shouyin wuzi
vao bajo la seccion de “libros médicos” (yishu lei B2%5) en lugar de clasificarlo en la seccion
de “budismo y daoismo” (Shi Dao lei $2i&%5), que incluia solo los libros de budismo chino y
daoismo estandar. En su otro libro, Yeshi yuan shumu t:2@EEH [Catadlogo de los libros

34 Shen, Xiangxiang Xizang, pag. 148.
35 Shen, Xiangxiang Xizang, pag. 150.



98

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

coleccionados en este jardin], el mismo texto estaba ubicado directamente en el capitulo lla-
mado “Fanzhong shu” &+ [El arte del dormitorio].*® Como Cha Jizuo y Liu Ruoyu, estos
autores no consideraban estas practicas tantricas como parte del budismo legitimo. No obs-
tante, deberia notarse que Cha Jizuo, Liu Ruoyu y Qian Daxin no llamaban /ama jiao a las
practicas de estos monjes fan. Tal vez, como resultado del hecho de que la posicion oficial
del gobierno era que las lama jiao era una forma del budismo ortodoxo, muchos intelectuales
empezaron a separar “las artes del dormitorio” y los “trucos ilusorios” practicados por los
monjes fan del término lama jiao, y no consideraron lo anterior como parte del budismo.

Grosso modo, parece que hay dos puntos de vista en la era Ming que atafien al budismo
tibetano. En el primero de estos puntos de vista, los elementos chamanicos y sexuales de la
practica de los lamas eran vistos como parte del fanjiao, pero la ensefianza como tal seguia
considerandose budista, mientras que el budismo como un todo se consideraba una ensefianza
heterodoxa. Pese a que el término fanjiao desaparecid casi por completo y el término /ama
Jjiao se extendid y tomo su lugar, esta nocion parece seguir existiendo en el periodo Qing,
normalmente entre las masas del comun, que con toda probabilidad no se preocupaban por
distinguir entre las distintas formas de budismo que practicaban los tibetanos. La segunda
perspectiva es la mantenida por el gobierno y por la élite letrada cercana al gobierno a partir
del afo de 1573. En esta perspectiva, las practicas chamanicas y sexuales se separaban de las
auténticas lama jiao, y este se veia como un elemento de transformacién moral en manos del
mando imperial. Por tanto, las lama jiao se consideraban como una forma ortodoxa de bu-
dismo que tenia una doctrina similar a la china, particularmente a la del budismo chan. Aun-
que no es poco comun que algunos confucianos siguieran atacando a las lama jiao junto a
otras formas de budismo, las lama jiao no fueron nunca denunciadas como no budistas. Esta
segunda nocion se hizo mucho mas popular bajo la dinastia Qing que sucedi6 a los Ming, y
vino a dominar la literatura sobre el budismo tibetano.

Ensefianza Amarilla vs. Ensefianza Roja:
nociones Qing sobre la ortodoxia budista

Como demostré antes, para finales del periodo Ming, las afirmaciones negativas acerca de
los monjes fan o acerca de los lamas no acarreaban necesariamente el significado de un ata-
que contra las lama jiao. De hecho, en tiempos Qing, la falta de disciplina entre los lamas era
considerada como una desviacion frente a su propia doctrina budista, y las lama jiao eran
consideradas, en efecto, como la legitima doctrina budista que curaria la muy negativa natu-
raleza de los monjes fan. Vemos expresion de esta idea incluso antes de que los manchues

36 Meng Yu, “Guoyia tushugan suo cang Da shouyin wuzi yao yuanlin kaoshu”, en Shen Weirong (ed.), Wenben
Zhong de lishi: Zangchuan Fojiao zai Xiyu he Zhongyuan de chuanbo (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe,
2012), pags. 207-242.



99

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

entraran a China. En 1636, Huangtaiji £ & (r. 1626-1643)" escribié un decreto dirigido a
sus subditos que trataba sobre las caracteristicas de los lamas. Los ataques usados entonces
para denunciar a los lamas fueron similares a aquellos usados por los funcionarios confucia-
nos de la corte Ming: que los lamas eran lascivos y fraudulentos: “Los lamas se inventan
dichos falsos, usan las ofrendas a Buda y la abstinencia como un pretexto para esconder su
perversion sin limites. [Ellos] buscan las riquezas, van contra [el camino correcto] y cometen
pecados. También obtienen de la gente riquezas y ganado mediante extorsion. Alegan falsa-
mente que ellos pueden eximir de pecados a la gente en la proxima vida. Sus palabras enga-
fiadoras son extremas”.?” Por otro lado, al escribirle directamente a los lamas mongoles en
1638, Huangtaiji les recordd que no se estaban conduciendo en la manera propia de los lamas,
definida por los c6digos mondsticos: “He escuchado que ustedes no siguen las maneras de
los lamas, que [ustedes] crean caos y llevan consigo un comportamiento presuntuoso. Soy yo
quien administra el estado; cuando ustedes no siguen el Vinaya, si no administro yo el cas-
tigo, ;quién lo hard?” (Fm=F FRauili 2, (FRLSE(T, BEGFERIEL, IS RMAUEE, BOREOS, SRS
7).%% Al examinar los distintos comentarios de Huangtaiji, vemos los estereotipos tipicos
de los lamas: que ellos rompen las reglas y no pueden controlar sus propios deseos. Este es
el tropo que usé Huangtaiji al advertirle a sus funcionarios que guardaron su distancia con
los lamas. No obstante, existia una “manera de los lamas” que era ideal, que se caracterizaba
por el seguimiento de estrictos codigos monasticos, y el mismo Huangtaiji usé esta retorica
para intentar que los lamas mongoles siguieran las regulaciones. En otras palabras, la razéon
por la que los lamas eran lascivos, avariciosos y deshonestos era que no seguian el budismo
ortodoxo (el camino de los lamas), y no que el budismo que practicaban los hiciera asi.

Las dos expresiones retdricas que aludian por separado a las caracteristicas de los lamas fue-
ron luego proyectadas sobre diferentes escuelas del budismo tibetano, después de que la di-
nastia Qing instituyera la ortodoxia Gelukpa a mediados del siglo XVII. La corrupcion, los
trucos ilusorios, la magia y los mantras heterodoxos, usadas antes para atacar a los lamas,
pasaron a estar asociados con todas las escuelas no Gelukpas del budismo tibetano, conocidas
en conjunto como la Ensefianza Roja (Hongjiao 41%;). La ensefianza budista estdndar con su
disciplina monadstica, su comprension de las escrituras y el esfuerzo por contemplar la natu-
raleza del Buda en uno mismo pas6 a estar asociada inicamente con la escuela Gelukpa, o
Ensefianza Amarilla (Huangjiao #%y). Parece ser que este punto de vista fue adoptado am-
pliamente por los funcionarios de la corte Ming. Por ejemplo, en su coleccion de narraciones
Yuewei caotang biji RifiEEESEs" [Historietas aleatorias de la cabafia del escrutinio minu-
cioso] de finales del siglo XVIII, Ji Yun 42#5 (1724-1805), miembro de la Academia Hanlin
ki, escribio que “hay dos tipos de lama [jiao]: el primero se llama la Ensefianza Amarilla,
y el otro se llama Ensefianza Roja. Las dos ensefianzas han recibido su nombre por el atuendo
que usan sus maestros. La Ensefianza Amarilla habla de la moralidad, y deja claras las causas
y los frutos; es una denominacion diferente del [budismo] chan, pero tiene el mismo origen.

37 Zhou Qi, Qingdai Fojiao yu zhengzhi wenhua (Beijing: Renmin chubanshe, 2015), pag. 32.
38 Xuxiu Stku quanshu (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002), vol. 369, pag. 155 [Donghua lu, juan 3].



100

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

La Ensenanza Roja solo trabaja sobre el arte de la ilusion”™ (Wuii/ —fé: —H =%, —HAZL &2
AR L, SEGHEE « IR, SIESRMIM R, A0 T404).> Aqui, Ji Yun piensa que,
pese a que el budismo Gelukpa es distinto al budismo chan, los dos estan relacionados. Esto
es similar a los comentarios de Zhang Juzheng en 1573 sobre las lama jiao, en los que se
decia que las lama jiao eran una rama paralela al budismo chan y, por tanto, era una ense-
flanza ortodoxa. Para los académicos de la era Qing como Ji Yun, la clasificacion de Ense-
fanza Roja recogia todos los estereotipos negativos que habian sido asociados a los monjes
fan durante el periodo Ming, incluyendo los trucos ilusorios, la hechiceria y otras posibles
caracteristicas negativas. La Enseflanza Amarilla constituia las lama jiao ortodoxas, mientras
que los seguidores de la Ensenanza Roja solo habian adoptado el titulo de lamas, pero en
realidad solo seguian trucos que no habian sido ensefiados originalmente por el Buda.

Aquellos aspectos de la Ensefianza Amarilla que Ji Yun pensaba que le eran caracteristicas
coincidian con exactitud con la retdrica que la corte Ming tardia usaba para describir las lama
Jjiao ortodoxas: su doctrina era similar a la del budismo chino, particularmente la del budismo
chan. Las caracteristicas atribuidas a la Ensefianza Roja eran similares a los trucos ilusorios
y a las artes de dormitorio que los intelectuales Ming acusaban a los monjes fan de practicar.
Por ejemplo, obsérvese esta narrativa que cre6 Ji Yun y en la que se rastrea el origen de la
Ensefianza Roja hasta los trucos ilusorios de Asia Central:

Al investigar a los ilusionistas de las regiones occidentales que tragan cuchillos y fuego,
[puede saber uno que ellos] existen desde la era Han temprana."’ Estos ilusionismos incluyen
los trucos que fueron heredados desde el pasado, y que no hacen parte del dharma original
del Buda. Por tanto, la Ensefianza Amarilla habla de [los seguidores de] la Ensefianza Roja
como quien habla de demonios, o se refiere a ellos como brahmanes, es decir, el mote que las
escrituras budistas le ponian a los maestros malvados y a los herejes. HpEigiE T K2 LA, B

BT A . 2R MG, FRAIC AR . MO ERE. 5 P I A E s %

Ji Yun también menciona a un oficial del Lifan yuan 5% (Concejo de Administracion de
las Regiones Periféricas) que le dijo que la Ensefianza Roja “tiene el arte de convocar a las
mujeres [para el sexo], de manera que la Ensefianza Amarilla la considera demoniaca” (%4
AL, ﬁﬁﬁﬁkﬁu@‘gz—:).‘“ Aqui, la Ensefianza Roja es asociada también con las caracteristi-
cas de las artes sexuales que los intelectuales de la era Ming le atribuian a los lamas o monjes
fan. En suma, mientras que el término /ama jiao describia en la era Qing a todo el budismo
tibetano, solo la escuela Gelukpa era considerada una lama jiao ortodoxa y legitimamente
budista.

No solo este punto de vista era sostenido por amplios circulos de la élite letrada de etnia han,
sino que también era sostenido por varios abanderados. A finales del siglo XVIII, el

39 Ji Yun, “Yuewei caotang biji”, en Biji xiaoshuo Dagua, ershiba bian (Taipei: Xinxing shuju, 1988), vol. 6, pags.
3305-3306.

40 Ji, “Yuewei caotang biji”, pag. 3306.

41 Ji, “Yuewei caotang biji”, pag. 3593.



101

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

abanderado mongol*! Song Yun %5, que llego a ser el Amban de Tibet"! en 1794, también
establecio esa asociacion entre la magia y las escuelas budistas fuera de la escuela Gelukpa.
Sin embargo, Song Yun ofrecié mas detalles que Ji Yun acerca de la historia de varias es-
cuelas tibetanas del budismo. Song Yun sabia que el fundador de la escuela Gelukpa, Tsong-
khapa, aprendi6 de otras escuelas tibetanas de budismo. En su descripcion de la frontera,
titulada Suifu jiliie 4%f4cns [Breve descripeion del Suifu], Song Yun escribié que “las Ense-
fanzas Roja y Amarilla era originalmente una misma; la reciente Ensefianza Roja, que ma-
neja las malas artes, es la Enseflanza Roja tardia, y no [viene del] linaje original de los
templos Sakya” (4025 —%oAlE, Fir H T2 4800408 K 4%, JErEingi > A54h).* Esta des-
cripcién muestra que, probablemente, Song Yun no consideraba las practicas sexuales ni los
trucos ilusorios como parte del mismo budismo legitimo ensefiado por los famosos lamas
Sakyapa durante la dinastia Yuan.

En sus Shengwu ji 82330 [Registros de los sagrados logros militares], escritos en 1842, Wei
Yuan #5 (1794-1857), funcionario Qing, ofrecié una descripcion, aun mas detallada que la
de otros estudiosos de la era Qing que le precedieron, de la historia del origen de la escuela
Gelukpa. A la manera de Song Yun, Wei Yuan pensaba que las escuelas no Gelukpa eran
originalmente ortodoxas, pero luego se corrompieron:

Después, la Ensefianza Roja transmitié los mantras secretos, y esos malos efectos que son
respirar fuego y tragarse cuchillos para asi impresionar a las masas, sin diferenciarse de los
maestros de los chamanes, y perdieron completamente la disciplina, la concentracion y la
sabiduria de la ensefianza. Originalmente, Tsongkhapa estudio6 la Ensefianza Roja... Esta en-
sefanza [es decir, la Ensefianza Amarilla de tiempos de Wei Yuan] pone énfasis en la salva-
cion de los seres que sienten y en la contemplacion de la naturaleza [propia], y ataca al
pequeiio vehiculo de los Sravakas y a los vehiculos inferiores de los trucos ilusorios. A me-
diados de la era Ming, esta ensefianza estaba ya muy por encima de la Ensefianza Roja. 1%,
SALAHFFRIL, TR B AT, FEFRR, TR, €, BN g, FREELH. AR EERME
2k, PRI 9. S, Digharser 1.9

Pese a que Wei Yuan reconocia que la escuela Gelukpa habia tenido su origen en la Ense-
nanza Roja, lo que la hacia legitima, a sus o0jos, era que ensenara el método de la “contem-
placion de la naturaleza [propia]”. En contraste con la idea, presente en la doctrina estandar
del budismo Gelukpa, de un vehiculo esotérico que se posicione sobre un vehiculo exotérico,
para Wei Yuan —interesado ¢] mismo en el budismo—, los mantras secretos y demas “trucos”
no estaban claramente separados ni eran vistos como parte de un vehiculo inferior. Wei Yuan
puede haber sabido que la escuela Gelukpa también recitaba los mantras, pero, como otros
funcionarios chinos, lo mas probable es que haya visto los mantras como una mera practica
auxiliar dedicada a la obtencion del objetivo central del budismo: la contemplacion de la
naturaleza de Buda.

42'Wei Yuan, Shengwu ji (Beijing: Zhonghua shuju, 1984), pag. 207.
43 Wei, Shengwu ji, pags. 200-201.



102

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Mientras que la escuela Gelukpa era en efecto mas estricta que las demas en lo respectivo a
la disciplina monastica, no estaba libre de los elementos “chaménicos” del budismo del Tibet.
Ademas, pese a que el yoga sexual no era practicado directamente por la comunidad monés-
tica, aun asi, algunos monjes visualizaban los tantras sexuales, y las relaciones sexuales ver-
daderas eran consideradas mas efectivas como tantra. Esto, junto al yoga de la muerte, jugaba
un papel en el sistema Gelukpa de lamas reencarnados.* Asi las cosas, los funcionarios chi-
nos de la era Qing leian aquello de entre el complejo sistema tibetano que era considerado
aceptable y ortodoxo en los estdndares sociales chinos, lo cual resultaba en cierta confusion.
Por ejemplo, no parece que Wei Yuan haya estado consciente de que el sexo tantrico era
parte del Tantra Anuttarayoga de la escuela Gelukpa. Esto se muestra en el Sheng wuji, en el
que Wei Yuan se muestra desconcertado ante el arte monastico que representa el sexo tan-
trico:

Los asi frecuentemente llamados Budas de la dicha tienen la forma [de alguien que hace]
rituales secretos. Estas son las técnicas que guiaron y animaron la licenciosidad, transmitidas
durante finales de la era Yuan por los monjes fan. El emperador Yuan Shun [les] hacia ofren-
das dentro de varios palacios. Esto acabo con su estado. Cualquiera que conozca el Vinaya
en cualquier medida deberia estar avergonzado de ese conocimiento, y el gobierno deberia
prohibirlo. Sin embargo, en todos los monasterios de lamas del Tibet (Xizang), de Mongolia
y de la capital, habia ofrendas a [estas] imagenes. Esto no se consideraba extrafio. Asi, me
pregunto qué escritura dio origen a esta ensefianza, y de qué fe surgio. El Khutukhtu™ de ellos
no lo prohibe, y tampoco lo prohibe el gobierno. {sHE#E =L, WIEZE, /iR EHGEERRZ >
fl. TClEA BEE = A, 26 CHEL, RIERIEEI L, HENERRZ. TovbiE, 52 KBl s + & A EE
3%, T R E, SRR ML ETHS? B TRl A S Y, BRI R

Igual que otros funcionarios Qing anteriores, en su Kangyou jixing g4277 [Diario de viaje
que describe el sur de China], el funcionario Qing del siglo XIX temprano Yao Ying #k%
(1785-1853) también asumid que la Ensefianza Amarilla era como el budismo chan, pues era
ortodoxa. Escribio que la Ensefianza Roja tiene montones de trucos magicos, mientras que

La Ensefianza Amarilla solo explica y recita las escrituras, practica la meditacidn silenciosa
y no hace trucos ilusorios, y los varios males no pueden aproximarse [a aquellos que la prac-
tican]. Por tanto, incluso pese a que los tibetanos son tontos, parecen respetar la Ensefianza
Amarilla por encima de los seguidores de la Ensefianza Roja. Esta es la razon por la cual
Fotucheng es inferior a Kumarajiva, y por la cual Kumarajiva es inferior a Bodhidharma. 2
ERMERE ORI, B, A RLDE, MREA R L. BGF N BES, HBE SO AL L. I EbEERT
DI UINEBESE T, TiNSEESR (SR A g . 40

44 Geoffrey Samuel identifica dos orientaciones principales del budismo tibetano: la orientacién clerical y la orienta-
cion chaménica (que incluye el yoga tdntrico). Mientras que la Escuela Gelukpa era mas clerical, los “elementos cha-
maénicos” segufan siendo una parte indispensable de esta escuela. Véase Geoffrey Samuel, “Introduction”, en Civilized
Shamans: Buddhism in Tibetan Societies (Washington D.C.: Smithsonian Series in Ethnographic Inquiry, 1995).
45 Wei, Shengwu ji, pags. 207-208.

46 Wei, Shengwu ji, pag. 212.



103

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Yao Ying también sostenia la nocion de que las ensefianzas de los Gelukpa no se enfocaban
en los hechizos y los milagros, y pensaba que se parecian a las practicas chan del Bodhid-
harma: es decir, superior a Kumarajiva (344-413) y a Fotucheng @[&:% (232-348), los prime-
ros maestros budistas que llegaron a China. Estos dos monjes, particularmente Fotucheng,
eran conocidos por sus poderes especiales y por sus milagros, que Yao Ying comparaba con
la Ensefianza Roja. Kumarajiva, ademas, era también versado en las escrituras budistas y
tradujo muchos textos budistas al chino, y, sin embargo, Yao Ying consideraba que esto era
inferior a experimentar directamente la naturaleza de Buda prescindiendo del uso del len-
guaje, segin el método del Bodhidharma. Puede ser que esta sea la razén por la cual a Yao
Ying le parecia extrafio que los lamas de alto estatus se concentraran tanto en la doctrina de
la reencarnacion, y pensaba que el més alto vehiculo del Tathagata* no deberia ser asi.*’

Las descripciones arriba expuestas de los puntos de vista de los intelectuales Qing acerca de
las caracteristicas distintivas de las lama jiao muestran que estas son casi contrarias a las que
pensaban los primeros académicos occidentales y modernos que eran las caracteristicas dis-
tintivas del lamaismo o del budismo tibetano como categoria. Las lama jiao no se distinguian
de las otras escuelas del budismo por sus elementos tantricos o por el yoga sexual; en lugar
de eso, los intelectuales Qing pensaban que el tantra sexual, junto a otros muchos elementos
magicos esotéricos, eran practicas corruptas que se desviaban de las verdaderas lama jiao,
que eran budismo. Pensaban que el budismo Gelukpa era el lama jiao verdadero y ortodoxo,
y que tenia la misma doctrina que las escuelas budistas chinas, como la escuela chan, pues
trataba de ver la naturaleza del Buda que uno mismo tiene, pese a que esta doctrina se expre-
sara por medio de rituales y lenguajes distintos. Ademas, para ellos era el estricto monacato
de la escuela Gelukpa el que hacia de esta un budismo ortodoxo, mientras que los intelectua-
les occidentales pensaban que lo que le daba esta ortodoxia era la jerarquia monastica del
lamaismo, que era asi corrupto de una manera similar a la corrupcion de la jerarquia del
catolicismo, y que, por tanto, se desviaba del budismo original, no jerarquico.

Debe llamarse la atencion sobre el hecho de que, en ninguna de las escuelas del budismo
tibetano, contemplar la naturaleza del Buda en uno mismo y lograr el vacio es suficiente para
convertirse uno mismo en Buda.*® Esto se debe a que la experiencia del vacio solo tiene que
ver con el cultivo de la mente propia, sin tener que ver con otros seres sintientes. Por tanto,
la escuela chan (y, en general, el budismo chino més extendido) se concentra solo en la mente;
esta iluminacion sin el debido empoderamiento tantrico constituia solamente el alcance o
logro del cuerpo del dharma (en sanscrito, dharmakaya) y, si nos basamos en las tradiciones
tibetanas, no habria permitido el alcance del estatus del Buda. Solo mediante el perfecciona-
miento del cuerpo fisico (rupakaya), que incluye también el cuerpo-manifestacion
(nirmanakaya) y el cuerpo del disfrute comunal (sambhogakaya), mediante la adquisicion de

47 Wei, Shengwu ji, pag. 212.
48 En particular, {a escuela Gelukpa no ve la doctrina del Tathagatagarbha y de la naturaleza de la mente como la
verdad ltima, y sostieneel punto de vista Madhyamaka de que, en lo respectivo a la verdad ltima, incluso la mente
permanece vacia. El budismo popular chino, por otro lado, considera la doctrina de la naturaleza del Buda (Tathaga-
tagarbha) como una doctrina separada y més alta que la escuela Madhyamaka o la escuela Yogacara.



101

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

las virtudes meritorias del Buda puede llegar uno a convertirse en Buda.*’ En la tradicion
tibetana, las practicas tantricas eran la inica manera de obtener todas las virtudes meritorias
en el curso de una vida. Esto se hace mediante la contemplacion de la forma de una deidad
sobre la cual medita uno hasta alcanzar el vacio. Entonces, la deidad tutelar se invoca, y entra
y se combina con el cuerpo fisico visualizado, y recibe la consagracion de los Budas. A di-
ferencia de la escuela chan, donde la cultivacion de la mente con el objetivo de experimentar
el vacio es vista con frecuencia como el camino definitivo, en la tradicion del Tantra Anut-
tarayoga del Tibet, la visualizacion del cuerpo propio como deidad tutelar dentro de una
mandala (practicando yoga sexual, eventualmente) y el alcance del cuerpo fisico del Buda
por medio de estas practicas era igual de vital para la realizacion del vacio. El fundador de la
escuela Gelukpa, Tsongkhapa, consideraba la union del vacio con “la alegria suprema” del
tantra sexual como la ultima realizacién habida.>

Por esa razon, los intelectuales Qing frecuentemente malinterpretaron los rituales tantricos
tibetanos, y vacilaban en separarlas de las practicas chamanicas no budistas. Se denunciaban
tantras sexuales de todos los tipos incluso aunque la escuela Gelukpa también los practicaba.
Parece que trataban incluso las practicas tantricas ortodoxas del budismo Gelukpa como si
tuvieran la misma funcion de los mantras y rituales usados en el budismo chino, sin adscri-
birles el rol central que jugaban en el budismo tibetano. Tampoco los emperadores Qing
estaban libres de malinterpretaciones a la hora de aproximarse al budismo Gelukpa y, con
frecuencia, proyectaban las doctrinas del budismo chan sobre este. Por ejemplo, el emperador
Yongzheng (r. 1722-1735) afirmé que el segundo Changkya Khutukhtu, Ngawang Lobsang
Choden, era su mentor en el budismo chan, y establecio relaciones con €l en el estilo chan
para encuentros y dialogos.’! Ya que no hay evidencia de que el Changkya Khutukhtu cono-
ciera las practicas chan, lo mas probable es que Yongzheng haya inventado esta narrativa
para asi crear para si mismo una linea legitima de transmisién del dharma y para encontrar
un maestro que pudiera verificar su iluminacion, pues estos elementos eran en ese entonces
cruciales para la autenticidad de un maestro chan. Mas alla de esto, Yongzheng tenia que
buscar fuera del centro de China una fuente de legitimidad que sirviera para establecerse a si
mismo como la mas alta autoridad sobre los maestros chan de China. Esto también nos revela
que, en lo que a Yongzheng concernia, lo que practicaba y ensefiaba el Changkya Khutukhtu,
en ultimas, no era distinto del budismo chan ortodoxo.

49 En el budismo Mahayana, un Buda tiene tres tipos de cuerpo: el cuerpo de manifestacién (nirmanakaya), el cuerpo
del disfrute comunal (sambhogakaya) y el cuerpo de realidad (dharmakaya). El dharmakaya es la absoluta verdad
tras el mundo, y estd més alld de los conceptos. Con frecuencia, uno se refiere al dharmakaya como lo no-nacido o lo
increado. El sambhogakaya es el cuerpo que siente la recompensa de la dicha de la iluminacién. A diferencia del
dharmakaya, el sambhogakaya tiene forma fisica, aunque no en este mundo terrestre, y puede también ser objeto de
adoracién. El nirmanakaya es el cuerpo fisico, nacido sobre la Tierra, de un Buda. En el Vajrayana tibetano, los tres
cuerpos son cultivados mediante practicas espirituales (sadhanas) separadas para cada uno.

50 Tsong Khapa Losang Drakpa, Illuminations of the Hidden Meaning Part I: Mandala, Mantra, and the Cult of the
Yoginis (Nueva York: American Institute of Buddhist Studies, 2017), pags. 21-22.

51 Qing Shizong, “Yuxuan yulu”, en (Wan) xu zangjing (Taipei: Xinwenteng chubanshe, 1968-1970), 68:18:696b.



105

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

No solo Yongzheng no asociaba al budismo ortodoxo con el tantra, sino que, de hecho, en su
escrito budista intitulado Jianmo bianyi lu #EEy#45% [Registros del sefialamiento de los de-
monios y el discernimiento de la heterodoxia], Yongzheng atac6 explicitamente a Hanyue
Fazang % H %45 (1573-1635), maestro chan, por su uso de un simbolo esotérico, la luna-disco
(yuelun Hig) que guia a la gente hacia la iluminacion y era representada por un circulo per-
fecto. Existen pocos detalles con respecto a esta practica, pero puede haber sido similar a la
meditacion ajikan [+ del budismo esotérico japonés, en que quien practica la meditacion
también visualiza una luna en forma de disco junto a la letra sanscrita ak.>* Yongzheng ridi-
culizé la nocidn de que la verdad absoluta pudiera expresarse con una imagen y a través de
algtn secreto. Consider6 que el uso de elementos tantricos de parte de Hanyue era extraio,
y un método redundante al lado de la iluminacion chan. Yongzheng hizo énfasis en que solo
mediante el esfuerzo propio puede uno obtener la salvacion. Asi, le parecia que la nocion de
que uno mismo pudiera liberar a otros mediante algun medio esotérico era una nocion demo-
niaca, no del Buda, y escribié que “fuera de la naturaleza propia de uno y de la autosalvacion,
(desde cuando hay algin secreto peculiar tltimo que pueda fortalecer a aquellos que no en-
tienden la naturaleza propia y se niegan a salvarse a si mismos?” (& 5 ¥ E BN &2 ik

%, HERR T AN EEREE?).>

Como ha explicado Robert Sharf, en el budismo chino tradicional, el término “ensefianza
esotérica” puede significar muchas cosas, y nunca se ha considerado aparte de las ensenanzas
exotéricas Mahayana. Con unas pocas excepciones individuales, estas ensefianzas no tienen
sus propios textos clasificados. Con frecuencia, en la China medieval, “esotérico” significaba
simplemente la mas alta forma de ensefianza del budismo Mahayana.>* Esto se refleja tam-
bién en los escritos de Yongzheng; mientras que Yongzheng refut6 la nocion de empodera-
miento “esotérico” de Hanyue y de Hongren (1610-1663), que incluia (aunque no se
restringiera a) practicas tantricas, el mismo Yongzheng usaba el término “esotérico” (mimi
##) con un significado mas amplio. Para el emperador, la definicion de “esotérico” no des-
cansaba sobre el mantra, el mudra y la visualizacion. El emperador eché mano de Yongming
Yanshou kBA7ESE (904-975), maestro budista del periodo de las cinco dinastias (907-979), y
escribi6 que este tomo lo mejor de la escuelas Tiantai k&, Huayan #g y Vijiianavada para
“compilarlo en un libro de cien fasciculos conocido como Zongjing lu, presentdndole asi a
los aprendices el mas alto camino del dharma esotérico” (4R4RRE—F &, ZH =%, (HEEE R
i FFEEP9). %> Como para muchos escritores budistas chinos de tiempos medievales, “eso-
térico” no significaba, para Yongzheng, que hubiera practicas tantricas, sino que aludia

52 Wu, Enlightenment in Dispute, pag. 151.

53 Qir)lg Shizong, “(Yuzhi) Jianmo bianyi lu”, en Da Riben xuzangjing (Shanghai: Shanghai Hanfenlou yingyin,
1925), juan 2.

54 Robert H. Sharf, Coming to Terms with Chinese Buddhism: A Reading of the Treasure Store Treatise (Honolulu:
University of Hawai‘i Press, 2001), pags. 263-279.

55 Qing Shizong, (Yuzhi) Jianmo bianyi lu, juan 8.



106

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

simplemente a la mas profunda ensefianza Mahayana, mas alla de las palabras, o a la doctrina
de la naturaleza del Buda.*

Incluso el emperador Qianlong, conocido por haber sido un ferviente practicante de la medi-
tacion tantrica tibetana, que hizo cubrir su tumba de mantras tibetanos, parece haber inter-
pretado el budismo Gelukpa a través de una lente chan. Por ejemplo, en una inscripcion
puesta en el monasterio Xihuang de budismo tibetano 75 de Beijing en 1782, Qianlong
comparo las instrucciones del Panchen Lama a sus discipulos con el evento en que el Buda
transmiti6 la ensefianza chan a Mahakasyapa: “Dejo en Tashi Lhunpo a su excelso discipulo
Lobsang Dondrub, y a otros, para que estudiaran los siitras y el vinaya y extendiera esas
ensefanzas, y se las explicaran al rey. Es como lo que el Tathagata dijo cuando estaba a punto
de entrar al Nirvana: ‘Tengo el mas grande dharma de la mente, que he transmitido a
Mahakasyapa para que todos ustedes puedan apoyarse en €1’ (HIREE 5 NSRSl
A ST TR, TMEACRRITR, A O, BTG, it S EAfki ). Este pa-
saje acerca de Mahakasyapa también se encuentra, con pequefias variaciones, en versiones
de esta inscripcion en tibetano, en mongol y en mancht. Aqui se hace la referencia a la fa-
mosa historia chan del momento en que el Buda transmite su ensefanza de la mente a
Mahakasyapa para describir la ensefianza Gelukpa, lo que sugiere que Qianlong, similar a
otros, tenia la nocién de que la Ensefianza Amarilla era parecida al budismo chan.

En otra ocasion, en 1745, Qianlong usé la doctrina chan para entender el budismo Gelukpa
cuando el Qan zingaro Galdan Tsering (1693-1745, r. 1727-1745)* le escribi6 a Qianlong
“para pedirle que Tibet le asignara varios lamas que fueran adeptos a los stitras y los mantras,
y para que se les permitiera que la ensenanza de los stitras y los mantras pasara de generacion
en generacion hasta el futuro distante, y se extendiera sin interrupcion” (354 {4 B4 Z 4K
RIRRE A, S48 > %, TS, HERER4). 28 Aqui, Galdan Tsering queria que Qianlong pasara
un decreto que le ordenara a los lamas del Tibet ir a los dominios zingaros y, haciendo esa
peticion, a la manera tipica de los tibetanos, dividio el budismo entre los caminos del siitra y
del mantra. Para negarle a Galdan Tsering acceso al Tibet, Qianlong respondi6 que “hay
lamas también en su region, ;cémo es posible que no haya alguno que sea adepto al siitra y
el mantra? Ademas, respetar al Buda y extender sus ensefianzas es solo asunto de la mente
propia, y no hay necesidad de apoyarse solamente en el siitra y el mantra. ;Para qué necesita
buscar gente distinta? No voy a pasar un decreto sobre este asunto” (#7714 W, = fE—
FRIEH? AR EAET L, IR BUBALE, skt A ).> Igual que Yongzheng, Qianlong
uso el argumento de que la verdad budista es solo un asunto de cultivacion de la mente, y no
depende de textos, mantras o lamas. Mientras que la razén por la cual Qianlong negé la pe-
ticion de Galdan Tsering era mas politica que religiosa, el hecho de que escogiera una

56 Tanto Yongming Yanshou como Qing Shizong (o Yongzheng) consideraban que la doctrina de la naturaleza del
Buda (Tathagatagarbha) era superior a las escuelas Yogacara y Madhyamaka, pues el Tathagatagarbha se basaba
menos en la teorizacién de la realidad, y més en la experiencia directa y libre de lenguaje.

57 Qiaga Danzheng, Zangwen beiwen yanjiu (Lhasa: Xizang renmin cﬁubanshe, 2012), pag. 434.

58 Jing Gaozong shilu, pag. 480.

59 Qing Gaozong shilu, pag. 481.



107

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

respuesta basada en el lenguaje de los chan muestra que no entendid los pronunciamientos
religiosos de Galdan Tsering, o que, ain entendiéndolos, les aplico la retorica chan para im-
poner asi su propia predominancia ideologica.

Un examen del canon budista manchu compilado bajo el reinado de Qianlong también mues-
tra que las nociones budistas manchues del budismo “esotérico” eran mas cercanas a la com-
prension china del budismo que a la comprension tibetana-mongola. Los canones budistas
tibetano y mongol establecen una clara distincion entre dos clases de textos: siitras (en tibe-
tano, mdo; en mongol, sudur) y tantras (en tibetano, Rgyud; en mongol, dandr-a). Basandose
en la organizacion del canon budista chino, el canon budista manchu contenia solo un pufiado
de textos tantricos. Los pocos tantras traducidos tanto al canon budista chino como al manchu
fueron traducidos junto a los siitras, de manera indistinta, como “escrituras” (en chino, jing
£¢; en mancht, nomun) sin que hubiera una categoria de textos aparte para los tantras. Por
ejemplo, el titulo de la famosa obra tantrica Hevajra Tantra se encuentra en el canon budista
mancht como Fuccihi nomulaha amba jilangga hafu sure urgungge wacir sere amba fulehe
han i nomun [El Buda habla sobre el texto escritural del gran rey de la ensefianza, el Hevajra,
con gran compasion y conocimiento del vacio]. Este titulo era mayormente una traduccion
de Foshuo Dabei kongzhi Xijin’'gang dajiaowang jing i Kz B =4 M A% T4 [El Buda
habla sobre el texto escritural del ritual del gran rey de la ensefianza, el Hevajra, con gran
compasion y conocimiento del vacio], el titulo chino del Hevajra Tantra traducido durante
la dinastia Song*!, y no una traduccion del texto del tibetano al manchi.®® Esto implica que,
a la manera de la tradicion budista china, la corte Qing y los textos budistas manchues patro-
cinados por el estado no tenian una clara nocidn de la separacion entre los caminos del siitra
por un lado y los del mantra y el tantra por el otro, incluso pese a que los monjes budistas
manchues eran etiquetados como lamas Gelukpa. A diferencia del interés occidental moderno
en el aspecto tantrico del budismo tibetano, el punto de vista del gobierno Qing sobre el
budismo Gelukpa era con frecuencia un juicio de este a través de los estandares del budismo
chino ortodoxo; cualesquiera que fueran las practicas tantricas que estuvieran presentes, estas
no formaban un sistema separado de las ensefianzas exotéricas y eran meramente un comple-
mento de la disciplina monéstica y de la visualizacion de la naturaleza del Buda en uno
mismo.

Debe hacerse hincapié en que también existia una retorica hostil contra el budismo Gelukpa
durante la era Qing. Comoquiera, igual que los ataques contra el fanjiao durante la dinastia
Ming, o que los ataques contra el budismo en general a lo largo de la historia china, el pro-
posito de esta retdrica hostil era el de prevenir a los funcionarios y emperadores contra el
seguimiento de doctrinas no confucianas de una manera muy apegada. Por ejemplo, los Xiao-
ting zalu =43 [Registros miscelaneos de Xiaoting], escritos por el principe manchu Zhao-
lian iz## (1776-1830) en los primeros afos del siglo XIX, usaban los mismos estereotipos y
la misma explicacién que en su momento usaban los confucianos de la era Ming para explicar

60 Digital Database of Buddhist Tripitaka Catalogue. Ultima modificacién: 26 de octubre, 2021.



108

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

la razon de que la dinastia imperial tratara al budismo tibetano con condescendencia. Zhao-
lian explica asi que la promocion Qing de la escuela Gelukpa revestia una necesidad estraté-
gica, y no se debia a una fe genuina en sus creencias religiosas:

El estado condesciende con los monjes de la [Ensefianza] Amarilla no porque siga su doctrina
para buscar su bendicion y su fortuna. Es solo que varias tribus mongolas han reverenciado
la Ensefianza Amarilla por largo tiempo. Por tanto, [el estado] hace uso del camino del divino
[el Buda] para adoctrinar, y depende de que sus seguidores se sometan sinceramente y sirvan
como amortiguadores. Esto es lo que la Institucion Real [wang zhi F#i] quiso decir [al hablar
de] la manera de “cambiar su gobierno, pero no cambiar sus costumbres”. 5 §EE T, j]’jlz
SEEHZLITEED. © LX%:ED%W BUEEHOA, SEAMIERE, FEOUHAE, (EH0 ORI DA, 1E
T s SHBCR S 2t

En este pasaje, Zhaolian citd la seccion “Wang zhi” F#i del clasico confuciano Liji #&:¢ [El
libro de los ritos] y comparé el camino (dao &) Qing con las maneras de los reyes Zhou,
cuyo proposito no era cambiar las costumbres locales sino sus gobiernos (zheng ) mediante
una transformacion moral. La misma expresion puede encontrarse en la inscripcion “Lama
shuo” iz [Pronunciamiento sobre los lamas], que Qianlong hizo erigir en el templo
Yonghe, en Beijing. Esta tardia inscripcion también menciona el “Wang zhi”: “Incluso pese
a que nuestra dinastia protege la Ensefianza Amarilla, se mantiene en unisono con lo que la

A e

Institucion Real llama ‘mejorar su doctrina, pero no cambiar sus costumbres’” (FaHifEE =2y,
G (FH) FREEHS, R G, TR, R 5HE, MRREES, 1 FEE2).9 Sin embargo,
ninguno de estos escritos hizo uso del dispositivo retorico de que el budismo Gelukpa no
pudiera ser considerado una forma legitima de budismo. En lugar de eso, estas declaraciones
que buscaban marginalizar el budismo tibetano representado por la escuela Gelukpa eran,
una vez mas, parte de un dispositivo retorico tradicional que usaban los confucianos contra
el budismo nen general, y que podia ser aplicado con igual éxito al budismo chino de estar
este sometido a circunstancias similares.

Introduccién a China de nociones occidentales
de lamaismo desde finales del siglo XIX

Como mencioné antes, pese a que tanto los europeos como los chinos Qing eran hostiles a
las practicas chaménicas y sexuales, los europeos consideraban “lamaismo” como otro tér-
mino para aludir al budismo tantrico o esotérico, y consideraban también que el estricto mo-
nacato del budismo tibetano era una caracteristica negativa similar al papado. Por contraste,
el estado a finales de la Ming y durante la era Qing no consideraba que las practicas tantricas

61 Zhaolian, Xiaoting zalu (Beijing: Zhonghua shuju, 1980), pag. 361.
62 Qiaga, Zangwen beiwen yanjiu, pag. 456.



109

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

fueran la caracteristica distintiva de las /ama jiao ortodoxas; en lugar de eso, las practicas
tantricas como el mantra eran vistas inicamente como préacticas auxiliares, y se consideraba,
a través de la lente del budismo chan, que tanto la visualizacion de la naturaleza del Buda en
uno mismo como la estricta disciplina monastica eran las principales caracteristicas positivas
de las lama jiao. Aunque hubo individuos de la corte Qing que intentaron con frecuencia dar
la imagen de que el emperador seguia la Ensefianza Amarilla solo como manera de pacificar
a los mongoles, esta imagen era parte de la retdrica tradicional confuciana contra el budismo
en general, y no un intento de negar el caracter budista de la escuela Gelukpa o de las lama
Jjiao.

La idea de que toda la tradicion budista tibetana —incluidas las varias sectas distintas entre si,
asi como las practicas esotéricas de estas, sin exclusion del tantra sexual— podia llamarse
lama jiao y era diferente del budismo auténtico solo fue adoptada por los chinos tras su in-
teraccion con los académicos occidentales y japoneses del budismo. Yang Wenhui #7&
(1837-1911) fue el primer académico chino estudioso del budismo que tuvo contacto con
académicos occidentales y japoneses del budismo. Conocié a Max Miiller (1823-1900) y a
Najio Bunyiu mggefft (1849-1927), su asistente japonés, en la Universidad de Oxford, a fi-
nales del siglo XIX. Alli, Yang conoci6 el budismo japonés y los muchos textos de la tradi-
cién japonesa que no pueden encontrarse en China.®

Gente como Yang Wenhui introdujo la nocion occidental de lamaismo a China, y, para fina-
les de la dinastia Qing, algunos chinos empezaron a declarar explicitamente que las lama jiao
no eran budistas. Por ejemplo, Chen Kangqi ffigEt (1840-1890), estudioso de finales de la
era Qing, escribid que los lamas eran astutos y maliciosos, y tenian tendencia a tomar vino,
comer carne y casarse con mujeres, y no tenian disciplina mondstica. Chen distingui6 la En-
sefianza Amarilla de la Ensefianza Roja, y afirm6 que los seguidores de la Ensefianza Ama-
rilla podian hacer que sus talismanes y el canto de sus mantras sanaran, mientras que los
seguidores de la Ensefianza Roja tenian mantras para maldecir gente. Aunque Chen Kangqi
trato la Ensefianza Amarilla como si esta fuera menos maliciosa que su contraparte, pensaba
que esta solo atraia el respeto de la dinastia Qing debido a su necesidad de gobernar a las
gentes de las fronteras, y lament6 que nadie propusiera ponerle freno a las lama jiao en ge-
neral.®* Chen también escribié que las lama jiao como un todo eran més engafiosas que el
budismo y el islam juntos. Chen Kanggqi es, hasta donde sé, el primer chino que us6 el término
lama jiao separandolo del budismo mismo. Considerando que escribid su obra en 1886, es
probable que esta haya estado influenciada por las nociones occidentales y japonesas de la-
maismo, que no tenian el cuidado de separar las tradiciones budistas “ortodoxas” de las prac-
ticas chamanicas y los tantras sexuales, a diferencia de la nocidon gubernamental de lama jiao
bajo la dinastia Qing.®

63 Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China, pag. 72.

64 Chen, Langqian jiwen chubi erbi sanbi (Beijing: Zhonghua shuju, 1984), pags. 7-8.

65 Cierta literatura popular, como las novelas, muestran que algunas personas c%linas del comun albergaban estereo-
tipos, como el de que los lamas eran todos ellos perversos y usaban trucos magicos desde finales de la era Ming. Es



110

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Del contacto con los académicos budistas japoneses, los académicos chinos tomaron direc-
tamente la nocion del budismo esotérico como una sola escuela religiosa dotada de caracte-
risticas coherentes entre si, y de que tanto el lamaismo como el budismo esotérico japonés
eran ramas de un mismo linaje esotérico que, promulgado por el Buda, se habia extendido a
distintas partes del mundo. Yang Wenhui fundé en 1908 una escuela que intentaba incorporar
el budismo de otras tradiciones. Entre los estudiantes de Yang estuvo el influyente monje
Taixu 4% (1890-1947), que estaba bastante interesado en el “budismo esotérico” como tra-
dicion, y envi6 estudiantes a Japon y al Tibet para estudiar especificamente esta tradicion. La
idea de una tradicion budista esotérica coherente de la cual el lamaismo era solo una rama
aparecio lentamente en los escritos chinos, tanto en traducciones de escritos japoneses como
en textos escritos por intelectuales chinos educados en Japon. Por ejemplo, en su nimero del
6 de marzo de 1910, la revista Dongfang zazhi % j755& [La miscelanea oriental] presento las
lama jiao, con el titulo de “Lama jiao”, de la siguiente manera: “Lama significa, en el len-
guaje tibetano, lo puro y lo supremo. Ahora bien, para estudiar sus ensefianzas, uno no puede
sino estudiar su religion madre, conocida como la Ensefianza Esotérica (mijiao)”. El articulo
rastrea tanto el budismo Shingon E= japonés como el budismo esotérico tibetano hasta la
figura de Nagarjuna (circa 150-250). Asi las cosas, el budismo Shingon habria recibido sus
ensefianzas transmitidas por Vajrabodhi de la dinastia Tang, que, a su vez, recibid su linea
de ensefanzas esotéricas de Nagabodhi, discipulo de Nagarjuna. Por otro lado, se dijo del
budismo esotérico tibetano que este habria recibido la transmision de su ensenanza de Vasu-
bandhu (circa siglos IV-V).% Aqui, el articulo construyé un solo linaje de budismo esotérico
que fuera el origen tanto de la tradicidn esotérica sino-japonesa como de la tradicion tibetana.

La introduccion de los estudios japoneses sobre el budismo se hizo incluso més pronunciada
después de la era Qing. La traduccién china de los estudios japoneses sobre el lamaismo que
llevo a cabo Lin Youren #A&T (1890-1976), publicada en Dixue zazhi =45t [La revista
geografica] en 1917 bajo el titulo de “Lama jiao zhi yanjiu” iz > i [Estudio sobre el
lamaismo] repitié una vez mas la nocion occidental de que el lamaismo no era una forma de
budismo: “Hay demasiado pocas cosas que las lama jiao compartan con otras ramas del bu-
dismo en su origen. Su historia y sus hébitos también son muy diferentes”.®” Aqui, en el
articulo japonés asi traducido, se usaba el término /ama jiao para describir en su totalidad
una tradicion del budismo tibetano que existia desde el siglo VIII, y que estaba definida por
sus elementos esotéricos. El articulo mencionaba que, en el afio 747 d.C., los monjes indios
‘Santaraksita y Padmasambhava trajeron al Tibet muchas préacticas dharani y esotéricas:

posible que, ya en la era Qing, las gentes del comtin ya asociaran estos estereotipos de practicas magicas y sexuales
con las lama jiao, y tuvieran acerca de estas una idea del budismo tibetano algo distinta a la del estado y la élite
letrada. Estos diversos puntos de vista populares durante la era Qing quedan fuera del margen del estudio de este
artfculo. Como fuere, durante la era Qing, el término lama jiao seguia siendo usado de manera mucho menos fre-
cuente que el término “Ensefianza Amarilla”, y no fue sino hasta el siglo XX que el término se volvié de uso més
comun para cubrir con €l todas las escuelas de%/ budismo tibetano (con frecuencia, tratdndolas todas como parte de
un budismo esotérico).

66 Lu Xiuzhang, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe, 2005), pag. 787.
67 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pag. 825.



Il

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

“Este es un tipo de ensefianza esotérica que se extendid en el Tibet y que era compatible con
este, también [conocida como] las lama jiao”.®® Igual que en otro articulo mas temprano pu-
blicado en dongfang zazhi en 1911, las lama jiao fueron definidas como un tipo de budismo
esotérico, pero se considerd que estas eran distintas de otras formas del budismo desde fecha
muy temprana, incluso desde la primera introduccion del budismo al Tibet. Esto diferia del
entendimiento que tenian los intelectuales Ming y Qing sobre las lama jiao, y también sobre
el fanjiao, que no consideraban que las practicas esotéricas fueran un elemento central del
budismo tibetano, lo cual es claro precisamente en el primero de esos términos. Asi las cosas,
las lama jiao fueron descritas de la siguiente manera: habian sido introducidas a China bajo
la dinastia Yuan como una entidad separada de otras formas de budismo, incluso aunque el
término lama jiao y su predecesor, fanjiao, habian aparecido solo ya bajo la dinastia Ming.%’

Pese a la presencia de una comprension budologica japonesa del lamaismo, la comprension
tradicional china de las lama jiao como si estas fueran similares al budismo chan en cuanto
a su doctrina sigui6 existiendo, hasta comienzos del periodo republicano, hombro a hombro
con esta comprension recién llegada, e incluso se fue haciendo mas sofisticada. La gaceta
Xizang xiaozhi 755/ \s% [Breve historia del Tibet], escrita por Shan Yunian it en algun
momento alrededor del paso del siglo XIX al siglo XX, repiti6 mayormente las palabras de
Wei Yuan, afirmando: “Durante los tiempos de Tsongkhapa, el budismo en Tibet se especia-
liz6 en la escuela esotérica. No practico los mantras prohibidos. Después, se convirtié en un
método para tragar cuchillos y exhalar fuego para impresionar a las masas, sin diferencia
alguna respecto a los maestros del chamanismo y habiendo perdido completamente la doc-
trina de la concentracion, la sabiduria y la compasion” (5w i b G 2 5 ik 25 5, fEf2E, %
BT TTHOK BTRE A LSk T, ke z2sfE 2 45). 70 El texto continuaba, afirmando que “cuando
Tsongkhapa estaba vivo, €l solo demostro el significado del océano de la naturaleza [del
Buda]” (e Er s ).’ Aqui, tal vez debido a la influencia extranjera, Shan Yu-
nian uso el término “escuela esotérica” (Mizong #%2); pese a ello, tanto él como otros mas
no parecen haber entendido que la linea entre el budismo esotérico tibetano y los muchos
aspectos de lo que ellos consideraban chamanismo, como, por ejemplo, ciertos mantras, es-
taba lejos de ser clara. Como en la perspectiva tradicional de los intelectuales chinos desde
finales de la era Ming, estas practicas fueron asociadas, en su mayoria, con las escuelas no
Gelukpa, y se dijo de Tsongkhapa que ¢l seria el inico capaz de volver a introducir la doctrina
de la naturaleza del Buda que separaba al budismo Gelukpa de otras escuelas. De nuevo, esto
revela una comprension venida del budismo chino acerca de cudl deberia ser la mas alta
ensefianza budista.

Escrita por Zhang Qiqin 7£H#) y publicada también en varias secciones a lo largo del afio de
1911 en Dongfang zazhi, Xizang zongjiao yuanliu kao 7Ei52205%7% [Investigacion sobre los

68 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pags. 825-826.
6 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pag. 826.

70 “Xizang xiaozhi”, pag. 404.

71 “Xizang xiaozhi”, pag. 404.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

origenes de las religiones tibetanas] es tal vez la descripcion mas detallada de las lama jiao
que se hubiera hecho hasta ese momento a partir de la perspectiva china. Zhang también cit6
textualmente la descripcion que hizo Wei Yuan de las lama jiao, y de 1la manera en que los
elementos esotéricos del Tibet estaban, sobre todo, asociados con las escuelas no Gelukpa:
“Después, [la Ensefianza Roja] se convirtid6 en un método para tragar cuchillos y exhalar
fuego para impresionar a las masas, sin diferencia alguna respecto a los maestros del chama-
nismo y habiendo perdido completamente la doctrina de la concentracion, la sabiduria y la
compasion” (EL1&4T#, R TE, e E AB T K A, fEEETR, F080E H). Zhang cito entonces
el Shoulengyan jing &HE#4% (en sanscrito, Sirangama Sitra) para explicar lo que queria
decir con Vinaya, la tranquilidad de la mente y la sabiduria: “Si tomamos la mente como si
fuera el Vinaya, se da lugar a la tranquilidad de la mente debido al Vinaya, y se da muestras
de sabiduria debido a la tranquilidad de la Mente” (3.0 B, R4 &, RE2E). Zhang prosi-
guid, explicando el pasaje de arriba mediante la cita de una obra budista chan, la Chuandeng
lu 1E154% [ Transmision de la ldmpara]: “La ausencia de recuerdos se conoce como Vinaya, la
ausencia de pensamientos es conocida como la tranquilidad de la mente, y la ausencia de
ilusiones se conoce como sabiduria” (fEfE 4, fia s, Mx42).”? La explicacion de Zhang
Qiqin coincidia en su mayoria con la explicacion desde el budismo chan. Zhang enfatiz6 la
manera en que el Vinaya se ubicaba en el centro de la cultivacion mental en lugar de hacer
un abanico inflexible de reglas; mas alla de esto, cit6 pasajes que usaban el lenguaje budista
chan (“ausencia de recuerdos” y “ausencia de pensamientos”, respectivamente) para describir
la base del Vinaya y de la tranquilidad de la mente durante la meditaciéon. Una vez mas,
Zhang cit6 entonces a Wei Yuan, y afirmé que la Ensefianza Amarilla se concentraba en la
visualizacion de la naturaleza propia y en la salvacion de los seres sintientes. A diferencia de
otras descripciones mas tempranas, que solo describian Ensefianzas Roja y Amarilla, Zhang
también menciono la existencia de Ensefianzas Negra (Bon) y Blanca (Kagyupa). Sobre es-
tas, Zhang solo anot6 que la Ensefianza Negra no era un budismo, mientras que la Ensefianza
Roja era un vehiculo inferior al que representaba la Ensefianza Amarilla.”

Mas alla de esto, Zhang Qiqin escribi6 un linaje de reencarnaciones de la Ensefianza Roja
que empezaba con Sakyamuni transmiténdole a Mahakasyapa la ensefianza; luego, este la
transmitia a mas personas a través de una serie de reencarnaciones en India y Tibet que in-
cluian a Songtsen Gampo y a Pakpa... En total, a 62 personas.’* Hasta donde sé, no conozco
este linaje del Tibet, y, dado que Zhang incluyé a Mahakasyapa —figura de importancia en
los linajes chan— en la lista, es probable que haya inventado este linaje junto a la nocion de
que el budismo chan y las lama jiao tenian el mismo origen. El hecho de que haya hecho
referencia a varias figuras chan (tales como Bodhidharma y Huike £77) justo antes de escribir
sobre este linaje apoya esta hipdtesis. Uno puede ver que, pese a que Zhang Qiqin tenia un
mayor entendimiento del budismo tibetano que el de otros intelectuales Qing mas tempranos,

72 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pag. 795.
73 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pag. 821.
74 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pags. 790-795.



)

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

su pensamiento seguia estando bastante influenciado por la comprension intelectual tradicio-
nal china de lama jiao. Esto muestra que, para finales de la era Qing, Dongfang zazhi publicé
articulos basados tanto en la nocion de lama jiao introducida a China desde Japon como en
el entendimiento tradicional chino de las lama jiao.

Incluso en el periodo republicano temprano, estas viejas nociones chinas de lama jiao per-
sistian. El libro Zixang shi dagang [Un esbozo de la historia del Tibet], escrito por Wu Yans-
hao (1868-1944), citaba también a Song Yun para describir las lama jiao: “Dijo Song Yun:
‘He tratado de hacer averiguaciones acerca de la veracidad de la Ensefianza Roja. En el prin-
cipio, no habia magia, y habia solo la veneracion de Padmasambhava y la recitacion devota
de los siitras y mantras protectores del dharma. En su origen, la magia nacié de los engafios.
Los sabios usan el camino de los milagros para establecer sus ensefianzas, para asi controlar
algo [a los tontos] sobre la base de las costumbres’. (IAAZ, “REBHLLL B, WA, it
FEFIBHEAL LR A RTT. 25BN, T sy, FaRemE 2 H.).”

No obstante, para finales del periodo republicano, este punto de vista habia desaparecido.
Esto era resultado no solo de la influencia de la budologia extranjera, sino también de un
mayor nivel de interaccion entre los chinos han, especialmente los que eran budistas, y el
Tibet. Monjes e intelectuales chinos fueron a estudiar tanto al Japon como al Tibet, y obtu-
vieron all4 una mayor comprension de los budismos esotérico y tibetano. Taixu abri6 el Ins-
tituto Budista Wuchang i 2 #2 5 en 1922, y uno de los discipulos de Taixu, el monje
Dayong k5 (1893-1929), habiendo estudiado primero la “escuela esotérica” de Japon entre
1921 y 1923, fund6 en 1924 la primera institucion de educacion sino-tibetana, el Instituto
Budista para el estudio de la Lengua Tibetana (Fojiao Zangwen xueyuan #5225 ). Tam-
bién incorpord las ensefianzas esotéricas tibetanas en sus escuelas budistas como parte del
maés amplio aprendizaje del budismo esotérico.”® A lo largo de la década de 1930, fueron
fundados otros institutos budistas ocupados con la ensefianza del budismo tibetano. A dife-
rencia del patrocinio que recibian bajo la dinastia Qing, todas estas organizaciones eran pri-
vadas. Ademas, a lo largo del periodo republicano, la educacion moderna fue introducida a
China de una manera més extendida. Se escribieron algunas obras sobre el budismo tibetano
o sobre las lama jiao, y muchos monjes e intelectuales chinos han usaron los estudios japo-
neses y occidentales sobre el lamaismo, y las metodologias de estos, para explicar el budismo
tibetano.

A mediados del periodo republicano, el budismo esotérico pasod a ser considerado como una
forma impura de budismo, aunque, en general, los mismos monjes budistas no sostuvieran
este punto de vista. Para entonces habia emergido la nueva comprension del “lamaismo”
como una rama étnica de un budismo esotérico mas abarcador, y esta habia reemplazado en
buen grado a la comprension tradicional china del lamaismo como ensefianza similar al

75 Wu Yanshao, Xizang shi dagang, en Zhang Yuxin (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangu fangzhi
huibian (Beging: Xueyuan chubanshe, 2003), vol. 53, pag. 94.
76 Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China, pags. 81-82.



[11

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

budismo chan, comprension esta que caracterizo el periodo Qing. Sin embargo, pese a esto,
siguid debatiéndose en lengua china si las lama jiao tenian connotaciones positivas o nega-
tivas, debate que sigue hasta el presente.

Conclusion

Este articulo busca mostrar la manera en que la comprension tradicional china del lamaismo,
como concepto, difirid tanto del entendimiento tibetano-mongol sobre su propio budismo
como del entendimiento europeo y académico moderno del término “lamaismo”. En resu-
men, antes de la dinastia Ming, no habia concepto de lamaismo per se, sino que habia solo
una nocion de una ensefianza esotérica que los maestros del budismo tibetano habian sido los
ultimos en ensefar en China de entre varios maestros budistas extranjeros que habian ense-
nado tales practicas en China desde tiempos de la dinastia Tang.

Aparecio, ya entrada la era Ming, una nocion de “lamaismo”, y con esta se asociaban tanto
una retorica negativa como una retorica positiva. Aqui, al hablar de “lamaismo”, me refiero
a una forma de budismo asociada especificamente con los tibetanos, que tenia sus propias
caracteristicas y cuya existencia institucional estaba separada del budismo chino. La nocién
de fanjiao aparecida a finales del siglo XV se asociaba con una retdrica negativa, y fue esta
nocion la que proveyo el primer término que los chinos usaron para objetivar el budismo
tibetano como una practica budista separada del budismo nativo de China. El fanjiao se aso-
ciaba especificamente con monjes de la etnia tibetana, y representaba tanto el aspecto foraneo
como otros aspectos negativos del budismo. Como fuere, en ningiin momento se considero
esta practica como una forma de budismo en si misma. En lugar de esto, la religion represen-
taba todos los aspectos negativos del budismo que los confucianos solian denunciar como
heterodoxos. Es decir, fanjiao fue una expresion retorica que buscaba el objetivo de hacer
énfasis sobre la naturaleza extranjera del budismo en si, y no se hacia el esfuerzo de dejar
claro qué era lo budista y 1o no-budista de la tradicion tibetana.

Como término acuiado en la década de 1570, lama jiao era una expresion de la naturaleza
ortodoxa del budismo tibetano. El propdsito tras la invencion de este nuevo término era, con
toda probabilidad, intentar quitar la connotacion negativa y foranea que acarreaba el término
fan en la composicion fanjiao, pues las lama jiao eran ahora consideradas como una fuerza
civilizatoria que China usaria para transformar a los mongoles. Tras la aparicion de este tér-
mino, vemos varios intentos, por parte de los intelectuales chinos, que buscan separar las
practicas magicas y los tantras sexuales, que estos intelectuales denunciaban como no-budis-
tas, de lo que los chinos consideraban que eran los aspectos ortodoxos budistas del budismo
tibetano. Las mismas lama jiao representaron el budismo ortodoxo, hecha la salvedad de su
interpretacion a través de las lentes del budismo chino. Asi, los chinos consideraban que la



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

esencia de estas enseflanzas era la familiaridad con las escrituras budistas populares y con la
contemplacion de la naturaleza propia, muy a la manera de la escuela chan en China. Por otro
lado, el elemento tantrico del budismo fue subestimado a propdsito, mientras que los tantras
sexuales fueron denunciados como no-budistas por completo, puestos bajo la categoria de
“artes del dormitorio” y excluidos de lo que se consideraba parte de las /ama jiao ortodoxas.
La retorica negativa asociada con el fanjiao no desaparecié después de acunarse el término
lama jiao, sino que ocasionalmente siguiod siéndole aplicada a las ortodoxas /ama jiao durante
el gobierno de la dinastia Qing, pero, igual que fungi6 con el fanjiao, esta retorica estuvo
asociada, sobre todo, con la naturaleza heterodoxa del budismo en general, en lugar de estarlo
con un ataque contra sus corruptas practicas tantricas.

Para mediados del siglo XVII, la escuela Gelukpa era considerada la tinica escuela ortodoxa
de lama jiao. El concepto de lama jiao como doctrina similar al budismo chino formado
durante la era Ming paso a la era Qing, y fue aplicado al budismo Gelukpa. De entre las
técnicas practicadas por los lamas, las que los chinos consideraron corruptas, como las prac-
ticas chamanicas, los trucos ilusorios y los tantras sexuales, fueron proyectadas sobre las
escuelas budistas no-Gelukpa del Tibet, conocidas colectivamente como Ensefianza Roja.
Habia, entre los funcionarios de la corte Qing, una hostilidad predominante contra los tantras
sexuales, pues estos eran visto como la causa de la caida de la dinastia Yuan. Incluso los
proyectos de traducciones budistas al manchu, organizados por el emperador Qianlong, vie-
ron solo una cantidad limitada de traducciones de textos tantricos tibetanos, y en estos no se
trato a los tantra como una clase superior de textos separados de los siitras. Esta comprension
china de las lama jiao era distinta de las nociones occidental y japonesa de “lamaismo”, que
se concentraban en el elemento corrupto de las practicas tantricas o veian al lamaismo como
una rama que hacia parte del linaje de un budismo esotérico mas abarcador. Bajo la dinastia
Qing, los chinos consideraban que el tantra tibetano era una mera practica auxiliar del bu-
dismo, de manera similar al rol que jugaba la practica tantrica en el budismo chino. A finales
del siglo XIX, la comprension europea del lamaismo se introdujo lentamente a China, a través
de budistas chinos que hubieran interactuado con estudiosos budistas occidentales o japone-
ses, asi como a través de la traduccion de los estudios japoneses sobre el budismo. Para fina-
les del periodo republicano, la nueva comprension acerca de las lama jiao habia reemplazado
con creces a la comprension tradicional al respecto, y esta nueva comprension ha seguido
influenciando la manera en que los chinos entienden el término hasta hoy.



116G

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Referencias

Canon clasico:

CHEN Kangqi FrEEH (1840-1890), Langgian jiwen chubi erbi sanbi B840 k11— =45 [Co-
lecciones primera, segunda y tercera de notas del estudio Langqian], 21 juan (Beijing:
Zhonghua shuju f#EEfE, 1984).

HUANG Zhangjian #5&{# et al. (eds.), Ming shilu B{&$% [Registros veraces de los Ming], 100
vols. Edicion preservada en el Instituto de Historia y Filologia de la Academia Sinica (Zhong-
vang yanjiuyuan Lishi yuyan yanjiusuo &b oLbi5e e s SH5erT).

J1 Yun 4215 (1724-1805), “Yuewei caotang biji” Biggsisisss: [Historietas aleatorias de la ca-
bafia del escrutinio minucioso], en Biji xiaoshuo daguan ershiba bian 50/ N\ K —+ /\4R
[Gran perspectiva sobre las novelas de notas], vol. 6 (Taipei: Xinxing shuju iS5, 1988).

NIANCHANG #&% (1282-;?), Fozu lidai tongzai ffiHfF(iF@#, [Registros generales de los pa-
triarcas budistas a lo largos de las eras], en Pinjia jingshe jiaokang dazangjing: zhuanji bu %8
e PIAHL: E#2tss [Canon budista cotejado e impreso por Pinjia jingshe: Seccion de
biografias], vol. 2 (Shanghai: Pinjia jingshe #&ffiki4:, 1913).

QING Shizong %52, o Yongzheng 7E1E (r. 1722-1735), “Yuxuan yulu” ffl#£:E$% [Seleccion
imperial de dichos registrados], 19 juan, en (Wan) xu zangjing (') #&#4% [Canon budista
extendido por el hombre], n° 1319 (Taipei: Xinwenfeng chubanshe #37% H R+, 1968-1970).

QING Shizong j&itt52, o Yongzheng z&1F (r. 1722-1735), (Yuzhi) Jianmo bianyi lu #5754 55%
[Registros del senalamiento de los demonios y el discernimiento de la heterodoxia], en Da
Riben xuzangjing & H A %15 4% [El gran canon budista japonés extendido] (Shanghai:
Shanghai Hanfenlou yingyin F&im%itszE0, 1925).

QU Jiusi EE (1546-1617), Wanli wugong lu & ichs% [Registro de los asuntos militares
durante el reinado de Wanli], 14 juan (Version digital disponible en el sitio web de Chinese
Text Project).

WANG Chonggu F&2¢ (1515-1588), Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi /U788 11F
Bz [Peticion de Wang, prefecto Shaobao de Jianchuan], 15 juan (Copia digital disponi-
ble en el sitio web de la Universidad de Peking).

WANG Xianqian F5zi (1842-1917), Donghua lu #%#5% [Registros de [la puerta de] la flor
oriental], 194 juan, en Xuxiu Siku quanshu, vol. 369.

WEI Yuan #0F (1794-1857), Shengwu ji #=iti [Las guerras de conquista del emperador
Shengwu], 14 juan (Beijing: Zhonghua shuju $#£E5, 1984).



17

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

WU Yanshao %347 (1868-1944), Xizang shi dagang 755 52 K46 [Esbozo de historia del Ti-
bet], en Zhang Yuxin &7 (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangu fangzhi
huibian T EPE§ & H )RR E T &4 [Compilacion de gacetas locales de Tibet, Gansu,
Qinghai, Sichuan, Yunnan y el Tibet chino] (Beijing: Xueyuan chubanshe 23 H{1hitt, 2003).

YU Mingzhong T+ (1714-1779), Dou Guangnai &% (1720-1795) y Zhu Yun 445 (1729-
1781), Qinding Rixia jiuwen kao $5& H T ER*% [Rumores sobre los asuntos antiguos bajo el
sol, compilados con el apoyo imperial], 160 juan (Taipei: Guanwen shuju B &f5, 1968).

ZHAOLIAN iZ## (1776-1830), Xiaoting zalu w=4$% [Registros miscelaneos del pabellon de
los silbidos], 10 juan (Beijing: Zhonghua shuju 445, 1980).

Bibliografia:

Bo Huang, “The Birth of Lamaism: Religious Institution, Ethnic Identity, and Politics behind
Tibetan-rite Buddhism in China from the 11"-19'" Century” (Tesis de doctorado, Universidad
de Indiana, 2021).

CAIDAN Xiarong 4 HE#, Qujuang Cairang ;T4 1k (trad.), “Zangchuan Fojiao ge zongpai
mingcheng bianxi” je{# & & IR YT [Analisis de los nombres de varias sectas del bu-
dismo tibetano], en Xizang yanjiu pgiEi5c [investigaciones sobre Tibet], n° 1 (1984), pags.
111-115.

Du Changshun ##5, “Mingdai xitian seng kaoliie” BHft FgR (%> &g [Estudio sobre los
“monjes del cielo occidental” durante el periodo Ming], en Shijie zongjiao yanjiu 55220+
72 [Investigaciones sobre las religiones mundiales], n® 1 (2006), pags. 23-33.

GU Zucheng gtk et al. (eds.), “Ming shilu” Zangzu shiliao (BHE$#%) skl [Materiales
historicos sobre la etnia tibetana hallados en los “Registros veraces de los Ming”], 2 vols
(Lhasa: Xizang renmin chubanshe 755 A B HiffH, 1982).

Donald S. LOPEZ, Jr., Elaborations on Emptiness. Uses of the Heart Siitra (Princeton: Prince-
ton University Press, 1996).

Donald S. LOPEZ, Jr., “‘Lamaism’ and the Disappearance of Tibet”, en Comparative Studies
in Society and History, vol. 38, n° 1 (enero, 1996), pags. 3-25.

LU Xiuzhang g%, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian 7&K R EL S [Selec-
cion de materiales sobre asuntos tibetanos desde finales de la era Qing hasta comienzos del
periodo republicano] (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe s HihR 1, 2005).

MENG Yu #¥i, “Guojia tushuguan suo cang Da shouyin wuzi yao yuanliu kaoshu™ 5z &2
BERRE (R T-ENEEFSE) %k [Sobre el Daoshouyin wuzi yao en la coleccion de la Biblioteca



18

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Nacional], en Shen Weirong yi#%% (ed.), Wenben Zhong de lishi: Zangchuan Fojiao zai Xiyu
he Zhongyuan de chuanbo SrAFHIFES: 2T R RAYERE [Historia a través de la
critica textual: Budismo tibetano en Eurasia Central y en China] (Beijing: Zhongguo zangxue
chubanshe i Hhftt, 2012), pags. 207-242.

QIAGA Danzheng 1418- H1F (en tibetano, Chab ‘gag rta mgrin), Zangwen beiwen yanjiu j&z
mE=ciR7e [Estudio sobre las inscripciones en tibetano] (Lhasa: Xizang renmin chubanshe 7
AR, 2012).

Geoffrey SAMUEL, Civilized Shamans: Buddhism in Tibetan Societies (Washington D.C.:
Smithsonian Series in Ethnographic Inquiry, 1995).

SHANG Feng i, “Lama jiao zhi ming he xu gai” w2 £ /82 [ Por qué cambiar el
nombre Lama jiao?], en Xizang yanjiu #Ejghi5c [Estudios sobre Tibet], n° 3 (1986), pag. 105.

Robert H. SHARF, Coming to Terms with Chinese Buddhism: A Reading of the Treasure Store
Treatise (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2001).

SHEN Weirong Jif#25, Xiangxiang Xizang: Kuan wenhua shiye zhong de heshang, huofo,
lama he mijiao fEE75: B XALREFFAAIN ~ JE6 « WRA12% [Imaginarse el Tibet: Monjes,
Budas vivientes, lamas y budismo esotérico en una perspectiva transcultural] (Beijing: Bei-
jing shifan daxue chubanshe Jb5iffisE A2 Rk, 2015).

ToH Hoong Teik, “Tibetan Buddhism in Ming China” (Tesis de doctorado, Universidad de
Harvard, 2004).

TSONG Khapa Losang Drakpa, David Gray (trad.), //lumination of the Hidden Meaning Part
1: Mandala, Mantra, and the Cult of the Yoginis (Nueva York: American Institute of Bud-
dhist Studies, 2017).

Gray TUTTLE, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China (Nueva York: Columbia
University Press, 2005).

WANG Furen Fi#(~, “Lamajiao shi zengyang xingcheng he fazhan qilai de?” w2 E&EF
pR1Es e skey [ Como se formd y se desarrolld el lamaismo?], en Zhongguo minzu g Rt
[Etnia china], n® 10 (1983), pags. 50-51.

WANG Hang F#ji, “Tang zhongqi yilai de Huayi zhi bian jiqi dui Fojiao de yingxiang” gt
HAD AR EE S > i i H s #2e222 [El discurso sobre el discurso Hua-yi desde mediados del
periodo Tang, y la influencia de este en el budismo], en Nanchang gongcheng xueyuan
xuebao w E TH2EE2 4 [Revista académica de la Facultad de Ingenieria de Nanchang], vol.
32, n° 2 (abril, 2013), pags. 13-16.

WU liang, Enlightenment in Dispute: The Reinvention of Chan Buddhism in Seventeenth-
Century China (Nueva York: Oxford University Press, 2008).



119

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Xuxiu Siku quanshu #suE4%E [Suplementos al Siku quanshu (Libros completos de los
cuatro almacenes)], 36.304 vols. (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002).

ZHANG Yuxin 555 (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangqu fangzhi huib-
ian "PEIFE K H ) ERE T E RS [Compilacion de gacetas locales de Tibet, Gansu, Qinghai,
Sichuan, Yunnan y el Tibet chino] (Beijing: Xueyuan chubanshe £t/ tt+, 2003).

ZHENG’AN Jushi %+, Zhenjia xieshuo: Xizang Mizong Suodaji lama suozao ‘Pochu
xieshuo lun’ zhenshi xieshuo ESFT5 © POi# 2 S WIS (MR ) E205 [Doctri-
nas falsas y verdaderas: La “Eliminacion de las falsas doctrinas™ por parte del lama tibetano
Sodargye, de la Escuela Esotérica, es una verdadera herejia] (Taipei: Fojiao zhengjue
tongxiuhui #ZEZEEE, 2004).

ZHOU Qi 7%, Qingdai Fojiao yu zhengzhi wenhua #ER{#2EECE32{E [Budismo y cultura
politica durante la dinastia Qing] (Beijing: Renmin chubanshe A &Hii#t, 2015).



120

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

Notas del traductor

' En adelante, cuando se use en el original el inglés Lamaism, la traduccién utilizara la forma
hispanizada de “lamaismo”.

i He eliminado las fechas biograficas que aparecen en el original, segiin las cuales Hong
Dichen habria nacido en 1930 y estaria vivo. El autor me ha hecho saber que este es un error
que no fue corregido durante el proceso editorial del articulo original, y me ha pedido elimi-
narlo de esta version en castellano.

il pakpa y Phagspa o Phags-pa son acepciones del nombre de un monje budista tibetano con-
siderado por Qubilai Khan como uno de los mejores sabios de su imperio, y a quien se le
comisiono la construccion de un sistema de escritura fonético con el cual pudieran escribirse
las diversas lenguas del Imperio Mongol, al menos del khanato Yuan, sistema este que Pakpa
(o Phags-pa) baso sobre el sistema tibetano de escritura, y que lleva su mismo nombre. No
he podido consultar ninguna autoridad suficientemente confiable en la transliteracion del sis-
tema tibetano de escritura al sistema latino de escritura (sistema de romanizacion Wylie), por
lo que no me he decidido por ninguna de las dos grafias, y prefiero conservar la del autor del
articulo.

¥ Yuan Shun es el nombre postumo asignado por la dinastia Ming al iltimo emperador mon-
gol de China, cuyo nombre mongol era Toghan-Temiir Khan, a veces transliterado como
Toghon Temiir Khan o como Togoontdmor. Toghan-Temiir Khan, en sus distintas translite-
raciones y pronunciaciones, es también el nombre con el cual lo conocieron sus stubditos y
demas contemporaneos, es decir, los gobernantes de toda Asia y Europa. Ademas de estos
dos nombres, la misma dinastia Yuan (de ascendencia gengiskanida), que hubo de retirarse
al norte, a la estepa mongola, tras el ascenso de la dinastia Ming y la caida de Daidu en 1368,
le asign6 el nombre pdstumo de Yuan Huizong.

¥ Huangtaiji, Huang Taiji, Hung Taiji y Hong Taiji son todas formas distintas del mismo
nombre, de procedencia mongola, de una misma persona, el emperador manchu de la dinastia
Qing que gobernd China entre 1626 y su muerte, en 1643. En ocasiones, se encuentra en
lenguas occidentales el nombre de Abahai, y su nombre péstumo es Qing Taizong, que puede
encontrarse en lenguas occidentales como Taizong de Qing o en su variacion acorde al sis-
tema Wade-Giles. El autor uso en el texto original varias formas de este nombre. Aqui unifi-
camos los distintos usos con el nombre de Huangtaiji.

v La era Han temprana corresponde al periodo en que el oriente de la China actual fue go-
bernado por la dinastia Han, entre los afios 202 a.C. y 9 d.C. Sus territorios incluian ademas
el corredor Hexi y los “protectorados del norte”, conformados principalmente por los territo-
rios de la cuenca del rio Tarim, en el sur del actual Xinjiang.

Vil La expresion “abanderado” se usa aqui en un sentido especifico de la historia china: alude
al sistema de ocho banderas con el que se distinguian distintas identidades durante la dinastia
Qing, a partir del reinado de Huangtaiji. El sistema nacié como un sistema de clasificacion
militar que incluia gentes de la etnia jurchen (o mancht), que lo usaba para distinguirse asi



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

de las poblaciones de China que pusieron bajo su gobierno a partir del siglo XVII. El sistema
adscribia a ciertos individuos a uno u otro grupo, lo que probaba su pertenencia a la etnia
jurchen. Con el tiempo, el sistema fue usado para lograr la asimilacion de varias tribus mon-
golas, y de buena parte de las élites han del Imperio Qing; por otro lado, el acceso al sistema
de ocho banderas llegd a ser un objetivo para algunos, puesto que la pertenencia a este aca-
rreaba ciertos derechos legales, por lo que personas de varias etnias llegaron a falsificar ar-
boles genealogicos y certificados de pertenencia para acceder a dichos derechos. A finales
de la era Qing, el sistema de ocho banderas fue dividido en tres sistemas distintos, de manera
que volviera a servir para organizar una clasificacion étnica mas sistematica. El sistema in-
cluyo asi, hasta su abolicion, las siguientes tres clasificaciones: 1) las ocho banderas man-
chues, 2) las ocho banderas mongolas, y 3) las ocho banderas han. Desde entonces, despojado
de privilegios no democraticos, el sistema ha sido incorporado en la clasificacion étnica del
estado moderno chino, tanto en la Republica de China tras la Revolucioén Xinhai como en la
Republica Popular China tras la revolucion comunista.

Vi Amban es un titulo Qing que significa “alto oficial” o “alto funcionario” en manchu. Se
trataba de un tipo de servidor publico de alto rango. En el caso del Amban de Tibet, se trata
de un “residente imperial” encargado desde 1727 de afirmar la autoridad del gobierno Qing
sobre la teocracia tibetana, por lo que comandaba tropas chinas estacionadas en Lhasa, tenia
poder de veto sobre las decisiones del Dalai lama y del Panchen lama y ostentaba la obliga-
cion de asegurarse de que la administracion tibetana se llevara a cabo conforme a las leyes y
regulaciones Qing. El ultimo Amban de Tibet fue expulsado de Lhasa en 1912 tras el triunfo
de la Revolucion Xinhai, que acarred la fundacion de la Republica de China y la caida de la
dinastia Qing.

X El texto se refiere aqui al Jebtsundamba Khutukhtu, o Changkya Khutukhtu, jefe espiritual
del linaje Gelug del budismo tibetano en las regiones de Mongolia gobernadas por el Imperio
Chino bajo la dinastia Qing, tanto de la actual provincia de Mongolia Interior como del actual
territorio de la Republica de Mongolia. Los Khutukhtu solian contar también con rango de
Amban en la jerarquia Qing, y estar bien relacionados con la corte o con el emperador mismo;
en ocasiones, eran “encontrados” entre descendientes directos de Genghis Khan: en efecto,
el Jebtsundamba Khutukhtu, igual que el Dalai Lama, reencarna en una persona nacida des-
pués de la muerte del anterior Jebtsundamba Khutukhtu, lo que obliga a los monjes locales a
buscar su reencarnacion, practica que se lleva a cabo aun. Una vez esta persona es encontrada,
recibe también el mas alto rango entre los lamas mongoles, con el titulo de Bogd Gegeen.
Este comentario de Wei Yuan, publicado en 1842, es contemporaneo del sexto Jebtsundamba
Khutukhtu, llamado Luvsantiivdenchojijaltsan, o, con su nombre ceremonial en tibetano,
Blo-bzang-dpal-ldan-bstan-pa.

Aunque el titulo es, a oidos modernos, un titulo puramente religioso, este ha acarreado fun-
ciones politicas claras incluso recientemente: como he explicado, el Jebtsundamba Khutu-
khtu solia estar bien conectado en la corte Qing y era a veces parte de la nobleza
gengiskanida; ademas, el Jebtsundamba Khutukhtu fue en su momento el gobernante de
Mongolia entre la independencia de este pais y la revolucion comunista de 1924, y en otro
momento de la historia, en 1948, hizo parte del funcionariado leal al Guomindang que siguid
a Jiang Jieshi en su retirada hacia Taiwan, tras la victoria de la revolucién comunista que
lider6 Mao Zedong.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 202 1). pags. 82 122,

X Tathagata es uno de los titulos adscritos al Buda. Si Siddharta es el Buda por ser “el ilumi-
nado”, es a su vez el Tathagata por ser “el que asi se ha ido”. Como es habitual en el budismo,
la interpretacion de este término varia de escuela a escuela, con todo tipo de coincidencias y
divergencias. Usualmente se usa este término, en lugar del mas conocido Buda, cuando se
quiere aludir al caracter trascendental, espiritual o incorpdreo del Buda.

xi B] Kanato Zungaro era una unidad politica ubicada en parte de las actuales Mongolia, Ka-
zajistan, Kirguistan, Siberia y Xinjiang, primordialmente gobernada y poblada por las tribus
oirat, aliadas de Genghis Khan tras la unificacion de las tribus mongolas a comienzos del
siglo XIII, y participes de la expansion mongola. El kanato perecid entre 1755 y 1758, en
medio de sangrientas guerras Qing-zingaras que diezmaron la poblacion oirat significativa-
mente.

Asunto aparte, mantenemos aqui la grafia usada por el autor para el méas famoso de los go-
bernantes del Kanato Zungaro: Galdan Tsering. Sin embargo, puede encontrarse su nombre
escrito como Galdan Tseren. No hemos podido consultar ninguna autoridad confiable en lo
respectivo a la transliteracion de su nombre, por lo cual mantenemos la grafia propuesta por
el autor.

xi La dinastia Song goberné el centro y el oriente de China desde el afio 960 hasta 1279. Se
suele dividir la dinastia en dos periodos: Song del norte, con capital en Bianjing hasta el afio
de 1127, en que la dinastia perdio sus territorios nortefios ante la expansion Jin de etnia khitan
y debio trasladar su capital a la ciudad de Lin’an, ubicada en el sur de sus territorios, y Song
del sur, hasta 1279, cuando la dinastia cayo por completo como resultado de la expansion
mongola hacia el sur de China bajo el mando de Qubilai Khan.



)
-

&

Geninka y esclavitud

Casuistica jesuita y legislacion Tokugawa sobre
el trabajo sometido' japonés (1590s-1620s)

Publicacion original:
Itinerario: Journal of Imperial and Global Interactions, vol. 47, n° 5 (2023), pags. 542-356

ROMULO DA SILVA EHALT

Introduccion

finales del siglo X VI, Japon llegaba al final de un largo proceso de mercantili-
zacion del trabajo que habia sido intensificado por las grandes hambrunas del
siglo XIII.! Aquellos individuos que eran sometidos a estar bajo la posesion de
otros eran conocidos generalmente como genin (persona inferior), un término

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisién de la traduccién: Diego Alejandro Pedraza
Sierra y Victor Santiago Mayorga Reina.

Me gustarifa agradecer a Stuart M. McManus (Universidad China de Hong Kong), Norah L. A. Gharala (Universidad
de Houston), Indrani Chatterjee (Universidad de Texas, Austin), James Fujitani (Universidad de Nottingham,
Ningbo, China), Manuel Bastias Saavedra (Universidad Leibniz, Hannover), Ulrike Schmieder (Universidad Leibniz,
Hannover), Richard B. Allen (Universidad Estatal de Framingham), Alessandro Stanziani (Ecol des Hautes Etudes
en Sciences Sociales), Shimizu Yuko (Universidad Meiji), Yonetani Hitoshi (Universidad de Waseda) y Ohashi Yu-
kihiro (Universidad de Waseda) por la indispensable retroalimentacion y los puntos de vista que me ofrecieron du-
rante varios momentos del proceso de escritura de este articulo. También quisiera extender mi gratitud al personal
dela Biblioteca Central de la Universidad de Soffa por el espléndido apoyo que ofrecieron a sus investigadores durante
la cispide de la pandemia del Covid-19 en el 2020.

La investigacién detras de este articulo fue posible gracias a la financiacién recibida de parte de la Sociedad Japonesa
de Promocidn de la Ciencia entre los afios 2019 y 2020, cuando trabajaba como investigador posdoctoral en la Uni-
versidad de Soffa (Tokio, Japén), asi como al apoyo ofrecido por el Instituto Max Planck de Historia y Teorfa Legal
(Frankfurt, Alemania).

1 Véanse Isogai Fujio, Nihon chusei doreisei ron (Tokio: Azekura shobo, 2007), pags. 232-233 y 321-352; Nakata
Kaoru, Hoseishi ronshu 3 no ge (Tokio: Iwanami Shoten, 1943), pags. 309-364.



121

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

amplio que podemos encontrar en fuentes historicas y en la academia japonesa. Similar al
portugués cativo, el término habia sido empleado para denotar una persona sometida a una
de muchas formas de dependencia relacional en el Japon medieval, como shojii, nubi, zonin
y shimobe.? No obstante, para finales del siglo XVI los contratos de sometimiento a término
fijo, de acuerdo con los cuales uno aceptaba trabajar para alguien mas por un nimero de afios
a cambio de una pequefia suma de dinero, pero no se volvia necesariamente la propiedad de
la otra persona, se estaban volviendo la norma cada vez mas. Conocidos como nenki hoko
(servicio temporal), durante el periodo Edo (1600-1868), estos arreglos eran omnipresentes,
y los contratos se volvieron altamente especializados.? El proceso fue intensificado por la
separacion legal entre los campesinos y los militares promovida a finales del siglo XVI 'y
comienzos del siglo XVII, separacion esta que resultdé en una sociedad japonesa altamente
jerarquizada.*

Este periodo también coincidi6 con la llegada al Japon de mercaderes ibéricos y misioneros
jesuitas, que hicieron con prontitud la equivalencia entre las distintas formas locales de tra-
bajo sometido a cambio de dinero con la esclavitud. Eventualmente, este proceso se conso-
1id6 con las invasiones japonesas de la peninsula de Corea que tuvieron lugar entre 1592 y
1598. Como resultado de esta ecuacion y de los encuentros entre los mercaderes europeos y
los comerciantes locales, las redes locales y regionales de trafico de personas, antes restrin-
gidas a las aguas entre las islas japonesas y las costas de China y del Asia suroriental, se
integraron a la red cada vez mas expansiva de comercio de esclavos del periodo de la moder-
nidad temprana.’ Tras décadas de aceptacion tacita y de cooperacion con ese comercio, el
cada vez mas peligroso ambiente politico del siglo XVI llevo a los misioneros de la Compa-
fiia de Jestis a condenar por completo el comercio de esclavos.®

2 Tsogai, Nihon chusei doreisei ron, pag. 460. Tomada de los estudios sobre la esclavitud mediterrdnea, la academia
japonesa ha citado con frecuencia la transformacion del individuo en propiedad al hacer equivaler los genin a escla-
vos. Ota Hidemichi, Higashi chichukai sekai: kodai ni okeru oriento to Girisha (Tokio: Iwanami shoten, 1977), pag.
22; Minegishi Kentaro, Kinsei mibunron (Tokio: Azekura shobo, 1989), pags. 21-25; Yamaguchi Keiji, Sakoku to
kaikoku (Tokio: Iwanami shoten, 1993), pags. 109-110; Toyoda Takeshi, Nihon no hokensei (Tokio: Yoshikawa
kobunkan, 1983), pag. 70. Pese a que estoy consciente de la arbitrariedad de esta equivalencia, sigo a la academia
japonesa a favor de la similitud entre los esclavos y los genin.

3 Las formas de trabajo sometido del periodo Edo incluian a los siervos de las casas militares (buke hokonin), traba-
jadores temporales para los campos (murakata hokonin), vendedores y aprendices urbanos (machikata hokonin),
jornaleros (hyotori) y entretenedores (tsutomebokonin). Maki Hidemasa & Fujiwara Akihisa, Nihon hoseishi (Tokio:
Aoyama shoin, 1993), pags. 196-200. Sin embargo, la traduccién de estos contratos sigue siendo problematica. Las
traducciones incluyen “esclavitud temporal”, “servidumbre temporal”, “servidumbre con limite de tiempo” y “some-
timiento con limite de tiempo”. Véase Licio de Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Mer-
chants, Jesuits, and Japanese, Chinese, and Korean Slaves (Leiden: Brill, 2019), pag. 283; Stuart M. McManus,
“Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’: Jesuit Schedulae and Japanese Limited-Term Servitude
in Gomes Vaz’'s De mancipiis Indicis”, en Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, vol. 2,n° 4 (2018), pag. 77; Liam
Matthew Brockey, “Jesuits and Unfree Labor in Early Mogern East Asia”, en Nathaniel Millet and Charles H. Parker
(eds.), Jesuits and Race: A Global History of Continuity and Change, 1530-2020 (Albuquerque: University of New
Mexico, 2022), pags. 77 y 78. La nocién misma de nenki también merece mas consideracion, como han mostrado
los estudios japoneses recientes. Matsuzono Jun'’ichiro, “Chusei ni okeru nenkiho no kino to henyo”, en Hitotsubashi
hogaku, vol. 18,1n° 1 (2019), pags. 69-91.

4 Iglalz)abayéis(})li Masaki, Chukinser ni okeru tochi shijo to kin’yu shijo no seido henka (Tokio: Yuhikaku, 2012), pags.
56-70 y 68-69.

5 Shimoju Kiyoshi, Miuri no nihonshi: jinshin baibai nenki hoko he (Tokio: Yoshikawa kobunkan, 2012), pag. 83.

6 Este proceso lo he discutido previamente en extenso. Romulo da Silva Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in
Early Modern Japan” (Disertacién doctoral, Universidad de Estudios Extranjeros de Tokio, 2017).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Este articulo se concentrard en el proceso de subyugacion de un individuo a alguna forma de
trabajo sometido, proceso este al que me refiero como esclavizacion en el lado europeo y, en
el lado japonés, como geninka, que quiere decir la transformacién de un individuo en genin.’
Metodologicamente hablando, este no es un intento de sacar a colacion una categoria extraida
de los estudios japoneses para someterla a un debate historico, sino mas bien una propuesta
de complejizar la discusion mediante el uso de categorias locales y subestimadas sin sobre-
poner a estas las mismas ideas de siempre mediante la imposicion de categorias europeas.®
Como resultado, se vuelve posible identificar dos momentos distintivos del proceso de sub-
yugacion: primero, la captura, alienacion, secuestro o venta de uno mismo que sufre el indi-
viduo; y, segundo, su sujecion a practicas extrafias, occidentales, de trabajo sometido.
Inspirado por la nocion de interseccion tal cual ha sido visualizada por los proponentes de la
histoire croisée, este articulo busca conexiones y traslapos entre las dos epistemologias dis-
tintas en cuestion con el objetivo de averiguar como el comercio mismo funcionaba, y qué
aspectos del trafico de personas y el sometimiento locales fueron apropiados por el comercio
europeo-japonés.’ Al identificar los mecanismos usados por los traficantes de personas en
Japon, este articulo explorard la manera en que el comercio europeo de esclavos interactuo
con las redes locales de trafico de personas, y cdmo esta interaccion suplié la pequeia pero
significativa demanda de trabajo servil de origen japonés que existia en las sociedades colo-
niales. Al mismo tiempo, al situarme en el privilegiado punto de vista de la teologia jesuita,
resalto el proceso completo de reconocimiento de la categoria legal de esclavitud en areas
que estaban mas alla de las jurisdicciones seculares de los imperios coloniales de la moder-
nidad temprana, asi como la importancia de la evaluacion de las definiciones historicas del
trabajo sometido.

Académicos como Thomas Nelson y Lucio de Sousa han afirmado que la condena jesuita de
la esclavizacion de los japoneses a finales del siglo XVI fue el resultado de la atestiguacion,
por parte de los misioneros, de los sufrimientos de los esclavizados. Se ha obviado también
el hecho de que el problema central para los jesuitas de Japon no era la salvacion de las almas

7 Claramente sigo aquf con seriedad el camino sugerido por primera vez por Miers en su texto sobre el asf llamado
problema definicional. Suzanne Miers, “Slavery: A Question of Definition”, en Slavery & Abolition, vol. 24, n° 2
(2003), pags. 1-16. En lugar de sugerir una nueva definicién de esclavitud con la cual mantener la universalidad de
esta cate%orl’a, sigo a Gwyn Campbell en la adopcién del término trabajo sometido como categoria universal para asf
explorar la historicida(iw(}ife la idea misma de esclavitud frente a otras formas de trabajo coercitivo. Gwyn Campbell,
“Introduction”, en Gwyn Campbell (ed.), Bondage and the Environment in the Indian Ocean World (Cham: Pal-
grave-Macmillan, 2018), pag. 2.

8 Como movimiento metodc% bgico, esto va paralelo a la discusion puesta en marcha por Syed Farid Alatas, y otros,
sobre la influencia del orientalismo en el silenciamiento de las categorias locales en e{)caso de los estudios malayos.
Syed Farid Alatas, “Silencing as Method: The Case of Malay Studies”, en Jérémy Jammes & Victor T. King (eds.),
Fieldwork and the Self: Changing Research Styles in Southeast Asia (Singapur: Springer Nature, 2021), pags. 199-
241. Mi aproximacion al tema también estd inspirada por Julia Winnebeck et al., “The Analytical Concept of
Asymmetrical Dependency”, en Journal of Global Slavery, n® 8 (2023), pags. 1-59.

9 Michael Werner & Bénédicte Zimmermann, “Beyond Comparison: Histoire Croisée and the Challenge of Reflexiv-
ity”, en History and Theory, vol. 45,n° 1 (2006), pags. 30-50. Sin embargo, no debe olvidarse que la sociedad japo-
nesa también acept varias formas de trabajo sometido que iban mas a%lé de los genin contratados o comprados
(algunas de estas formas se discuten en este articulo), pese a que no era comun que estos otros individuos resultaran
bajo propiedad de europeos. Sekiguchi Hiroo, Kinsei sonraku no ryoiki to mibun (Tokio: Yoshikawa kobunkan,
2021), pags. 122y 123.



126

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

de los individuos esclavizados como tal, sino mas bien la salvacion de aquellos que defendian
ser los propietarios de otras personas subyugadas en Japon.!'® Este articulo argumenta, pri-
meramente, que los intentos previos de identificar los métodos de subyugacion en Japon han
fracasado a la hora de tomar nota de la especificidad de las categorias japonesas debido a la
fusion ejecutada por los académicos de todos estos términos dentro de la etiqueta universal
de esclavitud.!' Digo maés, los académicos han usado fuentes occidentales y, ocasionalmente,
japonesas para identificar estos mecanismos sin prestar atencion a las diferencias epistemo-
logicas ni a las dificultades que estas distinciones suponen.'? Argumento que, mientras que
estaba disponible una variedad de posiciones subordinadas y serviles en el Japon medieval y
de la modernidad temprana, el didlogo entre estas categorias y la nocidén europea de esclavi-
tud como una forma historica de sometimiento es fundamental para asi entender mejor como
interactuaron estas dos cosmovisiones.

Los administradores japoneses estaban ansiosos por regular el mercado laboral japonés, en
el que abundaba el trafico de personas. Habia bandidos que acechaban por los caminos bus-
cando victimas a las cuales robar y secuestrar, mientras que otros cautivos eran capturados
en las guerras.!® También en las ciudades estaban muchos en riesgo. En 1579, una mujer de
Kyoto fue ejecutada después de confesarse culpable de enganar, raptar y vender a mas de
ochenta personas.'* La ley también tenia en la mira a los mercaderes que vendian cautivos
japoneses a los extranjeros. Tras una serie de prohibiciones dirigidas contra el trafico local
de personas, puestas en marcha por el gobernante japonés Toyotomi Hideyoshi (1537-1598),
las autoridades crucificaron a varios traficantes japoneses al lado de los astilleros de Nagasaki
durante la década de los 1590s.'>Ademas del secuestro, habia muchos que buscaban enaje-
narse a si mismos como soluciéon en tiempos de hambruna u otros tipos de crisis de gran
escala, alternativa esta que era aceptada tacitamente por las autoridades centrales e incluso
promovida por los administradores locales.!® En la década de los 1610s, el sogunato To-
kugawa (o Tokugawa Bakufu) reinicio6 la persecucion de los traficantes de personas, politica

10 Esta linea de pensamiento ha sido citada numerosas veces por Nelson y, mds recientemente, por Sousa. Thomas
Nelson, “Slavery in Medieval Japan”, en Monumenta Nipponica, vol. 59, n° 4 (2004), pag. 466; Sousa, The Portu-
guese Slave Trade in Early Modern Japan, pags. 510y 511.

11 Pese a las afirmaciones introductorias que hace, Sousa no toma en cuenta estas diferencias a lo largo de su analisis.
Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, pags. 5-8. En cuanto a Nelson, este descarta la histori-
cidad de la categorfa de esclavitud a favor de la identificacion de las formas de esclavitud en Japén, optando ast por
una discusién de los medios por los cuales podia una persona “caer en esclavitud, y qué derechos tenian los esclavos,
si es que tenfan alguno”, en un intento aparente de transponer las conclusiones de los estudios sobre la esclavitud
atlantica al contexto asidtico. Nelson, “Slavery in Medieval Japan”, pag. 472. Ya que estos asuntos exceden los limites
del presente articulo, los exploraré en el libro que publicaré pronto sobre la esclavitud en el Japén de la modernidad
temprana.

12'Véase, por ejemplo, Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pags. 578-584.

13 Fujiki Hisashi, Zohyotachi no senjo: chusei no yohei to doreigari (Tokio: Asahi Shinbunsha, 1995).

14 Ota Gyuichi, The Chronicle of Lord Nobunaga (Leiden: Brill, 2011), pag. 330; en japonés, Ota Gyuichi, Shincho
koki (Tokio: Kadokawa, 2019), pag. 301.

15 “Decisién tomada por el obispo y los sacerdotes de Japdn sobre la libertad de los japoneses y los coreanos”, 4 de
septiembre de 1598. Biblioteca de la Real Academia de Histéria (BRAH), Madrid, Espafia, Fondo Cortes, 566
(9/2666), maco 21, f. 275.

16 Hasegawa Yuko, “Chukinsei ikoki no hitouri kanko ni miru dogo no yuzu: seimei iji to mura no naritachi no shiten
kara”, en Fujiki Hisashi & Kuramochi Shigehiro (eds.), Shoen to mura wo aruku II (Tokio: Azekura Shobo, 2004),
pags. 95-101; Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pag. 73; Sekiguchi, Kinsei sonraku, pags. 125-127.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

que habia sido abandonada temporalmente debido a las guerras que siguieron a la emergencia
del nuevo régimen y la caida del clan Toyotomi. En consecuencia, el segundo shogun, To-
kugawa Hidetada (1581-1632) puso en vigencia dos prohibiciones que subrayaron las mu-
chas maneras por las cuales la gente podia ser contratada, vendida o secuestrada, produciendo
asi de manera involuntaria un recuento detallado de las practicas de la época.

Un segundo argumento que expongo aqui es que, sin importar lo dicho arriba, ocurri6 un
choque entre las ideas europeas de esclavitud y las nociones japonesas de sometimiento, que
incluian formas perpetuas y temporales de trabajo coercitivo.!” La idea de esclavitud que
sostenian los misioneros se referia a una definicion legal dificil de identificar entre los varios
intersticios y variables de la vida comun en las sociedades coloniales y en los frentes misio-
neros en general. Desde un punto de vista foucaultiano, su proyecto era usar la tension entre
el servitus idealizado del ius commune europeo y las formas cotidianas de sometimiento al
trabajo para asi crear maneras de imponer sus propias agendas religiosas y politicas sobre las
comunidades cristianas. Asi pues, es claro que los jesuitas, en sus propios debates, recurrian
a una de las pocas definiciones contemporaneas de esclavitud que eran tajantes, hecho este
que le permite a los estudiosos trabajar con estas tensiones sin sucumbir a la dificultad inexo-
rable que representan para la investigacion histdrica las variaciones practicas e individuales
de pensamiento, expectativa y aplicacion.

Cambistas desde dentro

Casi no podian esconder los comerciantes europeos su sorpresa ante los precios bajos a los
cuales los hombres, mujeres y nifios japoneses podian ser comprados a finales del siglo X VI
y comienzos del siglo XVII. Francesco Carletti, mercader florentino que pas6 ocho afios dan-
dole la vuelta al globo durante las ultimas décadas del siglo X VI, escribid, acerca de Naga-
saki, que los hombres podian encontrar con facilidad “alguna chica de catorce o quince afios,
virgen y hermosa, mas o menos por tres o cuatro scudos, dependiendo del lapso por el cual
quisieran tenerla a su disposicion”.'® Lo mismo ocurria con los chinos y coreanos capturados
en ultramar y traidos a Japon para ser vendidos.'® Incluso en Europa, tedlogos como Luis de
Molina, cuya imaginacion se alimentaba constantemente de los innumerables reportes de mi-
sioneros venidos de Asia, estaban enterados de los precios vilmente bajos que se pagaban por

17 Aqui se usa “europeo” como un epiteto general con el cual designar lo que efectivamente eran formas mediterraneas
de trabajo sometido llevadas consigo a Asia principalmente por parte de personas ibéricas, asf como por las autori-
dades seglares y eclesidsticas, durante la modernidad temprana.

18 Reinier H. Hesselink, The Dream of Christian Nagasaki: World Trade and the Clash of Cultures, 1560-1640
(Jefferson: McFarland & Company, 2016), pags. 106-108.

19 Lufs Fréis, Historia de Japam, 5 vols. (Lisboa: Biblioteca Nacional de Lisboa, 1976-1984), vol. 1, pag. 215, y vol.
5, pags. 41y 42; BRAH, Cortes 566 (9/2666), mago 21, f. 273v.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

las gentes esclavizadas en el archipiélago.? Japon era un mercado bastante dinamico en el
que los vendedores trataban de pasar hombres, mujeres y nifios por mercancia tanto como
fuera posible.?!

Con la sustitucion gradual de las formas perpetuas del sometimiento medieval por los con-
tratos mas dindmicos del trabajo sometido temporal de la modernidad temprana, un gran ni-
mero de trabajadores agricolas se traslado a los centros urbanos, formando asi una renovada
fuerza laboral. Para finales del siglo X VI, el genin medieval se habia separado en dos: aque-
llos que poseian tierras se conocieron como nago —es decir, individuos mantenidos en formas
sometidas de trabajo que aun asi eran duefios de sus propios medios de produccion—, mientras
que los que no tenian ni tierras ni medios de produccion se volvieron empleados temporales,
id est, nenki hokénin (personas contratadas bajo contratos nenki hoko).?* Sin embargo, la
diferencia entre genin y nenki hokonin no era siempre tajante. En los circulos militares de la
modernidad temprana, los contratados temporales aun podian llamarse genin. En este caso,
el término abarcaba categorias de rango medio de los sirvientes militares, como los chiigen,
komono y arashiko, con frecuencia responsables de tareas como atender a los caballos o lle-
var el arsenal.? Existian a un mismo tiempo los asi llamados buke hokonin, sirvientes de
casas militares que incluian frecuentemente a individuos de un estatus social sujeto al control
de personas en rangos mas altos; a estos también podia llamarselos genin.>* Una teoria per-
sistente en la academia japonesa explica que el genin medieval desaparecio para finales del
siglo XVI como resultado de revueltas populares que llevaron a una reorganizacion total del
sistema social reinante en Japon, abriendo asi el camino para la emergencia del sometimiento
temporal como forma bésica de trabajo.? Para el siglo XVII, parece que el término genin
sobrevivio solo dentro de la jerarquia militar.

Pese a este embrollo de definiciones, el hecho de que estas dos formas de trafico de personas
y de sometimiento temporal pasaran por cambios profundos entre finales del siglo XVI y
comienzos del siglo XVII fue impulsado no solamente por las circunstancias historicas sino
también por la accion legal. En la década de 1610, Hidetada, el segundo shogiin del clan
Tokugawa, decidid renovar sus politicas contra el trafico de personas, interrumpidas

20 %nténio Manuel Hespanha, “Luis de Molina e a escravizagdo dos negros”, en Andlise Social, n® 35 (2001), pag.
952.

21 Véanse los precios compilados por Sousa en su libro The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, pags.
286-292. Para el trafico de personas interno, véase Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pags. 332-338. Isogai tambien
toma nota de que, durante el periodo Kamakura (1185-1333), la propiedad sobre personas podia ser cedida gratui-
tamente en épocas de hambruna (idem, pag. 548). Citando a Isogai, Fujiki explica que el rescate de los prisioneros
de guerra era generalmente de un monto entre dos y cinco veces mayor que el precio promedio de un genin en Japon.
Véase Fujiki, Zohyotachi no senjo, pag. 32.

22 Minegishi, Minsei mibunron, pags. 24-25y 50-51.

23 Fujiki, Zohyotacht no senjo, pags. 4y 5.

24 La identificacién y definicion precisa de buke hokonin, particularmente para el periodo de finales del siglo XVI,
sigue siendo una cuestién irresoluta. Fujii Joji, “Mibun tos hite no hokonin: sono soshutsu to shometsu”, en
Shokuhoki kenk{ukai (ed.), Shokuhoki no kenkyu no ima (Tokio: Iwata shoin, 20017), pags. 61-64. Por otro lado,
hay que resaltar la influencia del pensamiento de Kuroda Toshio en este debate. Véase Kuroda Toshio, Nihon chusei
no kokka to shukyo (Tokio: Iwanami shoten, 1975), pags. 360y 361.

25 Kuroda, Nihon chusei no kokka to shukyo, pags. 396 y 397; Mizukami Ichikyu, Chusei no shoen to shakai (Tokio:
Yoshikzwa Kobunkan, 1969), pdg. 169. Todos estos estudios han sido influenciados por la obra de Nakata Kaoru,
Hoseishi.



129

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

temporalmente durante la Guerra Imjin (1592-1598) y los conflictos internos librados durante
los primeros quince afios del siglo XVII, como consecuencia del ascenso de su clan al poder.
Detras de su decision estaban los contratos nenki hoko abusivos, con los cuales se podia
mantener gente bajo sometimiento por décadas, lo que equivalia efectivamente a un someti-
miento perpetuo. Esta politica shogunal estaba también motivada por una preocupacion prag-
matica acerca de la falta de trabajo en los campos. Tras el asedio de Osaka (1614-1615), se
puso en vigencia un decreto (sadame) en octubre de 1616 y se publico una lista de trece
articulos (jojo) el 27 de diciembre de 1619, lo que marc6 un endurecimiento de la posicion
del Bakufu'' con respecto al trafico de personas.?

La primera ley tuvo un impacto inmediato sobre el sometimiento al trabajo. Se impuso un
tope de tres afios al periodo de los contratos nenki hoko, y se abri6 la posibilidad de condenar
a la pena capital a aquellos traficantes de personas que intentaran vender a otros para que
sirvieran como trabajadores sometidos a perpetuidad. La ley habia impuesto la anulacion de
todas las ventas de personas a perpetuidad a partir de su promulgacion, al tiempo que garan-
tizaba la libertad individual de decidir qué hacer con uno mismo. Aquellas personas que hu-
bieran sido victimas de secuestro debian ser devueltos a sus padres (incluso a personas que
no fueran los padres biolégicos pero fueran considerados los responsables de estos nifios) o,
en casos de genin robados, a sus amos (honnushi) originales.?” Con respecto al caso especi-
fico de los buke hokonin (hombres de armas contratados para estar al servicio de casas mili-
tares), la nueva ley reforzaba una decision previa del Bakufu de acuerdo a la cual la gente
con antecedentes dudosos no podia participar de este tipo de acuerdos.?® De una vez, el de-
creto de 1616 restringio los contratos de trabajo temporal, proscribio el trafico de personas y
reguld el sometimiento militar. Se erigieron placas a lo largo del pais para exponer las nuevas
reglas. Después de esto, el decreto fue promulgado otras dos veces: una en enero de 1618,y
otra en diciembre de ese afio.%

En 1619, el decreto fue complementado por un listado de trece articulos (o0 jojo) que se con-
vertiria en la ley contra el trafico de personas més abarcadora del sogunato Tokugawa. En
ella se introdujeron siete items que regulaban y condenaban varias formas de trafico de per-
sonas y de contratos de sometimiento al trabajo. Las provisiones de estos articulos condena-
ban a muerte a los secuestradores que vendieran a sus cautivos, establecian multas y
sentencias de prision para aquellos que sirvieran de intermediarios al trafico de personas,
castigaban a los padres por vender a sus propios hijos, establecian la directriz de que las

26 Para las leyes contra el trafico de personas expedidas tras el final de las guerras japonesas, véase Fujiki, Zohyotachi
no senjo, l}))a’lgs. 74y 75.

27 Sin embargo, debe tenerse en mente que el término usado en los documentos japoneses para designar el secuestro
no se refiere siempre a la captura fisica efectiva de una persona. Tal como advierte Isogai, uno podfa ser acusado del
crimen de haber secuestrado a una persona (hito koin) en el Japén medieval si el individuo que uno entregaba en
prenda de garantfa de una deuda hufa o no era entregado de vuelta al cobrador de la deuda. Isogai, Nihon chusei
doreisei ron, pag. 400.

28 Dai Nihon shiryo (Tokio: Universidad de Tokio, 1925), 12:25 (pags. 701-703); véase también Sekiguchi Hiroo,
“Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, en Rekishi Minzo%u Shiryogaku, n°® 24 (2019), pags. 236-239;
Takagi Shosaku, Nihon kinsei kokkashi no kenkyu (Tokio: Iwanami shoten, 1980), pags. 257-285.

29 Maki Hidemasa, Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu (Tokio: Sobunsha, 1970), pags. 57 y 58.



|:

0

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

personas secuestradas y vendidas que fueran rescatadas tendrian que ser devueltas a su amo
original o ser liberadas, y prohibian los largos periodos de sometimiento al trabajo por con-
trato, entre otras cosas.*’ Estos castigos severos revelan mucho acerca de la manera en que
operaban los traficantes profesionales de personas en el Japon de la modernidad temprana.

La primera forma de geninka tratada en los jojo de 1619 era el secuestro de una persona (o
genin) al que sucedia una venta.’' La ley determinaba que el individuo vendido debia ser
devuelto a su amo original o a su padre. En caso de que esta persona no existiera, la victima
en cuestion debia ser liberada. En este punto, al secuestrador se lo condenaba a muerte.>?
Después, la ley trataba sobre el rol de los vendedores intermediarios activos, especializados
en vender individuos que les hubieran sido vendidos a ellos por algiin padre necesitado o por
un poseedor de genin. La letra de la ley revela en este punto que habia dos tipos de interme-
diarios: primero, el vendedor ocasional, que vendia individuos una vez o solo unas pocas
veces; segundo, el asi llamado hitoakinaiyado o hitoshobaiyado, un traficante de personas
profesional. Al respecto, el castigo dependia de la experiencia del traficante. Un vendedor
ocasional recibiria una sentencia de cien dias de prision y deberia pagar una multa onerosa,
que tendria que sobrepasar los recursos financieros del criminal. En caso de incumplimiento,
el culpable debia ser ejecutado. En cuanto a los traficantes profesionales, estos eran senten-
ciados a muerte de inmediato.

Los jojo de 1619 también lidiaron con el asunto de los genin vendidos directamente a un
comprador por aquellos que tenian derechos de propiedad sobre ellos, o por un padre, asi
como lidiaron con el caso de los trabajadores contratados por términos abusivamente largos.
Dado el limite de tres afios impuesto antes a los contratos laborales, los articulos determina-
ron que nadie contratado por cuatro afios 0 mas seria liberado: en esos casos, el comprador y
el vendedor recibirian una “multa apropiada”. Se reservo un castigo similar para las personas
que vendian directamente una persona o un nifio. Ademas, los articulos de 1619 condenaron
la venta de un individuo por parte de su amo original o por parte de alguno de sus padres a
un comprador por medio de un intermediario. El texto también determind que este tipo de
intermediarios deberian ser arrestados o recibir una multa onerosa, dependiendo de la seve-
ridad de la infraccion. Por tltimo, la ley también condend los planes organizados de secuestro
y la intermediacion que incluyera al menos a dos traficantes profesionales: un secuestrador y
un corredor. La victima, raptada de su honnushi o su padre, era vendida por el secuestrador
a un intermediario especializado. Este negociador procederia a negociar la venta con el

30 De este jo{o existen varias copias cuyas pequeiias diferencias no afectan su significado. Véase, por ejemplo, el ar-
chivo digital de los Archivos Nacionales de Japdn, coleccion Natkaku Bunko, n° 180-0027, v. 12, libro 29. Maki,
Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu, pags. 58 y 59. Véase también Sekiguchi, “WEdo Bakufu no jinshin baibai
kinrei wo megutte”, pags. 241-243.

31 “Amo original” (honnushi) es un término que se repite a lo largo de la ley, siempre aparejado al término “alguno de
los padres”. Esta combinacién parece indicar que el amo original no era solo la persona que reclamaba derechos de
propiedad sobre un individuo sujeto a trabajo sometido, sino mas bien una persona que tuviera alguna responsabili-
dad legal sobre dicho individuo.

32 Sekiguchi designa al secuestrador con la palabra hitoakibito, pese al hecho de que este término estd ausente del
texto de laley de 1619. Sekiguchi, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, pag. 242.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

comprador final. Contra este tipo de organizaciones, el decreto shogunal decidi6 que tanto el
secuestrador como el corredor fueran condenados a muerte.>?

Juntas, las leyes de 1616 y 1619 criminalizaron el sometimiento perpetuo y la intermediacioén
en el trafico de personas.** Comoquiera, no es posible decir que ilegalizaron las geninka de
tajo. No hubo ninguna provision que liberara gentes que hubieran sido sometidas previa-
mente. También es cuestionable, pese a las pretensiones de los académicos japoneses, el
efecto de esta legislacion sobre la esclavizacion europea de japoneses y de otros individuos
presentes en Japon.® El trafico extranjero de esclavos solo se veria golpeado por la legisla-
cion Tokugawa en 1621, cuando los comerciantes holandeses y portugueses fueron objeto de
una ordenanza del Bakufu contra la posibilidad de los extranjeros de contratar siervos japo-
neses.>® Sin embargo, el panorama que ofrecen las leyes del Bakufu de finales de la década
de 1610 es evidencia de un alto grado de especializacion en las redes japonesas de trafico de
personas, en que vendedores y secuestradores profesionales dependian de la transformacion
de las personas en genin y de la venta de estos para asi ganarse la vida.>” Aln asi, esta legis-
lacion deja de lado un buen nimero de situaciones que resultaban en la geninka de la gente
del Japon, como muestran los registros jesuiticos del periodo.

El hallazgo de la esclavitud

Los primeros signos de intervencion en el comercio luso-japonés de esclavos que dieron los
jesuitas de Japon datan de la década de los 1560s. Para entonces, los misioneros recolectaban
pequefias sumas de dinero de los mercaderes interesados en procurarse personas japonesas a
cambio de que estos les garantizaran el acceso a individuos de areas del sur de Japon gober-
nadas por los daimyo, como las provincias histéricas de Bungo y Hizen, con los que estos

33 Pese a la aseveracion de Sousa de que el secuestrador era conocido como hitokadot y el vendedor era conocido
como hitoakibito, ninguna de las piezas legislativas mencionadas aqui, ni de las demas leyes de la modernidad tem-
prana, hace uso de estos términos. En cambio, estos términos eran méds comunes entre los siglos XIT y XIV, como ha
mostrado extensivamente Isogai. Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, pag. 269; Isogai, Ni-
hon chusei doreisei ron, pags. 186, 232, 273, 329, 381, 400 y 549. El hecho de que los jesuitas de Japén conocieran
los clasicos medievales japoneses como la historia de Heike (Heike monogatar(zl) puede explicar la inclusion, en su
giclciqnario de 1603-1604, de términos anticuados como aquellos; es de este diccionario del que saca Sousa su voca-
ulario.
34 Sekiguchi, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, pag. 243.
35 Iso%ai, Nihon chusei doreisei ron, pags. 563 y 564. De acuerdo con Minegishi, la proscripcion del cristianismo y la
rohibicién del trafico de personas fueron fundamentales en la reorganizacién de la sociedad japonesa y en el esta-
Elecimiento de las condiciones para la consolidacién del poderio Tokugawa, al tiempo que crearon una consciencia
de unidad entre la poblacién. Minegishi, Kinsei mibunron, pags. 120y 121.
36 Romulo da Silva Ehalt, “Suspicion and Repression: Ming China, Tokugawa Japan, and the End of the Japanese-
European Slave Trade (1614-1635)”, en Matthias van Rossum, Kate Ekama & Lisa Hellman (eds.), Slavery and
gggdgge in Asia: Towards a Global History of Coerced Labour 1550-1850 (Berlin: DeGruyter, 2022), pags. 215-
37 Hay paralelos innegables entre estas précticas y las précticas halladas en el sometimiento chino de este periodo.
Estos paralelismos indican intercambios més profundos en la region. Véase el articulo de James Fujitani, “Sino-Por-
tuguese Trafficking of Children during the Ming Dynasty”, en Itinerario: Journal of Imperial and Global Interacti-
ons, vol. 47, n° 3 (2023), pags. 311-322.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

misioneros tuvieran un buen trato. Pronto, los sacerdotes empezaron a expedir licencias que
estipulaban el numero de afios de servicio bajo los portugueses. Esta practica emulaba los
nenki hoko japoneses, cosa que capto pronto la atencion de las autoridades jesuitas fuera de
Japon. Para finales de la década, los superiores habian decidido que sus confréres del archi-
pi¢lago tenian en sus manos los medios necesarios para evaluar adecuadamente las conse-
cuencias teoldgicas y morales de la expedicion de estas licencias, y las circunstancias en que
podian expedirlas o intervenir en el comercio.*8

Esta practica persistio al menos hasta 1590, cuando el gobernante japonés Toyotomi Hide-
yoshi dio fin a un ciclo de varias prohibiciones contra el secuestro y el trafico de personas en
Japon, que empez6 a promulgar en 1587. El visitador de la entonces viceprovincia jesuita de
Japon, el sacerdote italiano Alessandro Valignano, un abogado profesional cuyas acciones
tuvieron profundas repercusiones en las politicas adoptadas por varias misiones de la orden
en Asia, decidi6 interferir y evitar que los miembros de la Compaiiia de Jesus fungieran como
intermediarios en las ventas de individuos japoneses a los mercaderes portugueses.*’ La me-
dida que tomo perdié pronto todo efecto practico. Durante la década siguiente, la Guerra
Imjin trajo consigo entre veinte mil y treinta mil prisioneros de guerra a las islas de Japon, lo
que cre6 un boom regional en el trafico de personas en el que jugaron un papel central algunas
figuras bien conocidas de la comunidad cristiana japonesa tales como Konishi Yukinaga,
bautizado Agostinho.*® Al mismo tiempo, los jesuitas perdieron su monopolio sobre la trans-
mision del dogma cristiano a los cristianos japoneses. Tras su llegada en 1549, la Compaiiia
de Jests fue la tnica orden misionera en el pais hasta la década de los 1580s, razén por la
cual disfruté de un control completo sobre los puntos de la doctrina cristiana y las leyes
positivas de la Iglesia que habrian de serles transmitidas a los creyentes locales. Esta situa-
cion les permitid evitar ensefianzas que pudieran ir en detrimento de la posicion politica de
los cristianos japoneses o de ellos mismos como orden. La llegada de los frailes mendicantes
(especialmente los franciscanos y los dominicos) venidos de las Filipinas en las décadas de
1580 y 1590 conllevo para los jesuitas la pérdida del monopolio dogmatico. A partir de en-
tonces, los cristianos locales pudieron buscar consejo alternativo cuando se enfrentaban a
asuntos relacionados con la esclavizacion, lo que hacia mas dificil a los jesuitas lidiar con
este y otros problemas morales como la usura, el matrimonio, la idolatria y la uncién de los
enfermos.*! Al tiempo que se recusaban de intervenir en asuntos relativos a la esclavizacion
en Japon, la tnica opcidn que le quedaba a los sacerdotes de la Compaifiia de Jesus era buscar

38 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, pags. 224-235; Oka Mihoko, “Kirishitan to
toitsu Seiken", en Otsu Toru et al. (eds.), wanami koza Nihon rekishi (Tokio: Iwanami Shoten, 2014), vol. 10, pags.
186y 187.

39 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, pags. 315-353. Acerca de Valignano, véase los
cag)l’tulos de Adolfo Tamburello, M. Antoni J. Ugerler & Marissa Di Russo (eds.), Alessandro Valignano, S.J., uomo
del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente (Roma: Institutum Historicum Societatis Iesu, 2008).

40 De acuerdo con la academia japonesa, en los veinte afos que siguieron a la guerra, unos siete mil quinientos corea-
nos volvieron a la peninsula, mientras que otras veinte mil personas fueron absorbidas por la sociedad japonesa o
vendidas a mercaderes y trasladadas al Asia suroriental o, inc%uso, a Europa. Nakamura Tadashi, Kinsei taigai kosho
shiron (Tokio: Yoshikawa Kobunkan, 2000), pag. 1.

41 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, pag. 462.



(N

(N

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

nuevos criterios que pudieran salvaguardarles su propia supervivencia en un ambiente cada
vez mas tosco, marcado por tensiones y violencia crecientes contra los misioneros, y que les
permitiera evitar que los cristianos pecaran al momento de procurarse trabajos serviles sub-
yugados localmente.*?

La decision mas radical del periodo llegd en 1598. La preocupacion de que los misioneros
fueran sujetos a retaliaciones llevo a la curia romana jesuita a instruir al obispo de Japon a
promulgar una carta de excomunion contra los cristianos locales y extranjeros que vendieran
en Japon a personas japonesas o coreanas. Esta fue la primera vez que los misioneros hicieron
un esfuerzo asertivo para salirle al paso al comercio de personas entre europeos y japoneses.
Como fuere, debido a las dudas con respecto a la capacidad del obispo de Japén de excomul-
gar mercaderes que no estaban bajo su jurisdiccion, la medida creaba una disputa jurisdic-
cional entre distintos obispados del padroado portugués en Asia, disputa esta que pudo haber
limitado efectivamente el impacto de la medida sobre el comercio de personas.** A contra-
punto de estos problemas, los casuistas y tedlogos de la Universidad Jesuita de Sao Paulo de
Goa, esa capital de los portugueses en India, se reunieron para discutir el problema de los
cristianos de Japon que pretendian tener derechos de propiedad sobre individuos japoneses.

Las minutas de esta reunion no tienen fecha, pero es claro, por la estructura del documento,
dotado de una breve introduccion, y por los asuntos que pone en cuestion, que los jesuitas de
la India estaban respondiendo a un cuestionario enviado de Japén a Roma en 1592.* Ha-
biendo tratado sobre el matrimonio, la usura, la idolatria y otros temas, el debate 1idi6 con la
esclavitud en su tercera seccion, bajo la categoria de cativeiros, o cautiverios. En los textos
de alta sofisticacion legal de la época, el término era usado como una especie de paraguas
con el que se evaluaban varias formas de sometimiento, mientras que el término mismo de
esclavitud (en portugués, escravidao) le estaba reservado a ciertas situaciones especificas
que se acomodaban a los principios de la teologia y del ius commune.*® Siguiendo la tradicion

42 Para mds informacién acerca del impacto de la llegada de las 6rdenes mendicantes en el monopolio sobre la decla-
racién de la ley positiva del que disfrutaban los jesuitas en Japdn hasta la década de los 1580s, véase Rdmulo da Silva
Ehalt, “Ignorance Lost: The Arrival of Franciscan Missionaries and the Jesuit Normative Discourse in Japan (16th-
17th ¢.)”, en Luisa Stella Coutinho (ed.), Change Over Time in the Iberian Worlds: Stabilizing Regimes of Norma-
tivity (Leiden: Brill, publicacién en proceso).

43 Puede encontrarse una copia del texto original de la excomunidn, asf como un tratamiento completjo de los limites
de la autoridad del obispo del Japén, en Gomes Vaz, Disputationum moralium Indicarum, Biblioteca Nazionale
Centrale (BNC) de Roma, Ges. 1441, f. 67. Las minutas de la reunion que llevé a la redaccién de la segunda carta de
excomunién fechada el 4 de septiembre de 1598 nos son conocidas desde el siglo XIX, y han servido de base para
miltiples estudios: Léon Pages, Histoire de la religion chrétienne au Japdén (Parfs: Charles Douniol, 1869), pags.
132y 133; Anesaki Masaharu, Kirishitan dendo no kohai (Tokio: Dobunkan, 1930), pags. 316-322; Okamoto Yos-
hitomo, Juroku setki nichio kotsushi no kenkyu (TYokio: Kobunso, 1936), pags. 733-740; Nelson, “Slavery in Me-
dieval Japan”, pags. 466-469; y Sousa, The Portuguese Slave Trade in Earlg Modern Japan, pags. 510-522.

44 Véase también Romulo da Silva Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan anc% Brazil”, en Revista
Brasileira de Histéria, n° 80 (2019), pags. 87-107; Romulo da Silva Ehalt, “Goa no Iezusukai shingakusha to Nihon
no doreika”, en Bulletin of the Association for the Study of Kirishitan Culture, n® 154 (2019), pags. 1-14.

45 En este punto, estoy en desacuerdo con la evaluacién que hace Sousa del uso de términos como mogos, mozos,
bichos y jonge de que gacfan uso los europeos de Asia en la modernidad temprana para referirse a las personas escla-
vizadas. Sousa sugiere que estos términos fueron usados como distraccion para evitar con ellos las ilegalidades que
conllevaba tener la propiedad de individuos esclavizados. Sin embargo, estoy parcialmente de acuerdo con Alberts,
que afirma que estos términos reflejan el tratamiento infantilizador que se dispensaba a las personas esclavizadas.
Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, pags. 5-8; Tara Alberts, Conflict & Conversion: Cathol-
icism in Southeast Asia (Oxford: Oxford University Press, 2013), pag. 195.



|:

)]

|

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

escoldstica, el debate somete a escrutinio diez tipos de titulos legales (¢itulos)' presentados
como formas distintas de sometimiento al trabajo que, tal como se afirma en el texto, fueron
seleccionadas de acuerdo con la cosmovision de los japoneses al respecto de este tema. En
efecto, este es un resumen de la informacion obtenida de varios reportes enviados desde Ja-
pon acerca de las distintas formas de geninka habidas alla. Al leer con detalle las categorias
escogidas, es claro que los misioneros jesuitas, en un intento de sobrepasar las tensiones
epistemologicas entre los dos lados de la cuestion, habian establecido una correspondencia
entre la idea general japonesa de genin (japoneses de estratos sociales bajos) y la etiqueta
portuguesa de cativo. El siguiente paso era analizar las condiciones de la subyugacion en
cada una de estas situaciones bajo el criterio de los principios legales fundamentales que
regulaban la esclavitud, tal como podian encontrarse estos principios en el derecho canonico,
el derecho romano, y las summas y manuales de casuistica en general. El debate tenia por
objetivo reunir prerrequisitos legales que le permitieran a un confesor tolerar la situacion de
una persona sometida al trabajo en el Japon de acuerdo con los principios de la esclavitud tal
como se encontraban en la tradicion del ius commune. Las formas de geninka analizadas en
Goa incluyen: venta de un individuo por parte de su padre o de su madre; venta de una per-
sona por si misma, o sometimiento voluntario; sometimiento por nacimiento; sometimiento
por misericordia o indulto; sometimiento como castigo legal; sometimiento de una hija o
esposa que hubiera huido de su padre o su esposo a la residencia del Senor local; someti-
miento a cambio de alimentos durante una hambruna; peonaje; reclutamiento por parte del
Sefior local; y, finalmente, cautividad de un individuo como prisionero de guerra.

El problema para los jesuitas de Goa fue que no habia manera de distinguir estas situaciones
como esclavitud y no-esclavitud de manera clara. Esto fue asi no por razones legales o teori-
cas, sino por el hecho de que los jesuitas carecian de autoridad en Japon. Como argumentd
numerosas veces Valignano, el visitador de la viceprovincia, los misioneros no podian espe-
rar resultados positivos de sus reprimendas y admoniciones debido a lo limitada de su capa-
cidad para alterar o influenciar el curso de accién tomado por los japoneses cristianos cuando
estos se enfrentaban a dudas morales, sobre todo en el caso particular de los individuos po-
derosos.*® Debido a esta desventaja, existia la necesidad de crear areas grises en que los mi-
sioneros pudieran hacer la vista gorda ante situaciones que, de otra manera, serian
inadmisibles. Por tanto, desde el comienzo, el debate dio forma a tres tipos de resultados:
primero, formas japonesas de sometimiento al trabajo que equivalian a la esclavitud; se-
gundo, situaciones que no eran iguales a la esclavitud, pero no podian ser toleradas por los
misioneros; y tercero, casos intolerables. Después de todo, el propoésito del debate no era

46 Las advertencias de Valignano acerca de la autoridad limitada de que disfrutaban los misioneros en Japdn se repi-
ten a lo largo de sus textos. Véase, por ejemplo, Jesis Lopez Gay, “Un Documento Inédito del P. G. Vazquez sobre
los problemas morales del Japén”, en Monumenta Nipponica, vo{ 16,n° 1-2 (1960), pag. 136; Alejandro Valignano,
Apologia de la Compaiiia de Jests en Japén y China (Osaka: edicion privada, 1998), pag. 497. En su escrito sobre
la misién de China, Erik Ziircher atribuye la necesidad de un “método de acomodacién” como “Gnica manera posible”
a la débil autoridad de los misioneros. Véase Erik Ziircher, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imper-
ative”, en David E. Mungello (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning (Nettetal: Steyler Ver-
lag, 1994), pags. 40y 41.



—
<

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

condenar a los cristianos que reclamaban derechos de propiedad sobre personas japonesas,
sino compilar unos lineamientos generales que le permitieran a los jesuitas del Japon obviar
algunos asuntos legales y tolerar (es decir, ignorar) ciertos cursos de accion ilicitos para asi
evitar ilegalidades peores.*’ La tolerancia funcionaba aqui como un dispositivo retérico re-
lacionado de cerca con el disimulo, una estrategia legal aprobada tacitamente por la ley ca-
noénica que autorizaba a los misioneros a condescender con las practicas locales al tiempo
que se adherian a los principios teologicos y legales establecidos; este era un dispositivo
retorico bastante necesitado por aquellos que intentaban acomodar el dogma cristiano a las
dinamicas sociales locales.*®

La solucion de los asuntos legales y morales del Japon dependia de una interpretacion habi-
lidosa de la ley natural. La necesidad de recurrir al ius naturale venia de la posicion del Japon
en la cristiandad de la modernidad temprana: el archipié¢lago era considerado como una parte
del orbe cristiano mas all4 de la autoridad secular de cualquiera de los imperios coloniales;
en palabras de los mismos jesuitas, esta era una tierra mas alla de la jurisdiccion de la “ley
imperial”, es decir, del derecho romano. Esta circunstancia particular esta clara en la inter-
pretacion que hacen los jesuitas del sometimiento voluntario japonés. Invocando a Francisco
de Vitdria, los debatientes de India resaltaron que la aceptacion de esta forma de someti-
miento como una esclavitud voluntaria dependia del criterio defendido por el manual de Do-
mingo de Soto y de las normas ampliamente aceptadas de la summa de Silvestro Mazzolini,
asi como de otros autores, siempre y cuando este sometimiento voluntario se conformara a
las circunstancias establecidas por la ley natural.** Aparte de estos lineamientos, los tedlogos
jesuitas también emplearon las determinaciones del Primer Concilio Provincial de Goa. Ce-
lebrado por prelados y vicarios de la ciudad en 1567, el sinodo habia establecido algunos
precedentes legales para la identificacion del servitus en Asia. En sus decretos, el concilio
habia establecido cinco titulos de esclavizacion que podian ser aceptados por las autoridades
eclesiasticas: herencia, guerra justa, esclavitud voluntaria, venta por parte de alguno de los
padres y castigo de acuerdo con leyes locales justas.’® Este era un punto de partida bastante

47 Acerca del significado legal de tolerancia, véase Paolo Grossi, L’Ordine Giuridico Medievale (Roma: Editori La-
terza, 1995), pags. 214-216; Marfa José Roca-Fernandez, “El concepto de tolerancia en el derecho canénico”, en Jus
Canonicum, n° 82 (2001), pags. 461-463; Giuseppe Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell'ordinamento candnico
(Milan: Giuffre, 1953). Otras estrategias similares inclufan la reserva mental y la anfibologfa, esa herramienta retérica
ideada por Martin de Azpilcueta que permitia evitar decir la verdad cuando esto se justificaba. Véase Perez Zagorin,
Ways of Lying: Dissimulation, Persecution, and Conformity in Early Modern Europe (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 1990), pags. 170-175; Johann P. Sommerville, “The ‘New Art of Lying’: Equivocation, Mental Reserva-
tion and Casuistry”, en Edmund Leites (ed.), Conscience and Casuistry in Early Modern Europe (Cambridge:
Cambridge University Press, 1988), pags. 172-174; Harro Hoptl, Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and
the State, c. 1540-1640 (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), pags. 143-145; Pio Fedele, “Considera-
ciones sobre la dispensa y sobre otras instituciones en la ordenacion catdlica”, en Revista Espariola de Derecho Ca-
nénico, vol. 2, n° 5 (1947), pags. 393-437; y José Maldonado, “La significacién histdrica del derecho canénico”, en
ITus Canonicum, n° 17 (1969), pags. 5-99.

48 Definido como una forma de “hacerse la vista gorda de forma deliberada” (bewusste Hinwegsehen), el disimulo
carecfa de regulacién, pero disfrutaba de una aceptacién tacita entre los abogados del derecho canénico. Joseph Le-
(lier8er,) “Dissirréulation”, en Michael Buchberger (ed.), Lextkon fiir Theologie und Kirche III (Freiburg: Verlag Herder,

986), pag. 426.

49 Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, pags. 14-15

50 La aceptacién de la esclavizacion como resultado de un castigo y de acuerdo con las leyes locales que pudieran
considerarse justas es particularmente relevante. En la practica, esta decision abrié una caja de Pandora, ya que



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

necesitado por los jesuitas de Sao Paulo de Goa a la hora de adaptar los textos legales y
teologicos autorizados de Europa a las realidades del Japon.

Algunas de las formas de geninka analizadas fueron asociadas inmediatamente con los titulos
aceptados por el sinodo. Por ejemplo, los nifios japoneses nacidos de madres esclavizadas
habrian de ser aceptados rapidamente como individuos esclavizados. Esto se seguia no solo
del primer titulo del concilio provincial (herencia) sino, sobre todo, de la maxima romana
Partus sequitur ventrem.>' Aun asi, la correspondencia con la forma paralela de someti-
miento japonés no era una correspondencia inmediata. De acuerdo con el Ritsuryo, ese mile-
nario cédigo histérico japonés compilado entre los siglos VII y VIII que habia servido como
base jurisprudencial desde su promulgacion, la propiedad sobre los hijos de las parejas genin
debia serle cedida a la persona que tuviera derechos de propiedad sobre aquél de sus padres
al que correspondiera el sexo del nifio: los hijos se entregaban al duefio del padre, y las hijas
se entregaban al duefio de la madre. En el caso de las parejas compuestas por alguien genin
y alguien no-genin, el recién nacido recibiria el estatus de aquél de sus padres que tuviera su
mismo sexo.>? Este principio no se limitaba solo al caso de los genin; en general, el estatus
social era transmitido frecuentemente de acuerdo a esta misma regla de género: los hijos
tomaban el estatus social de sus padres, y las hijas el de sus madres.>® Sin embargo, en la
practica, no hay muchas referencias, en las fuentes jesuitas que se refieren a las practicas
cotidianas, a la transmision del estatus de genin a través del nacimiento, lo cual lleva a abrazar
la conclusion de que habia bastante campo de juego para negociar estas decisiones. No obs-
tante, la autoridad del Ritsuryo estaba siempre en la mente de los japoneses de la modernidad
temprana. En 1587, un grupo de japoneses que visitaban Manila fue interrogado sobre las
practicas de sometimiento en su pais, y su respuesta sobre el destino de los hijos de los genin
replicé el modelo establecido por este codigo.>*

Los teologos jesuitas de Goa también desglosaron las condiciones legales detras de las gue-
rras internas libradas en el Japon y de las razias promovidas por piratas en la costa china
siguiendo el criterio, cuya acepcion es de larga data, de la doctrina de la guerra justa. Anali-
zando los argumentos a favor de estos ataques, la conclusion fue que era imposible definir la

cualquier mercader podia argumentar que cierto individuo en su poder habfa sido esclavizado justamente por la apli-
cacion de alguna ley local. Véase Romulo da Silva Ehalt, “O Primeiro Concflio de Goa e a releitura da escraviddo na
Asia (1567)7, en Lusitania Sacra, n°® 38 (2018), égs. 49-78.

51 Es decir, “de acuerdo con la condicién de la ma(?re . Para un estudio sobre el uso en Asia de estas leyes, véase Stuart
M. McManus, “Partus Sequitur Ventrem in Theory and Practice: Slavery and Reproduction in Early Modern Portu-
guese Asia”, en Gender & History, vol. 32, n° 3 (2020), pags. 542-561.

52 Tsogai, Nthon chusei doreisei ron, pags. 154, 175y 187-190; Maki & Fujiwara, Nihon hoseishi, pag. 124.

53 [sogai, Nihon chusei doreisei ron, pag. 497. Sin embargo, este principio varié profusamente a lo largo del tiempo.
Pese a que las reglas para la transmision del estatus social fueron codigcadas por primera vez en el Japon antiguo,
estos principios involucraban la transmisién de otros elementos tales como la herencia material, la profesion y el
titulo nobiliario, sistema este que fuera simplificado durante el siglo XIV. Takahashi Noriyuki, “Sozoku (Nihon no)”,
en Ogata Isamu (ed.), Rekishigaku jiten dai 10 kan mibun to kyodotai (Tokio: Kobundo, 2003), pags. 377 y 378.
Debo mencionar también quegl]os matrimonios entre individuos de diferentes estatus sociales no siempre eran posi-
bles. En el siglo XVIII, por ejemplo, era muy dificil que se aceptaran los matrimonios entre los hyakusho y los mar-
ginales (eta o hinin). Hatanaka Toshiyuki, “Kawata’ mibun toha nanika”, en Asao Naohiro (ed.), Nihon no kinsei dai
7 kan mibun to kakushiki (Tokio: Chuo koron, 1992), pags. 333-338.

54 Johannes Laures, “An Ancient Document of the Early Intercourse between Japan and the Philippine Islands”, en
Cultura Social, n® 337-338 (1941), pag. 9.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

justicia de dichas guerras en Japon, asi como de los ataques contra las poblaciones costeras
chinas por parte de los piratas. Por tanto, los prisioneros de esos conflictos no serian consi-
derados esclavos. Como fuere, debido a su carencia de autoridad, se dijo a los jesuitas que
aconsejaran a los cristianos locales que estos prisioneros no deberian ser sometidos a un so-
metimiento perpetuo, sino a formas de sometimiento al trabajo con limites temporales.>’

Habia otro conjunto de términos para designar a los individuos intercambiados por un precio
en dinero. En efecto, casi la mitad de los fifulos japoneses tratados podrian ser agrupados
bajo el siguiente titular: nifios vendidos por sus padres, personas que se vendieron a si mis-
mas, personas que hubieran sido compradas por individuos misericordiosos antes de que a
estas las ejecutaran, y personas que hubieran sido retenidas para pagar una deuda con su
trabajo. Todos estos casos de geninka podian aceptarse como esclavitud de acuerdo con el
modelo europeo, pero solo cuando un precio justo hubiera sido negociado por las dos partes
de la transaccion —esta regla incluia el caso en que la persona sometida era el vendedor
mismo—. Con base en esta aceptacion general, se definieron las condiciones especificas de
cada caso. Por ejemplo, una persona que intentara vender a un nifio debia probar que era en
efecto uno de sus padres, y que lo hacia por estar enfrentandose a una necesidad extrema,
estando estos dos requisitos tomados del tratamiento de este titulo que habia hecho Domingo
de Soto.’® El rescate de una persona sentenciada a muerte podia resultar en una esclavitud
tolerable, pero solo si esta condena a muerte habia sido injusta, conclusion esta que evoca la
doctrina mediterrdnea y atlantica de rescate.” En ese caso, un cristiano podia ofrecer una
suma de rescate justa y, dado que nadie deberia ser forzado a dar su dinero sin nada a cambio,
el benefactor debia poder retener a la persona rescatada a cambio de sus servicios como sir-
viente, especialmente en los casos en que de esta transaccion resultase algun bien espiritual.
Por ultimo, pese a la naturaleza ilicita del peonaje en las islas, en que la gente era sometida
por precios muy bajos, este podria ser visto también como una forma tolerable de esclavitud.
La condicion era que los misioneros habrian de advertir a las dos partes de la transaccion que
estas debian alcanzar un precio justo por la persona retenida en prenda.>’

Sin embargo, el punto que mas dificultades trajo consigo es el de la geninka como forma de
castigo legal. En este quinto titulo de la lista, el punto critico del debate era decidir si los
gobernantes japoneses tenian la autoridad legitima necesaria para someter a alguien a geninka
como forma de castigo. En un razonamiento que hace evocar la acepcion del sinodo de Goa
de 1567 de la autoridad de las leyes locales cuando estas leyes fueran consideradas justas,
los tedlogos de Goa enumeraron dos casos de geninka como castigo legal que podian ser
equiparados a la esclavitud: cuando uno ha cometido una infraccion grave (delictos facino-
rosos y graves) y cuando un hombre haya hecho parte de una revuelta que haya amenazado
la integridad de la republica. Estos dos casos fueron justificados mediante la referencia a

55 Archivo de la Provincia del Santo Rosério (APSR), Universidad de Santo Tomds, Manila, Filipinas, seccién Con-
sultas 2, fondo Japén 2, Miscelanea, vol. 1, ff. 323v-324 y 325.

56 Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, pag. 16.

57 APSR, Consultas 2, Japén 2, Miscelanea, vol. 1, ff. 323-325.



138

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

ejemplos tomados de Europa: el castigo a las galeras impuesto a herejes y apoéstatas y la
esclavizacion de los moriscos granadinos a manos de Felipe I1.°® Sin embargo, persistié un
problema: los gobernantes japoneses solian extender el castigo a la esposa y los hijos del
perpetrador. El consejo dado aqui a los confesores de Japon era que deberian exhortar a los
sefores de la guerra locales y a sus administradores a que incluso cuando un hombre hubiera
sido castigado con geninka, esto no acarreara necesariamente que la esposa y los hijos debie-
ran estar sujetos al mismo destino. Pese a esto, los tedlogos de Goa aceptaron la geninka de
las esposas de aquellos que participaran en una rebelion sobre la base de los antecedentes
legales que establecian la esclavizacion de las esposas y los hijos de rebeldes en Europa,
particularmente la esclavizacion de las esposas e hijos de los rebeldes moriscos contra la
corona espafiola.” Los jesuitas de Goa también se referian a un texto clave de Martin de Az-
pilcueta, el Relectio capitulo Ita quorundam de Iudaeis. Comisionado por el rey portugués
Jodo III (1502-1557, 1. 1521-1557), este tratado organizo los argumentos a favor de la escla-
vizacion de aquellos que ofrecieran ayuda a los “enemigos de Cristo”.*” Citando las summas
de Antonino de Florencia y de Silvestro Mazzolini, la resolucion reiterd que la esclavizacion
no era ipso facto; es decir, que tanto hombres como mujeres solo podian ser considerados
esclavizados cuando las autoridades que imponian el castigo hubieran determinado clara-
mente que este debia ser el caso. Con estos argumentos, los tedlogos aceptaron la autoridad
de los gobernantes japoneses para esclavizar criminales. El reconocimiento muestra que las
leyes japonesas eran evaluadas no solo a contrapunto de las condiciones determinadas por la
teologia y por el ius commune sino también sobre la base de antecedentes historicos. Se for-
mul6 un argumento similar al tratar sobre el caso de las mujeres que hubieran huido de sus
padres o esposos y hubieran buscado refugio en la casa del Sefior local. Mientras que las
costumbres japonesas aceptaban que estas mujeres pudieran ser convertidas en genin por este
Sefior, los tedlogos de Goa establecieron la provision de que estas solo pudieran ser conside-
radas esclavas si habian sido acusadas de un delito o condenadas por un crimen. De lo con-
trario, los misioneros deberian hacer campana por su liberacion al momento de ofrecerle
consejo a los cristianos japoneses mediante la confesion. Esta misma sugerencia se repetia
en otros casos. Por ejemplo, aquellos que se ofrecian a si mismos a trabajar a cambio de
proteccion durante eventos como las hambrunas o los desastres naturales eran considerados
frecuentemente como genin en la sociedad japonesa, pero los confesores debian exhortar a

58 Dado el contexto, uno puede preguntarse si la expresién delictos facinorosos y graves no podria ser una referencia
a una expresién similar aparecida en una de las cartas del obispo de Mondohedo, Antonio de Guevara, sobre los
Enoris)cos del(éianada. Antonio de Guevara, Segunda Parte de las Epistolas Familiares (Salamanca: Jean Perrier,
575), pég. 184.

59 El Re?ectio respondid a la creciente preocupacion con respecto a la moralidad del tréfico entre los portugueses y los
musulmanes de ultramar. Manuela Bragagnolo, “Managing Legal Knowledge in Early Modern Times: Martin de
Azpilcueta’s Manual for Confessors andg tl%e Phenomenon of Epitomisation”, en Thomas Duve & Otto Danwerth
(eds.), Knowledge of the Pragmatici: Legal and Moral Theological Literature and the Formation of Early Modern
Ibero-America (Leiden: Brill, Neijhoff, 2020), pags. 195-197; Giuseppe Marcocci, A Consciéncia de um Império:
Portugal e 0 seu mundo (sécs. XV-XVII) (Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012), pags. 302.



3¢

)

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

los penitentes a liberar a estos genin al completar estos una cantidad tal de trabajo con la cual
se pudiera pagar la comida, los vestidos y la vivienda que se les hubiera provisto.®

De los diez titulos analizados en Goa, el inico caso de geninka que se consider6 injustificable
fue el de los Sefiores japoneses que pedian a sus sirvientes que les cedieran a sus hijas para
que estas sirvieran en sus residencias. La falta de antecedentes historicos y de criterios legales
favorables a esta practica evitaron que fuera aprobada. Al final, el debate compil6 una lista
de condiciones necesarias para tolerar la mayoria de las formas de geninka. De los diez casos
de geninka puestos a consideracion del concilio por la mision de Japon, siete fueron acepta-
dos condicionalmente como casos de esclavitud: cuatro casos de mercantilizacion, en que el
individuo podia ser esclavizado a cambio de dinero; dos casos aceptados como esclavizacion
por castigo; y uno mas relativo a la transmision del estatus de sometimiento de la madre al
hijo. Adicionalmente, la subyugacion de los individuos a cambio de alimentos y refugio, y el
sometimiento como resultado de cautividad en la guerra, habian de ser consideradas como
situaciones de sometimiento temporal, y no podian equivaler a esclavitud. En tltimas, los
misioneros echaron mano de una gran sofisticacion en sus argumentos debido a la preocupa-
cion que les acarreaban las implicaciones religiosas y legales del hecho de que hubiera cris-
tianos que reclamaban derechos de propiedad sobre personas esclavizadas en Asia y, sobre
todo, por la preocupacion sobre las consecuencias politicas y econdmicas que podrian en-
frentar los misioneros en Japon si estos se decidieran a condenar estas practicas. Puede de-
cirse que el debate es revelador acerca de la manera en que la teologia y el ius commune eran
usados en el andlisis casuistico para superar problemas de inconmensurabilidad con respecto
al uso de la categoria de esclavitud como categoria legal en areas en que su evaluacion se
consideraba dificil, tal como en Japon.

Conclusion

La discusion jesuita en Goa de la década de los 1590s y las leyes Tokugawa de la década de
los 1610s fueron productos de agendas fundamentalmente distintas entre si que lidiaban con
partes y aspectos de varias formas de sometimiento al trabajo. Dicho esto, las dos nos ofrecen
ojeadas Unicas para ver la manera en que operaban los traficantes japoneses, asi como la
manera en que funcionaba la geninka en terreno, y cdmo se relacionaba esta con la practica
de la esclavizacion colonial. Si bien la legislacion Tokugawa expuso los métodos y los acto-
res involucrados en las redes locales de trafico de personas, el debate jesuita echa luz sobre
la omnipresencia de las multiples formas que asumia la geninka en el Japon.

Después del debate, las practicas adoptadas en Japon parecen haber influido sobre las préc-
ticas coloniales de esclavitud en la region. Pese a que es dificil rastrear una conexion directa,

60 ASPR, Consultas 2, Japén 2, Miscelanea, vol. 1, f. 324.



110

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

los insistentes llamados que se hicieron, durante el debate de Goa, a adoptar el sometimiento
temporal como modelo de tenencia de esclavos en el Asia oriental pueden haber influido
sobre la adopcion de este modelo en otros lugares. Por ejemplo, en Manila, los tedlogos do-
minicos debatieron varias circunstancias alrededor de los contratos y los periodos de trabajo
relacionados con estos arreglos, lo que evidencia hasta qué punto estos habian sido apropia-
dos por la sociedad local a comienzos del siglo XVII.%! Por tanto, mientras que el analisis
jesuita de las formas de geninka japonesas buscaba hallar practicas que pudieran ser toleradas
como esclavitud, ya las variadas formas de esclavitud colonial habidas en el Asia oriental y
suroriental estaban cambiando y adoptando estas formas locales de sometimiento al trabajo.

El cruce entre estas dos perspectivas echa luces sobre el amplio abanico de practicas de so-
metimiento al trabajo habidas en Japon que fueran adoptadas por extranjeros. Estudios aca-
démicos anteriores han mostrado como los holandeses, los ingleses, los espafioles y los
portugueses, en Nagasaki y en Hirado, adquirian individuos secuestrados, nifios vendidos por
sus padres, mujeres que hubieran huido de sus maridos, nifios dados en prenda como garantia
para una deuda, y personas engafiadas por algun traficante.®> Comoquiera, tal como se ha
mostrado aqui, la legislacion japonesa y el debate jesuita de la década de los 1590s resaltaron
no solo la penetracion del comercio global en las redes locales de sometimiento, sino también
la manera en que los esclavistas extranjeros dependian de varias estrategias puestas en mar-
cha por defraudadores locales, secuestradores profesionales, corredores y padres necesitados.

Sin lugar a duda, el comercio de esclavos entre los europeos y los japoneses disminuy6 con
la represion de las redes internas de traficantes de personas profesionales de la década de los
1610s. Al resaltar las leyes Tokugawa la importancia de los corredores intermediarios como
parte fundamental del proceso de sometimiento al trabajo, el trabajo sometido fue combatido
no mediante la liberacion de aquellos que estaban sujetos a él, sino mediante el aplastamiento
de los engranajes mas importantes de este comercio. Si bien las formas locales de someti-
miento al trabajo lograron adaptarse a la emergencia de las nuevas formas de trabajo bajo
contrato traidas por los cambios sociales de los ambientes rural y urbano del Japon, la escla-
vizacion a manos de europeos de gentes en Japon no pudo ajustarse de una manera tan exitosa
debido a la cada vez mayor presion legal y politica puesta en marcha sobre ellos por los
poderes regionales.

Como se ha dejado claro en estudios recientes sobre la esclavitud en Asia, no todos los estu-
diosos compartimos el mismo nivel de entusiasmo o de preocupacion por la cuestion de la
definicion.% Dicho esto, la perspectiva adoptada en este articulo quiere ser una estrategia

61 McManus, ““Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’™, pags. 95-97; Juan de Paz, Consultas y Re-
soluciones Varias, Theologicas, Juridicas, Regulares, y Morales (Sevilla: Thomas Lopez de Haro, 1687), pags. 78 y
79.

62 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pags. 578-584; Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan,
pags. 260-269.

63 Discurro sobre el estado actual de la cuestién y sobre la provincializacion de la esclavitud en otro articulo: Rémulo
da Silva Ehalt, “Whither Slavery? Decentering and Conceptual Asymmetries in the Study of Dependencies in Early
Modern Asia”, en Rechtgeschichte, publicacion en proceso.



[l

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

metodoldgica de provincializacion conceptual que lidie con ese asunto desde una perspectiva
distinta. Al descentrar la esclavitud como categoria, es decir, al convertirla en el discurso en
una forma europea de sometimiento al trabajo, uno puede apreciar el encuentro de esta prac-
tica con otras cosmovisiones como una historia de comunicacién intercultural violenta. En
este contexto, el concepto europeo de esclavitud era bastante especifico y posiblemente no
habia sido adoptado de forma universal por todos los actores coloniales de Asia. Esto es asi
porque, al emplear una nocion legal especifica de servitus, los jesuitas trabajaron con la vista
puesta en el objetivo de responder preguntas bastante especificas. Es obvio que servitus fue
una de muchas nociones legales usadas por los europeos para lidiar con el asunto del some-
timiento al trabajo. Pese a esto, una historia completamente descentrada de la esclavitud
como practica europea llevada a ultramar, que analice la manera en que esta practica especi-
fica cambi6 y se desarroll6 en tandem con el colonialismo, tiene necesariamente que revisar
las discusiones sobre las definiciones como aquella sobre la que se trabajo aqui. Los distintos
encuentros entre las formas europeas y asiaticas de sometimiento al trabajo son solo un ejem-
plo entre muchos que podemos encontrar en la compleja historia del colonialismo, que, en
definitiva, resultaron en la paradigmatica esclavizacion de los negros africanos en el mundo
colonial, particularmente en las Américas. Solo espero que este ejemplo que presento aqui
instigue averiguaciones similares en otros lugares.

Referencias

Archivos:

Archivos Nacionales de Japon [Dokuritsu Gyosei Hojin Kokuritsu Kobunshokan] (ANJ, o
DGHKK), Tokio, Japon.

Archivo de la Provincia del Santo Rosario (APSR), Manila, Filipinas.
Biblioteca Nacional Central [Biblioteca Nazionale Centrale] (BNC), Roma, Italia.

Biblioteca de la Real Academia de la Historia (BRAH), Madrid, Espana.

Canon clasico:

Dai Nihon shiryo [Libros de fuentes cronologicas de la historia japonesa] (Tokio: Universi-
dad de Tokio, 1925).

Antonio DE GUEVARA, Segunda Parte de las Epistolas Familiares (Salamanca: Jean Perrier,
1575).



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Juan DE PAZ, Consultas y Resoluciones Varias, Theologicas, Juridicas, Regulares, y Morales
(Sevilla: Thomas Lopez de Haro, 1687).

Alejandro VALIGNANO [Alessandro Valignano], Apologia de la Compaiiia de Jesus en Japon
v China (Osaka: edicion privada, 1998).

Bibliografia:

Syed Farid ALATAS, “Silencing as Method: The Case of Malay Studies”, en Jérémy Jammes
& Victor T. King (eds.), Fieldwork and the Self: Changing Research Styles in Southeast Asia
(Singapur: Springer Nature, 2021), pags. 199-214.

Tara ALBERTS, Conflict and Conversion: Catholicism in Southeast Asia (Oxford: Oxford
University Press, 2013).

ANESAKI Masaharu, Kirishitan dendo no kohai [Ascenso y caida de las misiones cristianas]
(Tokio: Dobunkan, 1930).

Manuela BRAGAGNOLO, “Managing Legal Knowledge in Early Modern Times: Martin de
Azpilcueta’s Manual for Confessors and the Phenomenon of Epitomisation”, en Thomas
Duve & Otto Danwerth (eds.), Knowledge of the Pragmatici: Legal and Moral Theological
Literature and the Formation of Early Modern Ibero-America (Leiden: Brill, Neijhoff,
2020), pags. 187-242.

Liam Matthew BROCKEY, “Jesuits and Unfree Labor in Early Modern East Asia”, en Na-
thaniel Millet & Charles H. Parker (eds.), Jesuits and Race: A Global History of Continuity
and Change, 1530-2020 (Albuquerque: University of New Mexico, 2022), pags. 75-96.

Gwyn CAMPBELL, “Introduction”, en Gwyn Campbell (ed.), Bondage and the Environment
in the Indian Ocean World (Cham: Palgrave-Macmillan, 2018), pag. 2.

Rémulo da Silva EHALT, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan™ (Dis-
ertacion doctoral, Universidad de Estudios Extranjeros de Tokio, 2017).

Rémulo da Silva EHALT, “O Primeiro Concilio de Goa e a releitura da escraviddo na Asia
(1567)”, en Lusitania Sacra, n° 38 (2018), pags. 49-78.

Romulo da Silva EHALT, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, en
Revista Brasileira de Historia, vol. 39, n° 8 (2019), pags. 87-107.

Romulo da Silva EHALT, “Goa no lezusukai shingakusha to Nihon no doreika” [Los tedlogos
jesuitas de Goa y la esclavizacion en Japon], en Bulletin of the Association for the Study of
Kirishitan Culture, n° 154 (2019), pags. 1-14.



)

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Romulo da Silva EHALT, “Suspicion and Repression: Ming China, Tokugawa Japan, and the
End of the Japanese-European Slave Trade (1614-1635)”, en Matthias van Rossum, Kate
Ekama & Lisa Hellman (eds.), Slavery and Bondage in Asia: Towards a Global History of
Coerced Labour 1550-1850 (Berlin: DeGruyter, 2022), pags. 215-230.

Romulo da Silva EHALT, “Ignorance Lost: The Arrival of Franciscan Missionaries and the
Jesuit Normative Discourse in Japan (16%-17" ¢.)”, en Luisa Stella Coutinho (ed.), Change
Over Time in the Iberian Worlds: Stabilizing Regimes of Normativity (Leiden: Brill, publi-
cacion en proceso).

Romulo da Silva EHALT, “Whither Slavery? Decentering and Conceptual Asymmetries in
the Study of Dependencies in Early Modern Asia”, en Rechtsgeschichte, publicacion en pro-
ceso.

Pio FEDELE, “Consideraciones sobre la dispensa y sobre otras instituciones de ordenacion
canoénica”, en Revista Espariola de Derecho Canonico, vol. 2, n° 5 (1947), pags. 393-437.

Luis FrROIS, Historia da Japam, 5 vols. (Lisboa: Biblioteca Nacional de Lisboa, 1976-1984).

Fui Joji, “Mibun to shite no hokonin: sono sdshutsu to shometsu”, en Shokuhoki kenkytkai
[Asociacion para la Investigacion sobre el periodo Oda-Toyotomi] (ed.), Shokuhoki no ken-
kyti no ima [Investigacion actual sobre el periodo Oda-Toyotomi] (Tokio: Iwata shoin, 2017),
pags. 61-64.

Fuiiki Hisashi, Zohyotachi no senjo. chiisei no yohei to doreigari [Los campos de batalla de
los soldados del comun: mercenarios medievales y capturas de esclavos] (Tokio: Kadokawa,
2019).

James FUJITANI, “Sino-Portuguese Trafficking of Children during the Ming Dynasty”, en
Itinerario: Journal of Imperial and Global Interactions, vol. 47, n° 3 (2023), pags. 311-322.

Paolo Grossl, L 'Ordine Giuridico Medievale (Roma: Editori Laterza, 1995).

HASEGAWA Yiko, “Chiikinsei ikoki no hitouri kankd ni miru dogd no yiizu: seimei iji to
mura no naritachi no shiten kara” [La adaptabilidad de los clanes locales tal como puede
verse a través de la costumbre del trafico de personas durante la transicion del medioevo a la
modernidad temprana: desde la perspectiva del sostenimiento de la vida y la historia de las
villas], en Fujiki Hisashi & Kuramochi Shigehiro (eds.), Shoen to mura wo aruku II [ An-
dando a través de los estados y las villas II] (Tokio: Azekura Shobo, 2004), pags. 92-118.

HATANAKA Toshiyuki, “Kawata’ mibun toha nanika” [;Qué es el estatus “kawata”?], en
Asao Naohiro (ed.), Nihon no kinsei dan 7 kan mibun to kakukishi [El periodo de la moder-
nidad temprana en Japdn, vol. 7: estatus y posicion social] (Tokio: Chiio koron, 1992), pags.
307-344.



111

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Anténio Manuel HESPANHA, “Luis de Molina e a escravizagdo dos negros”, en Andlise So-
cial, n° 35 (2001), pags. 937-960.

Reinier H. HESSELINK, The Dream of Christian Nagasaki: World Trade and the Clash of
Cultures, 1560-1640 (Jefterson: McFarland & Company, 2016).

Harro HOPFL, Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and the State, c. 1540-1640
(Cambridge: Cambridge University Press, 2004).

ISOGALI Fujio, Nihon chiisei doreisei ron [Teoria del sistema de esclavos del Japon medieval]
(Tokio: Azekura shobo, 2007).

KURODA Toshio, Nihon chiisei no kokka ot shiikyo [El estado y la religion en el Japon me-
dieval] (Tokio: Iwanami shoten, 1975).

Johannes LAURES, “An Anciennt Document of the Early Intercourse between Japan and the
Philippine Islands”, en Cultura Social, n® 337-338 (1941), pags. 1-15.

Joseph LEDERER, “Dissimulation”, en Michael Buchberger (ed.), Lexikon fiir Theologie und
Kirche III (Freiburg: Verlag Herder, 1986).

Jesus LOPEZ GAY, “Un documento inédito del P. G. Vazquez sobre los problemas morales
del Japon”, en Monumenta Nipponica, vol. 16, n° 1-2 (1960), pag. 136.

MAKI Hidemasa, Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu [Genealogia de la venta de seres
humanos en el Japon de la modernidad temprana] (Tokio: Sobunsha, 1970).

MAKI Hidemasa & Fujiwara Akihisa, Nihon hoseishi [Historia legal japonesa] (Tokio:
Aoyama shoin, 1993).

José MALDONADO, “La significacion historica del derecho candnico”, en fus Canonicum, n°
17 (1969), pags. 5-99.

Giuseppe MARCOCCI, A Consciéncia de um Império: Portugal e o seu mundo (sécs. XV-XVII)
(Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012).

MATSUZONO Jun’ichird, “Chisei ni okeru nenkihd no kind to henyd” [Funcion y modifica-
ciones de la ley de expiracion de deudas en el periodo medieval], en Hitotsubashi hogaku
[Revista de estudios legales e internacionales de Hitotsubashi], vol. 18, n® 1 (2019), pags.
69-91.

Stuart M. MCMANUS, “‘Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’: Jesuit
Schedulae and Japanese Limited-Term Servitude in Gomes Vaz’s De mancipiis Indicis”, en
Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, vol. 2, n° 4 (2018), pags. 77-99.

Stuart M. MCMANUS, “Partus Sequitur Ventrem in Theory and Practice: Slavery and Repro-
duction in Early Modern Portuguese Asia”, en Gender & History, vol. 32, n° 3 (2020), pags.
542-561.



Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Suzanne MIERS, “Slavery: A Question of Definition”, en Slavery & Abolition, vol. 24, n° 2
(2003), pags. 1-16.

MINEGISHI Kentard, Kinsei mibunron [ Teoria del estatus en la modernidad temprana] (Tokio:
Azekura shobo, 1989).

MizukAMl Ichikyii, Chiisei no shoen to shakai [La sociedad y las mansiones medievales]
(Tokio: Yoshikawa Kobunkan, 1969).

NAKABAYASHI Masaki, Chitkinsei ni okeru tochi shijo yo kinyii shijo no seido henka [Cam-
bios sistémicos en los mercados inmobiliario y financiero durante el periodo medieval y la
modernidad temprana] (Tokio: Yuhikaku, 2012).

NAKAMURA Tadashi, Kinsei taihai kosho shiron [Teoria historica del comercio exterior du-
rante la modernidad temprana] (Tokio: Yoshikawa Kobunkan, 2000).

NAKATA Kaoru, Hoseishi ronshii 3 no ge [Obras completas sobre historia legal, vol. 3, t. 2]
(Tokio: Iwanami Shoten, 1943).

Thomas NELSON, “Slavery in Medieval Japan”, en Monumenta Nipponica, vol. 59, n° 4
(2004), pags. 463-492.

OKA Mihoko, “Kirishitan to tditsu seiken” [Los cristianos y el régimen de unificacion], en
Otsu Toru et al. (eds.), Iwanami koza Nihon rekishi [Conferencias Iwanami de historia de
Japon] (Tokio: Iwanami Shoten, 2014), vol. 10, pags. 169-204.

OKAMOTO Y oshitomo, Jitroku seiki nichio kotsiishi no kenkyii [Investigacion sobre la historia
del comercio entre Japon y Europa durante el siglo XVI] (Tokio: Kobunso, 1936).

Giuseppe OLIVERO, Dissimulatio e tolerantia nell’ordimento canonico (Milan: Giuffre,
1953).

OtA Gyiiichi, The Chronicle of Lord Nobunaga (Leiden: Brill, 2011).
OtA Gyiiichi, Shincho koki [La cronica del Sefior Nobunaga] (Tokio: Kadokawa, 2019).

OtA Hidemichi, Higashi chichitkai sekai: kodai ni okery oriento to Girisha [El mundo del
Mediterraneo oriental: Oriente y Grecia en la Antigliedad] (Tokio: Iwanami shoten, 1977).

Leon PAGES, Histoire de la religion chrétienne au Japon (Paris: Charles Douniol, 1869).

Maria Jos¢ ROCA-FERNANDEZ, “El concepto de tolerancia en el derecho candnico”, en lus
Canonicum, n® 82 (2001), pags. 455-473.

SEKIGUCHI Hiroo, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte” [Sobre las prohibicio-
nes contra la venta de seres humanos por parte del Shogunato Edo], en Rekishi Minzoku
Shiryogaku, n° 24 (2019), pags. 231-263.



116

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

SEKIGUCHI Hiroo, Kinsei sonraku no ryoiki to mibun [Territorio y estatus en las villas de la
modernidad temprana] (Tokio: Yoshikawa kobunkan, 2021).

SHIMOJU Kiyoshi, Miuri no nihonshi: jinshin baibai kara nenki hoko he [La historia japonesa
de la autoventa: del trafico de personas a la servidumbre temporal] (Tokio: Yoshikawa

kobunkan, 2012).

Johann P. SOMMERVILLE, “The ‘New Art of Lying’: Equivocation, Mental Reservation and
Casuistry”, en Edmund Leites (ed.), Conscience and Casuistry in Early Modern Europe
(Cambridge: Cambridge University Press, 1988).

Lucio DE SOUSA, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits,
and Japanese, Chinese, and Koran Slaves (Leiden: Brill, 2019).

TAKAGI Shosaku, Nihon kinsei kokkashi no kenkyii [Investigacion sobre la historia del estado
durante el Japon de la modernidad temprana] (Tokio: Iwanami Shoten, 1980).

TAKAHASHI Noriyuki, “So6zoku (Nihon no)” [Herencia (Japon)], en Ogata Isamu (ed.), Re-
kishigaku jiten dai 10 kan mibun to kyodotai [Enciclopedia de historiografia, vol. 10: estatus
y comunidades] (Tokio: Kobundd, 2003), pags. 377-378.

Adolfo TAMBURELLO, M. Antoni J. Ugerler & Marisa Di Russo (eds.), Alessandro Valig-
nano, S.J., uomo del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente (Roma: Institutum Histo-
ricum Societatis Iesu, 2008).

ToyoDA Takeshi, Nihon no hokensei [El sistema feudal japonés] (Tokio: Yoshikawa kobun-
kan, 1983).

Michael WERNER & Bénédicte Zimmermann, “Beyond Comparison: Histoire Croisée and
the Challenge of Reflexivity”, en History and Theory, vol. 45, n° 1 (2006), pags. 30-50.

Julia WINNEBECK et al., “The Analytical Concept of Asymmetrical Dependency”, en Journal
of Global Slavery, n° 8 (2023), pags. 1-59.

Y AMAGUCHI Keiji, Sakoku to kaikoku [Pais cerrado y pais abierto] (Tokio: Iwanami shoten,
1993).

Perez ZAGORIN, Ways of Lying: Dissimulation, Persecution, and Conformity in Early Mod-
ern Europe (Cambridge: Harvard University Press, 1990).

Erik ZURCHER, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en David E.
Mungello (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning (Nettetal: Steyler
Verlag, 1994), pags. 40-41.



17

Asiatica: Miscelanea de orientes. vol. L.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. 123 117

Notas del traductor

I El término bondage designa en este articulo todas las formas no-libres de trabajo desde una
perspectiva universalizadora. Las escogencias obvias de “servidumbre” y “esclavitud” no
funcionan en este contexto, dado el interés especifico del autor de historizar la categoria de
“esclavitud”, y dado el hecho de que también el término “servidumbre” tiene una carga his-
torica especifica en la historia de varias sociedades del mundo, como Rusia, el Tibet o todo
el Occidente feudal. En este sentido, las alternativas escogidas (trabajo sometido, someti-
miento, sometimiento al trabajo, formas sometidas de trabajo) tienen la ventaja de comunicar
esta condicion universalizadora de la categoria, en linea con el problema “definicional” que
ocupa al autor, al tiempo que no renuncian al significado literal del original inglés (bondage,
bonded labour) de “atadura” o “trabajo atado” pese a no caer en una imagen tan concreta
como la que proporcionaria esta imagen en castellano.

i Bakufu (que traduce “gobierno desde la tienda”, alusion al hecho de que se gobernaba desde
la tienda de campatfia del comandante del ejército) es el nombre que recibe el gobierno militar
de Japodn, y alude al periodo que conocemos en castellano como sogunato, durante el cual el
Shogun, comandante del ejército, comandaba también el gobierno de Japon, y lo hacia bajo
la autoridad formal del emperador.

iil pajabra originalmente en portugués.
v Palabra originalmente en portugués.

Vv Para mayor claridad, y siguiendo instrucciones directas del autor explicadas en la corres-
pondencia que sostuve con ¢l como parte de esta traduccion, se ha cambiado el contenido de
esta oracion. El original reza: “The Goa theologians accepted, though, the geninka of wives
of those participating in a rebellion, because of legal precedents determining the enslavement
of wives and children of priests in Europe” (“Geninka and Slavery”, pag. 354). Agradezco a
Victor Santiago Mayorga Reina haber sefialado el hecho de que mi primera manera de verter
esta oracion al castellano introducia una confusion de orden factico que entorpecia la com-
prension del texto.



Resenas



Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 153,

Andrew DE LA GARZA, The Mughal Empire at War: Babur, Akbar and
the Indian Military Revolution, 1500-1605 (Londres y Nueva York:
Routledge, 2016).

UN OBSERVADOR europeo [es decir, el padre Antonio Monserrate,
S.J., jefe de la primera mision jesuita a la corte mogola] que acom-
panaba a Akbar en una campariia escucho al emperador hablar con
sus hombres de la batalla de Alcazarquivir, peleada a miles de millas
de alli, en el norte de Africa, por fuerzas portuguesas y marroquies

(pdg. 185).

Hay un problema relativo al papel de la fuerza en la construccién del mundo moderno. Como
todos vimos surgir la hegemonia europea del siglo XIX de las cenizas y humaradas de dece-
nas de guerras peleadas por los imperios europeos en todo el globo, desde la caida de Teno-
chtitlan hasta la descolonizacion, parece entonces crucial que determinemos la manera en
que esta efectividad en el manejo de la fuerza jug6 un rol en la consecucion de tal hegemonia.
Pero, dado que esta hegemonia es la tnica (jya habra lugar para poner esto en entredicho si
es necesario!) que dio a luz una organizacion “moderna” de los asuntos humanos, habra tam-
bién que ver en qué radico su originalidad, o “excepcionalidad”, segin dicen algunos. Esto
atafie también al uso de la fuerza. ;Cual es el aspecto excepcional de la fuerza europea?: otros
pueblos habian obtenidos victorias violentas en el pasado, y algunos de esos victoriosos las
habian consolidado en imperios, pero nunca ningtn otro pueblo habia creado el sistema mo-
derno de la vida humana sobre la base de su violencia, ni habia organizado su violencia con
ese sistema... Nos pareciera como si esto tuviera de significar que hay, pues, en la violencia
de este nuevo victorioso, unico en su tipo, algo que es también Unico.

Esta sospecha de que la violencia europea que llevo a la construccioén del mundo moderno es
unica —y no es simplemente una violencia mas violenta que las demas— puso en segundo
plano el papel de la invencion tecnolédgica y de la reflexion estratégica pura en la eficacia
inusitada de sus ejércitos modernos al pelear, al punto de que esa eficacia lleg6 a exagerarse.
En lugar de hablar solo de invenciones como el rifle, o de la calidad de la ensefianza en las
escuelas de guerra que desde entonces educan a los oficiales de los ejércitos en las artes de
la maniobra, el posicionamiento y la autoridad, lo que se nos dijo, en la hipotesis de la “re-
volucion militar”, es que ciertas inclinaciones racionalistas latentes en Europa favorecieron
una completa reorganizacion de las sociedades de ese continente —sus instituciones estatales,
su sociedad civil, sus valores— que le permitieron a Europa crear ejércitos con mayor inven-
tiva y permanencia institucional que pudieran no solo servirse de las innovaciones estratégi-
cas y tecnologicas, sino reorganizarse alrededor de esas innovaciones y, en esa
reorganizacion, rehacer sus sociedades. Es decir, ejércitos profesionales y permanentes, y no



119

Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 15

)
).

simplemente habilidosos en el uso de la p6lvora, en el seno de estados monopolizadores de
la violencia.

Aceptémoslo. Sin embargo, la pélvora no fue solo cosa de Europa. ;Es cierto, acaso, que
otomanos, safavidas, mogoles y chinos, que vivian en los mas grandes imperios del siglo
XVI, solo se sirvieron de las innovaciones tecnoldgicas —es decir, aprendieron a disparar
fusiles y cafiones— sin “reorganizarse”? Ciertamente, no iban a reorganizarse a la manera
europea, pues sus campos de batalla, sus armas, sus animales y sus guerreros diferian, como
veremos, de los de Europa, pero ;habran llevado a cabo una reorganizacion del mismo tipo?
Después de todo, la organizacién de campanas que movilizaban cientos de miles de tropas
con sus caballos para ganar batallas contra enemigos igual de bien armados y dispuestos para
el combate requeriria, seguramente también en Asia, de alguna organizacion logistica y es-
tratégica bajo la autoridad de alguna institucionalidad pertinente que debiera reorganizarse si
las condiciones de la guerra llegaran a cambiar, ;0 no?

Este debate entre dos hipotesis histéricas tan opuestas entre si cruza todo el planteamiento
del libro de Andrew de la Garza. Por un lado, anota este:

La superioridad occidental, pese a hacer su entrada lentamente, se describe frecuentemente
como un resultado inevitable de este proceso [de monopolizacion de la violencia y tecnifica-
cion de los combates]. La discusion acerca de la Revolucion Militar va acompanada, frecuen-
temente, de aserciones sobre la excepcionalidad europea, y de referencias a otro leitmotiv de
la historiografia militar reciente: la “manera occidental de hacer la guerra”. Esta teoria ha sido
disefiada para explicar el ascenso de Europa y, eventualmente, de Norteamérica hacia la do-
minacion militar y politica global. Este paradigma se asocia con Victor Davis Hanson... Han-
son argumenta que hubo varios elementos clave de la cultura occidental que sirvieron de base
para la excelencia militar, y que estos valores han permanecido casi sin interrupcion desde
que fueran expresados por vez primera por los hoplitas ciudadanos de la Antigua Grecia (pag.
9).

Hablando del otro lado de este debate, De la Garza nos dice:

Peter A. Lorge afirma que la revolucion militar de Europa no fue la primera de su tipo; que
una transformacion similar, basada en la polvora, en fortificaciones y en la expansion de los
ejércitos y de la infraestructura civil necesaria para su mantenimiento, habia tenido lugar en
Asia varios siglos antes. “La manera de hacer la guerra de la modernidad temprana fue in-
ventada en China durante los siglos XII y XIII”, afirma Lorge de sopeton. “La significancia
de la revolucidon militar europea radica en que la practica militar europea, y posiblemente
también sus instituciones gubernamentales, se volvieron mas chinas antes de que pudieran
servirse por completo de las armas de fuego”. [...] Aunque el eventual resultado [de los en-
frentamientos entre los ejércitos europeos y asiaticos] fuera decisivo, no estaba en absoluto
predeterminado, y no invalido el largo historial asidtico de innovacion y excelencia militar

(pag. 11).

La cuestion que nos convoca estd ya servida; todo ejército del siglo XVI debi6 aprender a
disparar las armas de fuego y, por tanto, aprender a defenderse de enemigos armados con
armas de fuego, tan pequefias como la pistola que se dispara a diez metros y tan grandes
como la més grande de las bombardas disefiadas para demoler muros. Toda la tactica de los



150

Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 15

)
).

campos de batalla habria de sufrir un revolcon y, en medio de este revolcon, Babur, noble
gengiskanida y timurida de Uzbekistan, ballestero experto, habiendo fracasado en la con-
quista de Samarcanda, viajo al sur con su ejército y fundo, en 1526, el que conocemos como
Imperio Mogol, que “emergio, puede decirse, como el estado més poderoso del mundo, cus-
todiando fronteras que iban desde Asia Central hasta la punta sur de India, manteniendo en
armas a mas de un millon de soldados y controlando una cuarta parte del producto econdémico
mundial” (pag. 7). {Tuvo, pues, lugar una “revolucion militar” en semejante imperio?

De la Garza se propone responder a esta pregunta mediante el examen del funcionamiento
del ejército mogol, y ;qué mejor era para determinar como se adaptd este funcionamiento a
las nuevas reglas de la guerra que el reinado de Akbar, un reinado en que el nuevo imperio
se expandiria por toda India, pelearia contra enemigos diversos y construiria las bases de su
institucionalidad? Pero ;sobre qué fuentes hacer este examen?

Las fuentes no son escasas, pero han sufrido tremendamente. Delhi fue destruida por el Im-
perio Britanico, y los archivos centrales del Imperio Mogol han desaparecido. Estando este
dotado de un ejérceito central, los documentos acerca de su organizacion (sus 6rdenes diarias,
sus revistas rutinarias, los rechazos y aprobaciones de sus compras y contratos, etcétera) se
ubicaban mayormente en el archivo central del imperio, y no puede echarse mano de la pro-
fusion de archivos regionales y locales tan utiles cuando se estudian otros aspectos de este
periodo de la historia de India. En esto es también excepcional Akbar. Pese a ser disléxico
(probablemente) y mal escribiente (habiendo podido aprender a leer y escribir inicamente ya
en la adolescencia), Akbar era un hombre inteligente, habil para la organizacion de sus subal-
ternos y la invencion al nivel del dibujo tecnolégico, lo que nos ha dejado unas memorias
suyas (las Akbarnama, redactadas por su mejor filésofo de cabecera, Abu al-Fazl) que deta-
llan la conducta de sus ejércitos en las batallas comandadas por €l, y las caracteristicas e
innovaciones de muchas de las méaquinas que este ejército emplearia al obedecer sus 6rdenes.
Esto, dado el caracter ejemplar de las memorias del emperador, motivo todo un género de
libros entre sus contemporaneos y sucesores.

En este asunto de las innovaciones en la maquinaria de guerra, pocas diferencias hay con
respecto a Europa. Con excepciones, como la forja catalana, casi toda la técnica fabril euro-
pea existia en India. Otras técnicas, como el acero damasceno, estaban mas desarrolladas en
los mercados a los cuales tenia acceso el estado mogol. Esto significaba que el nuevo arma-
mento mogol era tan bueno como el europeo, o mejor: “a comienzos de la era colonial, los
observadores britanicos notarian que los mosquetes de estilo hindua, muy parecidos a los que
se usaban durante la época de Akbar, eran con frecuencia mas precisos que los modelos eu-
ropeos ‘modernos’” (pag. 73). La comparacion pone de manifiesto el avanzado nivel de per-
feccionamiento de las técnicas de manufactura en India, bastante capaces de fabricar armas
idoneas para los objetivos de sus guerreros.

En otros aspectos de la formacion de un ejército podrian encontrarse mayores diferencias
entre las condiciones de los mogoles y las de sus contrapartes europeas, que por entonces
movilizaban miles de hombres para luchar las guerras dinésticas de Europa, o peleaban contra
la expansion otomana en Viena y Lepanto. En Europa no habia elefantes ni camellos, y los



151

Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 15

)
).

caballos eran mas escasos que en las llanuras de Asia Central, donde ademés abundaban
arqueros montados excelentes, expertos en el tiro debido a un estilo de vida némada que en
Asia disfrutaba del estatus que conllevaba la existencia de las noblezas nomadas. No solo
esto, sino que el campo de batalla era distinto: fuera de las tierras aridas afganas, no existian
en India las inmensas llanuras que hacian posible la batalla campal en Europa, lo que restrin-
gia inmensamente las cargas masivas de infanteria. En su lugar, un terreno accidentado, re-
pleto de rios, riachuelos, arroyos, lagunas, pantanos y vados seria el escenario de todas las
batallas que se pelearan al sur del Himalaya. En estas condiciones:

1)

2)

3)

4)

La movilizaciéon y desmovilizacion de los ejércitos era en India un problema menor,
pues los nifios aprendian el manejo de las armas, en particular del arco, una de las
armas cuyo entrenamiento mas tomaba tiempo, lo que significaba que los reclutadores
tenian a la mano, en cualquier momento, un ejército que podian formar rapidamente
sin por ello carecer de experticia. Ademads de la increible tecnificacion en la fabrica-
cion de todo tipo de ballestas, incluso aptas para el tiro de francotirador, esta prontitud
en la leva de tropas idoneas para el tiro con arco (y, en general, de tropas de todo tipo)
eliminaba parte del incentivo para sustituir todo el arsenal arrojadizo por armas de
fuego, que, en un primer momento, dados su impulso explosivo, la forma esférica o
irregular de los balines y la inexistencia de los cafiones estriados y los cartuchos y
proveedores mas tardios, eran extremadamente imprecisas, y ofrecian solo la ventaja
de la rapidez en el entrenamiento;

Los ejércitos de India estaban sujetos a un mayor poder de fuego, pues sus enemigos
podian lanzar ataques rapidos de arqueros a caballo capaces de disparar en movi-
miento, y las infanterias estaban en posesion de armas arrojadizas con mayor frecuen-
cia. Ademas, varias de las armas de fuego adoptadas en India, y no en Europa,
favorecian este poder de fuego: sefialemos solo las torretas adaptadas para ser dispa-
radas desde camellos y elefantes, lo cual permitia mover cafiones ligeros que en Eu-
ropa debian ser armados para ser halados por carros a caballo, y la granada propulsada
o rocket, arrojada sobre el enemigo mas o menos de la misma forma que hoy bajo los
nombres de Bazooka y RPG; y

En India, la maniobra acarreaba un mayor costo logistico, pues debia hacerse con un
inmenso numero de animales y preparada para aguantar un mayor nimero de dispa-
ros, lo que significaba, por tanto, el transporte de diversos tipos de cuidadores de
animales y reparadores de maquinas, y de muchos mas viveres y municiones. Seme-
jante mudanza incluia muchas veces, dado lo accidentado del terreno, una suerte de
remodelacion de la naturaleza: se abrian diques, se construian caminos y puentes, se
eliminaban cerros y desniveles y se construian redes inmensas de campamentos y
trincheras fortificadas. Es decir, el transporte de los ejércitos debia ser mas lento, y
las lineas de aprovisionamiento debian cuidarse mas y estirarse menos, todo lo cual
Significaba que las tropas peleaban sin 6rdenes cerrados —pues un orden cerrado po-
dia ser derribado facilmente por una andanada de flechas o arrollado por un elefante—



152

Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 15

)
).

, lo que separaba a sus pelotones entre si y dificultaba la transmision de las érdenes
durante el combate, lo cual a su vez imponia un apego mucho mas estricto que el
europeo a las ordenes previas al combate, cosa que limitaba (segun protocolos pre-
viamente establecidos) maniobras repentinas como la persecucion del enemigo en
retirada, y, dado el hecho de que los tiradores, al dispersarse por el campo de batalla,
no concentraban el fuego disparando por turnos, aparecia como un estilo desorde-
nado, indisciplinado, a los ojos de los observadores europeos; y

5) Significaba también que las tropas asumian teatros de combate mas duraderos y cos-
tosos, de una manera que los europeos contemporaneos tendian a considerar inefi-
ciente, lo que llevaba a guerras de rebelion (pues el Imperio Mogol, después de la
caida de los sultanatos del Decéan durante la primera mitad del siglo XVII, era en India
una fuerza inexpugnable que no estaba expuesta a amenazas extranjeras) cuya victo-
ria definitiva en el campo militar era dificil de conseguir, y, por tanto, a una cultura
politica en que se movilizaba al ejército (de nuevo, lentamente) no para enfrentarlo al
enemigo, sino para amenazar al enemigo con el costo de hacer frente a una campafia
tal; es decir, una cultura politica en que la victoria dependia de la negociacion entre
los lideres rebeldes y los delegados del emperador.

El ejército resultante, moderno como el que mas, permanente, centralizado y profesional, con
jerarquias y cadenas de mando, rangos de habilidad para cada unidad (un mosquetero, por
ejemplo, cabia en una de quince categorias de acuerdo con su precision en el disparo y su
experiencia en el combate), sueldos escalafonados, objetivos politicos y exigencias institu-
cionales, funcionaba, por moderno que fuera, de manera distinta a la manera en que funcio-
naban los ejércitos modernos de Europa, que peleaban a pie, en campos abiertos, con 6érdenes
cerrados, con pocos arqueros (hablando comparativamente), con bombardas imponentes, sin
explosivos arrojadizos y en nombre de sociedades colonialistas menos ricas. Esto influencid
otros desarrollos del campo de batalla hindu; por ejemplo: “los infantes mogoles peleaban
mas como individuos o en unidades pequeias que como grupos grandes, comportandose mas
como escaramuzadores y francotiradores que como granaderos. Por esta razon... la bayoneta
nunca se adopté ampliamente” (pag. 183).

Pero entonces, con un ejército tan bien dotado, ;por qué no fue rival el Imperio Mogol contra
la expansion europea? ;No deberia desconcertarnos entonces que el Imperio Mogol no se
hubiera embarcado, con sus ventajas militares, en la colonizacion de tierras lejanas? ;Como
es que no hubo conquistas mogolas de América o, después —y mas facilmente—, un estable-
cimiento colonial mogol en Africa con el cual este imperio, enriquecido, hubiera evitado su
subyugacion a la colonizacion britanica? La respuesta de Andrew de la Garza abandona las
pretensiones de abstraccion y se vuelve narrativa: la razon no se ubica en los valores latentes
de India —aunque es cierto que no existian en India bases ideoldgicas con que lanzarse a la
colonizacion de pueblos lejanos, a la manera europea—, ni en el lento desarrollo de la institu-
cionalidad en el largo plazo, sino en /o que paso: el Imperio Mogol, que no habia enfrentado
amenazas de invasion ni chinas ni safavidas, enfrentd su primera gran invasion, la invasion
britanica, justo después de una seguidilla de grandes rebeliones bastante desestabilizadoras



ot

(L)

Asiatica: Miscelanea de orientes, vol. 1.n . 2 (segundo semestre. 2021). pags. [S 15

)
).

(fuera del ambito cronoldgico del estudio, 1500-1605), y no resistid este primer encuentro
porque no tenia como, puesto como estaba en el borde de su resiliencia:

Puede decirse que la derrota de India y la victoria de Europa fue simplemente cosa de sincro-
nia, de contingencia. Imaginese el destino de Europa occidental si los vikingos, los sarracenos
o los mongoles hubieran llegado solo unas décadas después de la caida del Imperio Romano.
En el momento mas critico e incierto de la India, habia a sus puertas agresores prestos y listos
para atacar (pag. 197).

Aunque el asunto del crédito de la invencion de la manera moderna de hacer la guerra excede
el estudio de Andrew de la Garza (tal vez excede los limites de todo estudio historico, y
pertenece mas bien al arsenal de los mitos del nacionalismo y el antinacionalismo), también
es cierto que la forma original de la hipdtesis de la revolucion militar no puede sostenerse en
simultaneo con su descripcion de una revolucion militar mogola: esta ocurre porque las con-
diciones contingentes lo exigen; porque hay que consolidar el imperio que fundé Babur y
vencer a los rebeldes de toda India, y extinguir la amenaza de los sultanatos del Decan y las
invasiones afganas, y todo esto hay que hacerlo usando las nuevas armas de fuego, y prote-
giéndose de ellas. No hay que buscar —como se hara al momento de explicar la revolucién
militar europea— las explicaciones de esta reorganizacion en valores inmanentes de una cul-
tura excepcional que, en su excepcionalidad, habria permanecido incambiada hasta que el
potencial florecimiento moderno tuviera lugar. En vez de eso, este énfasis en la contingencia
pone de manifiesto una caracteristica de los sistemas que deberia ser considerada en los plan-
teamientos tedricos que tanto se abstraen de la historia para ofrecer las razones de que esta
haya sido como fue: un sistema humano sofisticado, sometido a una complejizacion creciente
—un imperio en expansion que debe adaptar su forma de hacer la guerra, digamos—, requiere
de cierta sincronia delicada de todos los factores que constituyen su basamento y sus vulne-
rabilidades, sincronia esta que escapa al poder, el conocimiento y la prevision de quienes,
por una u otra razon, estan en posicion de participar de la organizacion de un sistema tal.



	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Portada 1, 2
	Contraportada
	Página editorial
	Índice
	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Cuerpo (opción 2).pdf

	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Artículos (banner)

	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Reseñas (banner)
	Cuerpo (opción 2)



