
A
si

át
ic

a Miscelánea 
de orientes 

Segundo semestre, 2024 
Vol. 1, n° 2 
Bogotá, Colombia 

ISSN:  3028-645X (en línea) 



Asiática 
Miscelánea de 

orientes 

Segundo semestre, 2024 
Vol. 1, n° 2 
Bogotá, Colombia 



Asiática: Miscelánea de orientes es una 
revista académica digital, semestral y sin 
ánimo de lucro, cuya razón de ser es la 
puesta en marcha de una discusión en len-
gua hispana, particularmente en Latinoa-
mérica, de asuntos de la historia asiática. 
Asiática: Miscelánea de orientes cree su 
deber la traducción de textos nunca publica-
dos en castellano sobre asuntos de la histo-
ria asiática, y la publicación de textos de re-
flexión y discusión sobre la historia asiática 
y sobre la relación entre esta y la historia la-
tinoamericana. 

© Asiática: Miscelánea de orientes  
Diciembre, 2024 
Contacto: asiatica.mdo@gmail.com 
Dirección: Calle 6 A # 7-52, 6-103, Bogotá DC 

Editor 

Julio Mario Monterroza Morelo 

Coordinador editorial 

Daniel Styven López Nivia 

Coordinadora académica 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Jefe de traducciones 

Julio Mario Monterroza Morelo 

Lectura editorial 

Diego Alejandro Torres Torres 

Comité académico 

Jessica Paola Barrios Navarro 

Víctor Santiago Mayorga Reina 

Paula Lorena Mogollón Buitrago 

Diego Alejandro Pedraza Sierra 

Javier Quintero Ramírez 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Luis Felipe Sánchez Pedraza 

Melannie Julieth Vega Sánchez 

Agradecimientos 

Glorisun Global Network 

Pluto Journals 

Cambridge University Press 

Multidisciplinary Digital Publishing Institute (MDPI) 

Bo Huang 

Rômulo da Silva Ehalt 

Rajeev Kinra 

Arin Salamah-Qudsi 

Luisa Fernanda Rojas Monroy 

Lina María Garzón Ocaña 

mailto:asiatica.mdo@gmail.com


Índice 

 

 

LUISA ROJAS, 
Diversidad y unidad (Editorial) – [1] 

 

Nota sobre las grafías y las referencias – [4] 

 

 

Artículos 

 

RAJEEV KINRA, 
Revisión de la historia y la historiografía del pluralismo en el Imperio Mogol – [6] 

 

ARIN SALAMAH-QUDSI, 
La economía de la piedad femenina en el sufismo temprano – [57] 

 

BO HUANG, 
Estudio sobre la tradicional noción china de lama jiao – [82] 

 

RÔMULO DA SILVA EHALT, 
Geninka y esclavitud: 

Casuística jesuita y legislación Tokugawa sobre  
el trabajo sometido japonés (1590s-1620s) – [123] 

 



Reseñas 

 

ANDREW DE LA GARZA, 
The Mughal Empire at War: Babur, Akbar and the Indian Military  
Revolution, 1500-1605 (Londres y Nueva York: Routledge, 2016) – [148] 



   

1 



 

Diversidad y unidad 

 

Editorial 

 

 

LUISA ROJAS 

 

 

n 1998, el célebre historiador y sociólogo Andre Gunder Frank publicó el libro 
ReOrient: Global Economy in the Asian Age, en el que plantea el concepto de “uni-
dad en la diversidad”, con lo que afirma que para la historia global es igualmente 
importante conocer las experiencias particulares de poblados y regiones distantes 

y con marcadas diferencias entre sí, que entender a la totalidad de esos casos como engranajes 
de la unidad indisoluble que era la historia global. De esta forma, hace un llamado a reinter-
pretar la historia global a partir de la integración sistémica de las partes para formar un 
“todo”, que se halle a la altura de nuestros conocimientos sobre las formas de vida en lugares 
del planeta que en principio nos puedan parecer ajenas. Este libro, junto con ReOrientign the 
19th Century: Global Economy in the Continuing Asian Age, terminan por cuestionar a Eu-
ropa Occidental como el origen del embrionario sistema mundo capitalista, para afirmar que 
esto fue posible solo gracias a sus relaciones comerciales con Asia. Dos años después, en el 
año 2000, el historiador y profesor de historia de la Universidad de Chicago, Kenneth Pome-
ranz, publicaba el libro The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern 
World Economy, en el cual trae a discusión las condiciones de la economía china antes del 
desarrollo de la modernidad, y cuestiona ampliamente la imagen de atraso que se tenía de la 
sociedad china respecto a ciertos aspectos cruciales en el proceso de creación y desenvolvi-
miento del capital, como la circulación de mercancías y el acceso a los factores de produc-
ción. Estos trabajos de estos dos historiadores se han caracterizado por ofrecer nuevas 
interpretaciones de la compleja interrelación de fuerzas en la historia global, y esto lo han 
hecho iluminando historias regionales, nacionales o locales de distintos países asiáticos cuyo 
desconocimiento nos había llevado a restarles importancia histórica. 

E 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 1-3. 
 

2 

Lo más interesante de estos y otros varios trabajos, que abogan por la comprensión holística 
de la historia de la humanidad, es que nos dejan ver que la comprensión profunda de las 
partes constitutivas nos lleva siempre a cambiar el modo en que concebimos y relatamos la 
unidad, para hablar en los términos de Gunder Frank. Quienes nos interesamos por otras 
formas históricas de vida y los procesos que las envuelven podremos constatar con facilidad 
que las explicaciones pueden extenderse solamente sobre el terreno conocido, y debemos 
aceptar que siempre quedan zonas a las que no podemos acceder por falta de estudios sobre 
diversas temporalidades y lugares, y, aunque podamos articular relatos provisionales que 
unan la información de que disponemos, es necesario permanecer abiertos a que el nuevo 
conocimiento nos sugiera grandes modificaciones de lo que hasta el momento teníamos por 
cierto.  

Esto no es menos válido para quienes nos dedicamos a la historia en América Latina, y en el 
mundo hispanohablante, pues en las últimas décadas hemos venido entendiendo la necesidad 
de construir nuestra propia visión de procesos históricos que nos definieron, como la adop-
ción de la libertad de culto, la pervivencia de formas de trabajo esclavizantes después de su 
abolición, las restricciones impuestas a las mujeres por el derecho religioso o la estigmatiza-
ción de la que son víctimas los grupos poblacionales minoritarios. Sobre estas problemáticas 
justamente versan los artículos traducidos para este número, y la comprensión de estas en 
contextos asiáticos, y en momentos históricos diferentes, seguramente entrará en diálogo y 
generará cambios en las formas en que estas problemáticas han sido entendidas en nuestra 
región.  

El primer artículo, de Rajeev Kinra, explora la concepción del pluralismo y del respeto a este 
en el Imperio Mogol, siglos XVI-XIX, atribuida a propósito del uso del término sulh-i kull. 
El segundo artículo, de Arin Salamah-Qudsi, es un estudio con perspectiva de género que se 
adentra en la forma en que las mujeres practicantes del sufismo en Iraq y Siria, durante la 
Edad Media, vivían el ascetismo religioso y el margen de acción que esto les permitía dentro 
de su sociedad. El tercero, de Bo Huang, es un estudio sobre la noción china del término lama 
jiao en el siglo XVI, nombre que llegó a confundirse con prácticas mal vistas de una vertiente 
del budismo y recibió, por tanto, un uso peyorativo. El cuarto, y último, es un artículo de 
Rômulo Ehalt que muestra cómo en el Japón de un turbulento ambiente político de comienzos 
del siglo XVII, las prácticas de trata de personas se conjugaron con una demanda creciente 
de trabajo esclavo por cuenta de las relaciones con los europeos, al tiempo que el gobierno 
japonés tomaba medidas legales para disminuir la trata de personas, en medio de lo que el 
autor ha llamado un encuentro epistemológico. Por último, también sobre el Imperio Mogol, 
publicamos en este número, con ocho años de retraso, una reseña sobre el libro de Andrew 
de la Garza, The Mughal Empire at War, que nos narra la reorganización de las fuerzas mi-
litares de la India en la era de la tecnificación de los combates y la modernización del trabajo 
militar. Estos trabajos, cada uno a su manera, son esclarecedores y nos brindan elementos 
para algunos temas que pueden ser considerados monolíticos o con formas históricas ya es-
tablecidas, como el rol de la mujer en el islam o el estatus social de los esclavos, pero que 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 1-3. 
 

3 

bajo la lente de estudios minuciosos adquieren matices que el buen investigador no querrá 
pasar por alto. 

 

Mucho ya de hablar profesionalmente. Como coordinadora académica de Asiática, he que-
rido tomar la oportunidad de esta ocasión para agradecer profundamente a nuestros lectores. 
Gracias a ellos, el trabajo que en este número completa un año adquiere cada vez más razón 
de ser. Con cada uno de ellos, nuestro objetivo de dar vida y brío a la discusión hispanoame-
ricana sobre las distintas sociedades del mundo se nos acerca más a las manos. 

Felices fiestas a todos ustedes, nuestros lectores. 

 

Berlín, 12 de diciembre de 2024 







   

4 





Nota sobre las grafías y las referencias 

 

 

el equipo de  
ASIÁTICA: MISCELÁNEA DE ORIENTES 

 

 

Como habrá de ser costumbre de ahora en adelante, los editores de Asiática tenemos que 
considerar el hecho de que los autores de los artículos que aquí publicamos deben hacer uso 
de fuentes en idiomas que, a todo lo largo de su historia, hasta el sol de hoy, o solo hasta hace 
pocos años, se han escrito en uno o más sistemas de escritura diferentes al sistema latino. 

Como norma general, remitiremos a los lectores a la “Nota sobre las grafías y las referencias” 
que publicamos en nuestro primer número.1 Sin embargo, acá haremos mención breve de 
todas las eventualidades referidas a esta dificultad de la edición de textos sobre historia asiá-
tica, y nos extenderemos sobre aquellas que no hayan sido tratadas en ese primer número. 

1. Como se ha explicado ya en el primer número, las palabras en persa y árabe, que 
abundan en los textos de Rajeev Kinra y Arin Salamah-Qudsi, se transliteran según 
el sistema EI2, lleno de marcas diacríticas que los autores han conservado. En línea 
con ellos, en este número han sido conservadas todas esas marcas, en la medida de lo 
posible, dentro del cuerpo del texto. Sin embargo, se ha prescindido de las marcas 
diacríticas en el aparato crítico. La razón es sencilla: la inmensa mayoría de las tipo-
grafías que tenemos disponibles ha sido diseñada para el castellano, y no hemos en-
contrado otra solución que pueda a una vez ofrecer una tipografía adecuada para la 
lectura de pies de página y, al mismo tiempo, entregar una transliteración precisa de 
las palabras árabes y persas. En estos casos, conminamos a los lectores que requieran 
de esas marcas diacríticas para una lectura profesional a consultar los artículos origi-
nales, debidamente referenciados al comienzo de cada ítem de este número. 

2. En todos los casos, Bo Huang ha preferido el uso de una versión simplificada del 
sistema de romanización pinyin para el chino, el idioma principal de todas sus fuen-
tes, prescindiendo de todas las marcas diacríticas de ese sistema, con excepción de la 

 
1 “Nota sobre las grafías y las referencias”, en Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n° 1 (2024): págs. 5-7. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 4-5. 
 

5 

diéresis. En los casos en que ha ofrecido palabras en sánscrito, tibetano, manchú o 
mongol, se ha limitado a ofrecer transliteraciones de nombres propios sin explayarse 
sobre los sistemas de transliteración usados. En la mayoría de estos idiomas, aunque 
hay sistemas de romanización, no existen aparatos tan sistematizados de translitera-
ción a nuestro sistema de escritura como en el chino, el coreano, el japonés, el árabe 
o el persa, lo que dificulta la contrastación de las decisiones de transliteración del 
autor. Dado que este es el caso, se han conservado todas las transliteraciones de nom-
bres propios en estos idiomas ofrecidas por Bo Huang. 

3. Igual que en el primer número, hemos introducido la distinción entre “fuentes prima-
rias” y “canon clásico” allí donde hemos tenido que levantar la lista final de ítems 
bibliográficos por carecer de esta la publicación original. 

4. Para las fechas duplicadas de las sociedades musulmanas, allí donde los autores han 
juzgado necesario usarlas, se ha preferido el siguiente sistema de fechado: 2024 [1446 
AH], en lugar del sistema, más sencillo, pero también más confuso, de 1446/2024. 
Cuando estas fechas duplicadas están incluidas entre corchetes dentro de una cita, se 
han expresado así: [2024 (1446 AH)]. Para los lectores neófitos, AH significa Anno 
Hegirae, o año de la hégira, es decir, año de la partida de Mahoma al exilio. No se ha 
incluido la notación d.C. para no sobrecargar estas fechas con más siglas, pues nos ha 
parecido excesivo. Por demás, solo hemos usado las notaciones a.C. y d.C. cuando ha 
sido necesario, en un contexto muy distinto al de las sociedades musulmanas, a saber, 
el de la dinastía Han, cuya historia inicia antes de la era cristiana pero llega a su 
disolución ya en nuestra era. 

5. Rômulo da Silva Ehalt ha hecho uso del sistema de romanización Hepburn, o Hebon-
shiki, que vierte los sonidos del japonés al sistema latino con una regla fonética bá-
sica: sonidos vocálicos castellanos y sonidos consonánticos ingleses. La única marca 
diacrítica usada en este sistema, con la cual se indica el alargamiento de la sílaba, es 
el macrón. Este sistema, que permite la conservación de la inmensa mayoría de las 
peculiaridades fonéticas del idioma, es el más usado en Japón, incluso en ámbitos 
oficiales, por encima de los dos sistemas con reconocimiento ISO, Nihon-shiki y 
Kunrei-shiki, promulgados por el gobierno japonés poco antes de la Segunda Guerra 
Mundial; también ha sido usado por la dupla de Carlos Rubio y Rumi Tani Moratalla 
en sus excelentes traducciones de tiempos recientes.2 Por esa razón, no hemos encon-
trado ninguna razón para objetar el uso de este sistema, y se ha conservado íntegro en 
este número. 

 
2 Rumi Tani Moratalla & Carlos Rubio (trads.), Historia de los hermanos Soga [Soga Monogatari] (Madrid: Edito-
rial Trotta, 2012), y Carlos Rubio & Rumi Tani Moratalla (trads.), Kojiki: Crónicas de antiguos hechos de Japón 
(Madrid: Editorial Trotta, 2018). 



 

Artículos 
 
 

Rajeev Kinra 

Arin Salamah-Qudsi 

Bo Huang 黃勃 

Rômulo da Silva Ehalt 



   

6 



 

Revisión de la historia y la historiografía  
del pluralismo en el Imperio Mogol 

 

Publicación original: 
ReOrient: The Journal of Critical Muslim Studies, vol. 5, n° 2 (2020), pp. 137-182 

 

 

RAJEEV KINRA 

 

 
… PERO cualquiera que perdone y se reconcilie  
recibirá de Dios recompensa… 

اللِّ  عَلىَ  فأَجَْرُهُ  وَأصَْلحََ  عَفاَ فَمَنْ  …  … 

CORÁN 42:401 

 

l concepto de ṣulḥ-i kulli es bien conocido como característica central de la ideolo-
gía estatal del Imperio Mogol, concepto este que posiblemente hizo del imperio, 
hablando comparativamente, el estado más tolerante e inclusivo de todo el mundo 
de la modernidad temprana. Traducido con frecuencia como “paz con todos”, el 

término se ha convertido, en la historiografía del sur de Asia, casi en un sinónimo de las 
políticas de pluralismo religioso promovidas por el más célebre de los emperadores de la 
dinastía mogola, Jalal al-Din Muhammad Akbar “el grande” (r. 1556-1605), y por su afa-
mado biógrafo y cortesano, Abu al-Fazl ibn Mubarak (1551-1602). No obstante, por sorpren-
dente que pueda ser, pese a la recurrencia de las discusiones sobre las actitudes mogolas hacia 
el pluralismo religioso y cultural, parece no haberse intentado, de hecho, una historia 

 
Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Jessica Paola Barrios Nava-
rro, Víctor Santiago Mayorga Reina y Luis Felipe Sánchez Pedraza. 
1 Traducción del inglés para esta versión. Versión del árabe de Abdel Ghani Melara: “Pero quien pasa por alto y se 
reconcilia…/ su recompensa incumbe a Alá”. [Nota del traductor]. 

E 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

7 

intelectual comprehensiva del término ṣulḥ-i kull. Naturalmente, hay un puñado de estudios 
importantes sobre el tema.2 Pero por muy informativo que este corpus académico quiera ser 
con respecto a la atmósfera y a las influencias culturales presentes en general en la corte de 
Akbar, a este corpus le hace falta una cierta precisión en lo que respecta al significado del 
término ṣulḥ-i kull en sí. En efecto, muchos autores parecen asumir que ṣulḥ-i kull era obvia-
mente el término que expresaba el ethos de civilidad, de razón universal y de inclusividad 
que Akbar quería promover. Pero ¿por qué escogieron Akbar y Abu al-Fazl este término en 
específico? ¿Y qué era lo que querían decir cuando lo usaban? ¿Y cómo se entendió de hecho 
este término en la práctica, no solo en los tiempos de Akbar sino también en las décadas y 
siglos subsiguientes? Sorprendentemente, tenemos pocas respuestas a este tipo de preguntas.3 

Mientras tanto, e incluso en lo que se refiere al reinado de Akbar, la cuestión de para qué 
exactamente era usado el concepto de ṣulḥ-i kull ha sido opacada ocasionalmente por ansie-
dades modernas de distintas comunidades, y por esa suerte de pensamiento “binacional” que 
agrupa a todos los “hindúes” y los “musulmanes” del sur de Asia en dos comunidades reifi-
cadas, presumiblemente antagónicas, de manera que estas identidades se proyectan en el pa-
sado distante de la premodernidad y la modernidad temprana de manera anacrónica. Este tipo 
de pensamiento es problemático por todo tipo de razones, según han demostrado buena parte 
de los estudios académicos recientes. Sin embargo, aquí quiero llamar la atención particular-
mente sobre la manera en que este pensamiento lleva a más de un puñado de comentaristas 
modernos a asumir con simpleza que la noción de ṣulḥ-i kull vino a ser, primordialmente un 

 
2 Para las ideas básicas, los antecedentes y los debates alrededor de la noción de sulh-i kull, véanse, por ejemplo, M. 
Athar Ali, “Sulh-i Kul and the Religious Ideas of Akbar”, en Mughal India: Studies in Polity, Ideas, Society, and 
Culture (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2006 [1980]), págs. 158-172; Saiyid Athar Abbas Rizvi, “Dimen-
sions of Sulh-i Kul (Universal Peace) in Akbar’s Reign and the Sufi Theory of Perfect Man”, en Iqtidar Alam Khan 
(ed.), Akbar and His Age (Nueva Delhi: Indian Council for Historical Research; Northern Book Centre, 1999), págs. 
3-22; Iqtidar Alam Khan, “Akbar’s Personality Traits and World Outlook: A Critical Appraisal”, en Social Scientist, 
vol. 20, n° 9-10 (1992), págs. 16-30, especialmente págs 22-25; Azra Nizami, “Socio-religious Outlook of Abul 
Fazl”, en Medieval India: A Miscellany, vol. 2 (Londres: Asia Publishing House, 1972), especialmente págs. 131-
142. Para una revisión de la perspectiva religiosa e intelectual más general de Akbar y Abu al-Fazl, el siguiente estudio 
sigue siendo el más abarcador: Saiyid Athar Abbas Rizvi, Religious and Intellectual History of the Muslims in Akbar’s 
Reign, with Special Reference to Abu’l Fazl, 1226-1605 (Nueva Delhi: Munsiram Manoharlal, 1975). Otros dos tra-
tamientos del tema, breves pero muy buenos, son Irfan Habib, “A Political Theory for the Mughal Empire – A Study 
of the Ideas of Abu’l Fazl”, en Proceedings of the Indian History Congress, vol. 59 (1998), págs. 329-340, y Shireen 
Moosvi, “The Road to Sulh-i Kul: Akbar’s Alienation from Theological Islam”, en Irfan Habib (ed.), Religion in India 
History (Nueva Delhi: Tulika Books, 2007), págs. 167-176. 
3 Así, por ejemplo, M. Athar Ali ofrece muchas observaciones muy versadas sobre la importancia de la luz y de la 
iluminación en la filosofía de Akbar y Abu al-Fazl, así como en el panteísmo, en el así llamado din-i ilahi, y, en general, 
en las opiniones religiosas eclécticas de Akbar, en su artículo “Sulhi Kul [sic] and the Religious Ideas of Akbar”, pero 
no se pregunta por el significado o los orígenes del término sulh-i kull en sí mismo en su artículo. Otro artículo muy 
citado es “Akbar’s Personality Traits and World Outlook”, de Iqtidar Alam Khan, ofrece también una revisión deta-
llada y erudita de lo que él describe como algunas de las “influencias que contribuyeron a hacer que Akbar fuera 
mentalmente receptivo a las ideas promotoras de la tolerancia religiosa” (pág. 17) – desde “el ethos cultural de la 
unidad política timúrida”, el así llamado Yasa-i Changezi (Código de Genghis Khan), la influencia de los nobles chiíes, 
las “doctrinas panteístas sufíes”, “las enseñanzas de las sectas Nirguna Bhakti contemporáneas”, hasta incluso cierto 
“desbalance psicológico” de Akbar que se manifestó en “accesos ocasionales de depresión y melancolía”–, pero tam-
poco él nos dice casi nada acerca del significado preciso o los orígenes del término sulh-i kull en la historia intelectual. 
De manera similar, Savitri Chandra, “Akbar’s Concept of Sulh-I kul, Tulsi’s Concept of Maryada and Dadu’s Concept 
of Nipakh: A Comparative Study”, en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), págs. 31-37, examina paralelos entre 
el concepto de maryada (decoro) de Tulsi, el concepto de nipakh (no sectarismo) de Dadu y el concepto de sulh-i 
kull  de Akbar y Abu al-Fazl. Aunque es un artículo bastante ilustrativo desde una perspectiva comparativa, también 
toma el término como dado. No será necesario decir que los tres artículos lidian casi exclusivamente con el periodo 
del reinado de Akbar. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

8 

gesto “musulmán” de tolerancia excepcional dirigida a los “hindúes”, mayormente por 
raisons d’état instrumentales. Akbar –así se piensa– se habría dado cuenta de que necesitaba 
la cooperación de los hindúes para que el imperio tuviera éxito, y de esa manera queda im-
plícito que sus tendencias pluralistas habrían nacido no de ningún tipo de compromiso filo-
sófico (musulmán o de otro tipo), sino meramente de la necesidad pragmática, como un 
medio para conseguir un fin práctico. 

Uno de los títulos acerca de Akbar en un reciente texto de historia global captura este punto 
de vista de manera sucinta: “Los mogoles musulmanes se ven obligados a aceptar la diversi-
dad religiosa de India”.4 En esta formulación, la identidad mogola es reducida a su “musul-
manidad”, y la misma categoría de “musulmán” es tratada como completamente homogénea, 
monolítica e inherentemente hostil a la “diversidad religiosa de India”. En efecto, si esto no 
hubiera quedado suficientemente claro a partir del título de sección que acabo de mencionar, 
los autores empiezan la sección explicando que 

La diversidad religiosa de India, y su mayoría hindú, fueron una molestia para los estrictos 
musulmanes de la élite gobernante. Las escrituras musulmanas habían denunciado tempes-
tuosamente la idolatría y el paganismo desde el nacimiento del islam en la Meca. La mayoría 
de los musulmanes de Oriente Medio no podía más que sentir que el hinduismo era aún más 
objetable, pues tenía aún más ídolos y más mitos. 

Solo domando su supuestamente instintiva (digo más, ¡tempestuosa!) hostilidad “musul-
mana” hacia el otro religioso (que aparentemente permanece sin cambios “desde el naci-
miento del islam en la Meca”) podían los mogoles tener éxito, o siquiera sobrevivir, en India, 
pues –así continúan los autores–, “unos cuantos miles de musulmanes de Asia Central jamás 
podrían sobrevivir si forzaran a decenas de millones de hindúes a elegir entre convertirse o 
morir”.5 Nótese la elisión presente en las categorías de “Oriente Medio”, “Asia Central” y 
“musulmán”, como si no hubiera diferencias, distinciones ni diversidad cultural dentro del 
amplio mundo islámico; nótese el hecho de que esta formulación no deja espacio para la 
posibilidad de debates dentro del mundo islámico acerca de asuntos relacionados con el plu-
ralismo religioso, la tolerancia y la complacencia hacia los otros, o para la posibilidad de que 
las actitudes musulmanas hacia estos asuntos puedan cambiar con el tiempo, dependiendo 
del contexto histórico o geográfico; nótese la manera que tiene ese pasaje de tratar a los 
mogoles casi como si estos fueran los primeros musulmanes en llegar a la India, pese al hecho 
de que el islam era ya una religión establecida en el subcontinente, y para el momento lo 
había sido por más o menos medio milenio (como mínimo), lo que significa que el islam, y 
con él una gran variedad de maneras de ser musulmán, habían ya sido parte de “la diversidad 
religiosa de India” por cientos y cientos de años antes de que el fundador de la dinastía mo-
gola,ii Babur (1483-1530), naciera siquiera; nótese, por encima de esto, la manera en que las 

 
4 John Coatsworth, Juan Cole, Michael P. Hanagan, Peter C. Perdue, Charles Tilly & Louise Tilly, Global Connec-
tions: Politics, Exchange, and Social Life in World History. Volume 2: Since 1500 (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2015), pág. 21. 
5 Coatsworth et al., Global Connections since 1500, pág. 21. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

9 

tensiones al interior del paisaje religioso no-musulmán de India, como las existentes entre 
los brahmines y los jainistas, o entre las sectas Shaiva y Vaishnava, etcétera, son borradas 
casi por completo; y nótese –siendo esto tal vez lo más importante– la manera en que este 
pasaje deja implícito que la posición del gobernante musulmán piadoso (en todo momento y 
lugar) debía haber sido, por defecto, la de forzar a sus súbditos no musulmanes “a tomar una 
decisión entre convertirse o morir”, como si esta fuera la única posición “musulmana” real-
mente aceptable, excepto bajo condiciones de dificultad extrema en la cual “se vean obliga-
dos a aceptar” al otro o enfrentarse a la destrucción. 

En otras palabras, la noción de que una parte de las políticas mogoles de pluralismo religioso 
y complacencia para con los otros viniera de dentro del islam es, en la variante del pensa-
miento moderno que suscriben los autores, completamente anatema. Y la noción de que los 
gobernantes mogoles puedan haber tenido compromisos filosóficos genuinos que los llevaran 
a abrazar una política ilustrada de pluralismo religioso basada en una creencia en la razón, 
el diálogo y la civilidad en lugar de ser reacios a esta y forzados a aceptarla por raisons d’etat 
pragmáticas es igual de impensable. Los autores nunca parecen siquiera considerar la posi-
bilidad de que Akbar y Abu al-Fazl hayan formulado la noción de ṣulḥ-i kull, y las políticas 
asociadas a esta, porque pensaran que esta correspondía a lo que un gobernante musulmán 
bueno y racional debía hacer. En lugar de esto, se los retrata como si hubieran aceptado estas 
políticas a pesar del hecho de que eran musulmanes, y como si para hacerlo se hubieran 
vuelto, en efecto, “menos musulmanes”. 

Por tanto, la cuestión que tenemos ante nosotros es la de si algo de esto es siquiera remota-
mente preciso. Para empezar a dirigirnos a una respuesta provisoria, empecemos tratando de 
entender cuál era el significado que el término ṣulḥ-i kull tenía de hecho, y luego podremos 
pasar a ver cómo era que se lo usaba realmente en el discurso mogol. Empezaremos con una 
breve indagación acerca de algunos de los usos pre-mogoles comunes de la palabra ṣulḥ y 
demás terminología relacionada con esta en el más abarcador mundo islámico, para así in-
tentar obtener una idea de la razón por la cual Akbar y Abu al-Fazl habrían hallado útil este 
término en específico para sus propósitos, en lugar de alguna de las otras alternativas poten-
ciales. Después, examinaremos algunos pasajes clave de la obra de Abu al-Fazl y de otros 
cuantos textos de la era de tiempos de Akbar para ver cómo fue que en efecto se desplegó el 
término ṣulḥ-i kull, y cómo pudo cambiar su significado de manera sutil, dependiendo del 
contexto. De hecho, como sostengo más abajo, en sus distintos escritos, Abu al-Fazl usa el 
término con varios sentidos distintos. Y finalmente, en la tercera sección, intentaré hacerme 
a una idea de cómo la noción de ṣulḥ-i kull siguió resonando en el mundo cultural y político 
post-Akbar de la India de la modernidad temprana, mucho después del que se supone que fue 
su ocaso. 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

10 

La historia pre-mogola del concepto de Sulh 

 

Tal vez, a riesgo de insultar la inteligencia de algunos lectores, deba yo empezar señalando 
lo obvio: el término ṣulḥ-i kull está compuesto de dos elementos principales: las palabras ṣulḥ 
y kull (tres elementos, de hecho, si contamos la partícula iẓāfa que conecta a las dos). ¿Qué 
significan estos términos?, y ¿por qué los escogieron Akbar y Abu al-Fazl para expresar su 
ethos de razón, tolerancia y civilidad? 

Empecemos con el primer término, ṣulḥ, que ha sido traducido, en el contexto de las discu-
siones sobre el ṣulḥ-i kull, como “paz”, con la connotación añadida de “tolerancia religiosa”. 
Esta es una traducción perfectamente aceptable del término ṣulḥ, pero no termina de capturar 
todo el rango semántico de la palabra. Además, el mero hecho de que “paz” sea una traduc-
ción aceptable (entre muchas) de ṣulḥ no termina de explicar por qué Akbar y Abu al-Fazl 
echaron mano de este término en específico, aunque había otros términos del lexicón perso-
árabe que indicaban “paz” y/o “armonía”, muchos de los cuales eran más comunes que ṣulḥ 
en las discusiones sobre inclusión social, política o militar. Por ejemplo, el término com-
puesto amn-o-āmān era una frase muy común en el discurso cultural y político indo-persa 
sobre “paz y seguridad” o “paz y tranquilidad”, es decir, sobre la ausencia de conflicto. Otros 
términos, como āshtī o sāzish también connotaban nociones como paz, concordia y reconci-
liación, y, de hecho, estos dos términos son usados por el lexicógrafo iraní moderno Ali 
Akbar “Dehkhoda” Qazwini (1879-1956) para la glosa de la palabra “ṣulḥ” y algunas de sus 
variaciones. De esta manera, para poner un ejemplo, Dehkhoda glosa el verbo compuesto 
“ṣulḥ kardan” (hacer la paz, reconciliarse) simplemente como “āshtī kardan, sāzish kardan” 
(el mismo significado).6 En cierto nivel, estos términos son sinónimos y son incluso inter-
cambiables, por ejemplo, en la manera en que fueron usados en este dístico del poeta urdu 
contemporáneo Ahmad Ali Barqi Azmi: 

amn-o-ṣulḥ-o-āshtī ho jaise bīmāri kā nām 
hai siyāsat ‘ahd-i nau meṇ ek ‘aiyārī kā nām7 

Paz, civilidad y tranquilidad son como el nombre de una enfermedad 
en esta nueva era en que la política es otro nombre para el engaño 

Pero claramente, tal como lo entendían Akbar y Abu al-Fazl, el término ṣulḥ no significaba 
“paz” (amn-o-āmān) únicamente en el sentido de una ausencia de conflictos militares, o “re-
conciliación” (āshtī) en el sentido puramente político, porque hacer la guerra, conquistar, y 
otras formas de violencia estatal (como el castigo penal) continuaron todas ellas siendo partes 

 
6  Ali Akbar Dehkhoda, Lughat-Nama, vols. 78-79 (Teherán: Chapkhana-yi Majlis, 1957), pág. 306. 
7 Véase Ahmad Ali Barqi Azmi, Amn-o-sulh-o-ashti ho jaise bimari kan am, en el sitio web de Rekhta Foundation 
(www.rekhta.org), consultado el 27 de mayo de 2020 [consulta del traductor: 18 de octubre de 2024]. 

http://www.rekhta.org/


Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

11 

predominantes de la raison d’etre del estado mogol a lo largo de toda la existencia del impe-
rio, incluso bajo el gobierno de Akbar. 

Entonces, parece ser que el término ṣulḥ era usado para indicar algo más abstracto que la 
mera ausencia de conflicto; tal vez algo más bien parecido a la amabilidad o a la pacificidad 
(entre estados, bajo ciertas condiciones), o incluso a la “tolerancia” en el sentido cultural y 
religioso de ausencia de intransigencia. Pero en este caso se nos presenta otro dilema filoló-
gico, pues había otros términos en el léxico perso-árabe que Akbar y Abu al-Fazl tenían a la 
mano, y que lidiaban con el prejuicio religioso. Por ejemplo, un término muy común para 
“intransigencia” en los idiomas persa y árabe de la modernidad temprana era el de ta’aṣṣub 
(o su equivalente abstracto, ‘aṣabīyat). El mismo Abu al-Fazl usaba una variante de ese tér-
mino para criticar a uno de sus contemporáneos hindúes, el renombrado ministro de finanzas 
de Akbar, Raja Todar Mal (muerto en 1589), por lo que él veía como la obstinada “afinidad 
con la tradición y promoción de la ortodoxia” (taqlīd-dosfī wa ta‘aṣṣub-andozī) de este úl-
timo.8 Otro buen ejemplo del uso de este término viene de Talib Amuli (muerto en 1626 o 
1627), emigrante iraní y poeta cortesano del siglo XVII que, tras una carrera itinerante, acabó 
llegando a la India y sirviendo por un tiempo como poeta laureado (malik al-shu‘arā) de 
Jahangir. 

na malāmat-gar-i kufr-am na ta‘aṣṣub-kash-i dīn 
ḵḥanda-hā bar jadl-i shaiḵḥ-o-barhaman dāram 

No condeno la infidelidad, no soy un creyente intransigente 
Me río de los dos, del jeque y del brahmán.9 

Otro ejemplo más nos viene del célebre munshī Chandar Bhan Brahman (muerto circa 1670), 
que narra una anécdota en la que Shahbaz Khan, cortesano de los tiempos de Akbar, había 
albergado también algo de prejuicio contra Raja Todar Mal, a quien mencionamos antes, solo 
para experimentar un cambio de actitud una vez pudo conocerlo personalmente y ver cuán 
buen administrador este era. De acuerdo con Chandar Bhan, se dice que Shahbaz Khan se 
encargó personalmente de llevar aparte a Raja Todar Mal y pedirle perdón, tras lo cual le 
confesó a Akbar, directamente, que “vine a darme cuenta de que, en justicia, debía abandonar 
mi prejuicio anterior” (nāchār bar sar-i inṣāf āmadam wa az ta‘aṣṣub guẕashtam).10 Un con-
temporáneo de Chandar Bhan, el autor del tratado sobre religiones comparadas conocido 
como Dabistān-i Maẕāhib (“La escuela de las sectas”), insiste, al final de su obra, en que los 
lectores “no encontrarán siquiera un resquicio de intransigencia o prejuicio” (bū’i-yi ta‘aṣṣub 
wa jānib-rūy nayāyad) en las páginas precedentes, pues sus observaciones se habían basado 
exclusivamente en testimonios orales directos de expertos en cada una de las varias fes 

 
8 Citado como fue traducido en Harbans Mukhia, “A Rationality Immersed in Religiosity: Reason and Religiosity in 
Abu’l Fazl’s Oeuvre”, en Medieval History Journal, vol. 23, n° (2020), págs. 9 y 10. 
9 Citado como fue traducido en Muzaffar Alam, Languages of Political Islam in India, 1200-1800 (Nueva Delhi: 
Permanent Black, 2004), pág. 138. 
10  Chandar Bhan Brahman, Chahar Chaman (Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Coun-
sellor, Islamic Republic of Iran; Alhoda Publishers, 2007), pág. 49. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

12 

incluidas, así como en la evidencia de sus libros (az zabān-i sāḥibān-i ān ‘aqīda wa kitāb-i 
īshān), y, por tanto, él mismo como autor había cumplido meramente “la función de un tra-
ductor” (manṣab-i tarjumānī).11 De manera similar, un par de generaciones más tarde, y en 
un contexto completamente distinto, el notorio intelectual del siglo XVIII Siraj al-Din ‘Ali 
Khan Arzu haría alarde de su objetividad académica al describirse a sí mismo como entera-
mente “libre de prejuicios” (ḵḥālī az ta‘aṣṣub).12 

El punto aquí, a riesgo de afirmar lo obvio, es simplemente señalar desde el comienzo que 
existía un abanico de términos disponibles y a la mano de Akbar y de Abu al-Fazl que tenían 
la connotación de “paz” y “tranquilidad”, por un lado, y de “intransigencia” (o ausencia de 
ella) por el otro. Así que ¿por qué, entonces, seleccionaron ellos el término ṣulḥ? Un potencial 
indicio que nos puede ayudar a encontrar la función que se quería que el término asumiera 
nos puede venir de reflexionar acerca de la más profunda historia intelectual del término ṣulḥ 
y en el marco conceptual asociado a su uso en la jurisprudencia islámica y en el pensamiento 
social y político. 

Por ejemplo, en los primeros días del islam, el término ṣulḥ tenía dos significados relaciona-
dos entre sí. El primero tenía que ver con la jurisprudencia básica, y consideraba la teoría y 
la práctica ṣulḥ como una de las tres formas aceptables de arbitraje de las cuales los juristas, 
qāẓīs y demás funcionarios podían echar mano para mantener el orden cívico (siendo las 
otras dos taḥkīm y qaẓā).13 Como sustantivo abstracto derivado del verbo árabe ṣalaḥa (“ser 
creíble, ser recto”), el término ṣulḥ denotaba “la idea de la paz y la reconciliación en la ley y 
la práctica islámicas” que tenía, de manera notoria, el propósito de “terminar el conflicto y 
la hostilidad entre los creyentes” (es decir, antes que nada, de terminar con el conflicto dentro 
de la comunidad musulmana).14 La palabra ṣulḥ lleva consigo “una connotación fuertemente 
positiva y moral, pues se refiere a la rectitud”.15 Significativamente, es también en este sen-
tido que la palabra ha mantenido un vínculo asociativo longevo con otros dos importantes 
conceptos derivados de la misma raíz árabe: el concepto de “reforma” (iṣlāh), en el sentido 
de “poner orden (y, por tanto, reformar) mediante la reconciliación”,16 y el de maṣlaḥa, es 
decir, la noción de bien común o interés público. 

Como quiera ser, en su sentido más práctico y mundano, ṣulḥ era entendido y promovido 
simplemente como un abanico de estrategias para la resolución pacífica de los conflictos. De 
hecho, muchos tratados sobre fiqh mostraban una preferencia por la mediación ṣulḥ por sobre 

 
11 Rahim Rizazada Malik (ed.), Dabistan-I Mazahib, vol. 1 (Teherán: Tahuri, 1983), pág. 367. 
12 Siraj al-Din ‘Ali Khan Arzu, Siraj-i Munir (Islamabad: Markaz-i Tahqiqat-i Farsi-yi Iran wa Pakistan, 1977), pág. 
33. 
13 Sobre los matices de estos términos en la historia legal islámica tanto contemporánea como clásica, véanse, por 
ejemplo, Aida Othman, “‘And Amicable Settlement is Best’: Sulh and Dispute Resolution in Islamic Law”, en Arab 
Law Quarterly, vol. 21, n° 1 (2007), págs. 64-90; Badouin Dupret & Yazid Ben Hounet, “Arbitration”, en Encyclo-
pedia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill, 2014); y M. Khadduri, “Sulh”, en Encyclopedia of Islam (Second Edi-
tion) (Leiden: Brill, 2012 [1960]). 
14 Khadduri, “Sulh”. 
15 Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”. 
16 Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

13 

los juicios decisorios de los qāẓīs. Es decir, se esperaba del qāẓī que, al enfrentarse a una 
disputa entre dos partes, urgiera a las partes en disputa a conceder una porción de sus posi-
ciones y a buscar entre sí la reconciliación –ya fuera por su propia cuenta o con la ayuda de 
un mediador profesional– en lugar de perseguir un veredicto judicial definitivo. Este tipo de 
veredictos no solo eran finales e irrevocables, sino que, casi por definición, favorecían inexo-
rablemente al lado “ganador”, de manera que dejaba a al menos una de las partes insatisfecha 
(y, posiblemente, todavía susceptible de ocasionar alguna discordia social si buscaba conse-
guir algún tipo de retribución extrajudicial). Por otro lado, como ha notado Wal Hallaq, ṣulḥ 
funcionaba como “una obligación contractual que requería de una de las dos partes, o de las 
dos partes, conceder algunos de sus derechos” y, al hacer esto, lograr un compromiso.17 Teó-
ricos legales como Ibn Farhun han llamado a este tipo de acuerdo al-qaẓā bi’l ṣulḥ (“juicio 
por medio de un acuerdo amistoso”),18 y muchos de los tratados incluían capítulos completos 
sobre las técnicas apropiadas de reconciliación entre las partes por medio de ṣulḥ. Como 
resultado, la noción de ṣulḥ como marco legal para las mediaciones y la resolución de con-
flictos siguió vigente hasta bien entrado el periodo de la modernidad temprana, e incluso 
después. Por ejemplo, este concepto jugó también un fuerte rol en las cortes otomanas y la 
práctica judicial de estas, en que los registros de las cortes de qāẓīs, y otros tratados legales 
otomanos, están llenos de referencias a la resolución de disputas por medio de ṣulḥ –con 
frecuencia a través del auspicio de una clase de negociadores profesionales a los que estos 
registros se refieren como “muṣliḥūn” (es decir, “aquellos que causan o producen ṣulḥ”).19 Y 
es precisamente en este sentido que el término era utilizado también en varios textos mogoles, 
por ejemplo, en un libro de cuestiones legales resumidas del siglo XVIII conocido como 
Mir’āt al-Masāil (“Espejo de cuestiones [legales]”), que incluía toda una sección sobre asun-
tos relacionados con el compromiso legal (masā’il-i aḥkām-i ṣulḥ).20 Compilado original-
mente por el emperador mogol Muhammad Shah (r. 1719-1748), el Mir’āt al-Masāil tendría 
también una posteridad notoria durante comienzos del encuentro colonial de los británicos 
con la jurisprudencia islámica, cuando el libro fuera traducido por Francis Gladwin, estudioso 
del idioma persa de la Compañía de las Indias Orientales, como An Epitome of Mohammedan 
Law (1786).21 

 
17 Citado en Dupret & Ben Hounet, “Arbitration”. 
18 Othman, “And Amicable Settlement is Best”, pág. 70. 
19 Othman, “And Amicable Settlement is Best”, págs. 71-72. Para ver más acerca del rol de sulh en la práctica legal 
otomana, véase Isik Tamdogan, “Sulh and the 18th Century Ottoman Courts of Üsküdar and Adana”, en Islamic Law 
and Society, vol. 15, n°1 (2008), págs. 55-83. 
20 Mir’at al-Masa’il-i Muhammad Shahi, MS, British Library, RSPA 79, fols. 30a-31a. Estoy inmensamente agrade-
cido con Abhishek Kaicker por compartir conmigo su copia digital de este manuscrito. 
21 Incidentalmente, la traducción le fue dedicada a nadie más que sir William Jones. Para la sección relevante sobre 
“Ceder terreno”, véanse las páginas 62-64. Sin embargo, nótese que los últimos tres puntos que Gladwin incluye bajo 
el título de “Ceder terreno” (que tienen que ver con los “fideicomisarios”) deberían estar realmente en la próxima 
sección, que trata sobre “Solicitudes y concesiones de créditos”. Nótese también que Gladwin deja completamente 
por fuera de su traducción varias líneas de citas del Corán y de hadiths que podrían demostrarle al lector la raigambre 
del concepto de sulh en la jurisprudencia islámica clásica. Estoy muy agradecido con mi colega de la Universidad 
Noroccidental (Northwestern University) Brannon Ingram por su ayuda a la hora de identificar las fuentes de las 
citas en árabe. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

14 

De hecho, el concepto de ṣulḥ en este sentido mundano sigue resonando en los países musul-
manes de hoy, en los que este sigue siendo el término aceptado para referirse al tipo de me-
diación apoyada por los qāẓīs y demás jueces cuando se trata de asuntos como 
procedimientos de divorcio, disputas hereditarias y otras agravaciones sociales básicas que 
con frecuencia pueden resolverse mejor a través de una mediación que por medio de un ve-
redicto judicial ineluctable. Ṣulḥ fue –y sigue siendo– una forma de apoyar la civilidad, de 
resolver el conflicto mediante “acuerdos amigables” (en las palabras de Othman) en lugar de 
asignar culpas y obtener retribuciones por medio de la ley formal. Este término incluso ha 
recibido atención recientemente como parte de la retórica moderna de las relaciones interna-
cionales, las negociaciones de paz y la resolución de conflictos en Oriente Medio, en que, 
incluso hoy, el concepto “nos entrega una crítica contra la violencia y el conflicto, y articula 
una crítica a favor de la justicia y la paz”.22 

Pero había también, en el islam temprano, otro uso común del término ṣulḥ, muy importante 
y que no tenía que ver en absoluto con la mediación de las relaciones y los conflictos entre 
los individuos, sino entre los estados. La mayoría de los lectores estará probablemente fami-
liarizada con los términos Dār al-Islām (“las tierras del islam”) y Dār al-Ḥarb (“las tierras 
de conflicto”). Como fuere, en los escritos de muchos de los teóricos políticos más tempranos 
había una tercera categoría metageográfica, menos conocida, usada para designar ciertos te-
rritorios que no estaban gobernados por musulmanes, pero que no presentaban ninguna ame-
naza a los musulmanes: es decir, Dār al-Ṣulḥ (“las tierras de tregua” o “las tierras de 
complacencia”).23 Si las tierras del Dār al-Islām eran aquellas gobernadas por estados mu-
sulmanes, y las del Dār al-Ḥarb estaban constituidas por las tierras más allá de su alcance 
(donde, por tanto, un individuo musulmán no tenía garantizada su seguridad), Dār al-Ṣulḥ se 
refería a los estados ubicados conceptualmente en un punto medio; específicamente, a esta-
dos gobernados por gentes ajenas al islam, pero donde, pese a ello, los musulmanes podían 
viajar, comerciar y establecerse de manera segura gracias a alguna forma de alianza, détente 
u otro tipo de acuerdo. Los dos casos clásicos de este concepto en el islam temprano son los 
reinos cristianos de Nubia, en el nororiente africano, y de Najran, en el suroccidente de Ara-
bia, cerca de la frontera yemení.24 

Como ha mostrado recientemente Sarah Albrecht, los primeros teóricos legales de las dife-
rentes escuelas de jurisprudencia opuestas entre sí diferían acerca de cómo categorizar exac-
tamente el Dār al-Ṣulḥ. Algunos de ellos lo consideraban apenas una subcategoría del Dār 
al-Islām, mientras que otros pensaban que representaba una categoría territorial completa-
mente distinta. Algunos teóricos se referían a este con distintos términos como Dār al-‘Ahd, 
Dār al-Mu‘āhada o Dār al-Muwāda‘a (es decir, “territorio bajo tratado”), mientras que otros 

 
22 Rasha Diab, Shades of Sulh: The Rhetorics of Arab-Islamic Reconciliation (Pittsburgh: University of Pittsburgh 
Press, 2016), pág. 4, énfasis en el original. Véase también Manoucher Parvin & Maurie Sommer, “Dar al-Islam: The 
Evolution of Muslim Territoriality and its Implications for Conflict Resolution in the Middle East”, en International 
Journal of Middle East Studies, vol. 11, n° 1 (1980), págs. 1-21. 
23 D. B. Macdonald & A. Abel, “Dar al-Sulh”, en Encyclopedia of Islam (Second Edition). 
24 Macdonald & Abel, “Dar al-Sulh”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

15 

preferían el término Dār al-Amān (“territorio de seguridad”).25 Pero en todos estos debates, 
el término Dār al-Ṣulḥ siguió permaneciendo vigente hasta bien entrado el periodo de la 
modernidad temprana, incluso en algunas de las potencias que rivalizaban con los mogoles. 
En efecto, como lo señala Albrecht, el concepto “se volvió particularmente importante en 
tiempos del Imperio Otomano, que consideraba como ‘territorios de tregua’ las tierras de las 
potencias no-musulmanas con las cuales el sultán hubiera concluido tratados”, tierras estas 
que los teóricos otomanos llamaban a veces Dār al-‘Ahd, pero a las cuales “usualmente se 
referían con la expresión Dār al-Ṣulḥ”.26 

En la historiografía moderna sobre los mogoles o sobre el sur de Asia en general, raramente 
se menciona la potencial relevancia de estas concepciones comunes del concepto de ṣulḥ en 
el amplio mundo islámico, desde la Antigüedad tardía hasta el presente, para el concepto del 
término de ṣulḥ adoptado por Akbar y Abu al-Fazl. No son claras las razones por las cuales 
esto es así, y, en todo caso, son probablemente muy complicadas como para poder tratar ese 
asunto en este lugar. Aquí será suficiente decir que no parece ser coincidencia que Akbar y 
su círculo hayan escogido como membrete para referirse a su ideología el término de “ṣulḥ-
i kull” en lugar de usar uno de los otros sinónimos comunes como āshtī o sāzish. “Ṣulḥ” tenía 
una resonancia concreta –completamente ausente de ambigüedad– en la historia legal y po-
lítica del mundo islámico, resonancia esta que incluso los rivales de los mogoles, como los 
otomanos, reconocían y utilizaban en su discurso judicial y diplomático. Incidentalmente, 
ṣulḥ era también un término que aparecía de vez en cuando en la literatura popular. De hecho, 
de los cuatro versos que Dehkhoda usa para sustentar su glosa del término “ṣulḥ kardan” 
(hacer la paz), tres vienen de la obra del célebre poeta Sa‘di Shirazi (muerto en 1291), que 
era extremadamente popular en la corte mogola (igual que era, y sigue siendo, en todo el 
mundo persoparlante). El cuarto verso viene del célebre poeta del siglo XVII Sa’ib Tabrizi, 
que pasó varios años en India, y del cual Dehkhoda usó otro dístico para ilustrar su entrada 
sobre el concepto mismo de ṣulḥ-i kull (véase más abajo). En efecto, además de estos y otros 
versos de Sa‘di y de Sa’ib, Dehkhoda ilustra sus glosas con varias construcciones que em-
plean el término ṣulḥ con otros versos tomados de un buen número de poetas clásicos renom-
brados como Rudaki, Firdausi, Farrukhi, Nasir-i Khusrau, Khaqani, Nizami, Sana’i y 
Manuchihri, todos ellos autores de obras que fueron insustituibles en el consumo literario de 
la intelligentsia mogola, y que siguen siendo poetas canónicos en el presente.27 Mientras 
tanto, uno de los más famosos poetas mogoles de la era de Akbar, ‘Urfi Shirazi (1555-1591), 
compuso una gacelaiii entera utilizando la palabra ṣulḥ como frase recurrente del poema.28 

Nada de esto lo digo para sugerir que estos tempranos usos del término ṣulḥ fueran ímpetus 
exclusivos, o siquiera primarios, en el pensamiento de Akbar y de Ab al-Fazl en lo que res-
pecta al pluralismo religioso-cultural y a la complacencia con los otros. De hecho, hubo, 

 
25 Sarah Albrecht, Dar al-Islam Revisited: Territoriality in Contemporary Islamic Legal Discourse on Muslims in 
the West (Leiden: Brill, 2018), págs. 55-59. 
26 Albrecht, Dar al-Islam Revisited, págs. 58 y 58n. 
27 Dehkhoda, Lughat-Nama, págs. 305 y 306. 
28 ‘Urfi Shirazi, Diwan-i ‘Urfi (Kanpur: Nawal Kishore Press, 1884), pág. 33. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

16 

como es de esperar, muchos otros vectores culturales e intelectuales que convergieron en la 
corte mogola y que también influenciaron el pensamiento de estos acerca de este tipo de 
temas. Por ejemplo, algunos estudios han ubicado las raíces de la disposición filosófica y las 
ideas sobre la tolerancia de Akbar en las ideas místicas de los sufíes, especialmente de los 
chishtíes, o en las doctrinas especulativas de pensadores como Ibn ‘Arabi (1165-1240), par-
ticularmente en el concepto que este desarrolló de waḥdat al wujūd (“unidad del ser”).29 
Otros han sugerido que varias expresiones mongolas relacionadas con la política y los esta-
distas pueden haber sido precursoras de la concepción de ṣulḥ-i kull que albergaban Akbar y 
Abu al-Fazl.30 En efecto, según notó recientemente Ali Anooshahr, hay algunos precursores 
sugerentes de la frase ṣulḥ-i kull que se pueden ubicar en algunos textos mogoles tempranos 
como el de la sección a cargo de Ja’far Beg Qazwini en el Tāriḵḥ-i Alfī (autores múltiples, 
circa 1582-1588) que en ocasiones se vinculan explícitamente con la herencia política mon-
gola, específicamente con el deber que tiene el rey de salvaguardar la “tranquilidad general” 
(āsāyish-i ‘āmm) en sus dominios, incluso aunque la corte “estuviera aún a años de formular 
esta política de manera explícita”.31 Naturalmente, este tipo de ideas sobre los estadistas y la 
gobernanza fueron influenciadas profundamente, como lo ha mostrado Muzaffar Alam, por 
el canon indo-persa de literatura de consejos y de textos sobre sabiduría moral y política de 
las tradiciones ādāb y aḵḥlāqī (especialmente esta última), que tuvieron una influencia pro-
nunciada sobre la manera en que los mogoles formularon su ideología imperial.32 Así las 
cosas, aunque no parezca que Akbar y Abu al-Fazl hayan tomado la expresión específica de 
ṣulḥ-i kull de ninguna de las grandes obras aḵḥlāqī (por ejemplo, Aḵḥlāq-i Nāṣirī, Aḵḥlāq-i 
Jalālī, Aḵḥlāq-i Muḥsinī, etcétera), podemos estar seguros de que la sensibilidad aḵḥlāqī, y 
especialmente su énfasis en el carácter, la ética, la civilidad y el deber del rey de promover 
la justicia (‘adl), la armonía y el equilibrio social (i‘tidāl) constituía un filtro importante a 
través del cual Akbar, Abu al-Fazl y otros dentro de la intelligentsia mogola interpretarían el 
significado de un término como ṣulḥ. Otros han señalado correctamente que muchos gober-
nantes musulmanes anteriores a los mogoles, a lo largo del subcontinente –no solo en el 
Sultanato de Delhi, sino en otros lugares como, por ejemplo, en Cachemira, en Gujarat, en 
Bengala y en el Decán–, habían desarrollado ya sus propias estrategias de acomodación cul-
tural y religiosa a lo largo de los siglos. Y otros más han sugerido que puede que haya habido 
influencias más eclécticas sobre los mogoles, venidas de fuentes índicas, ya sea que se diga 
que vienen estas de los poetas bhaktī como Dadu y Kabir, o de traducciones de fuentes en 
sánscrito, como el Mahābhārata.33 

 
29 Véanse, por ejemplo: Khan, “Akbar’s Personality Traits”, págs. 21 y 22; Habib, “A Political Theory for the Mughal 
Empire”; y Mukhia, “A Rationality Immersed in Religiosity”, págs. 11-16. 
30 Comunicación personal con Carl Ernst. 
31 Ali Anooshahr, “Dialogism and Territoriality in a Mughal History of the Islamic Millenium”, en Journal of the 
Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012), pág. 227. 
32 Alam, Languages of Political Islam, págs. 26-80. 
33 Para el argumento en favor de los bhakti, véase, por ejemplo, Chandra, “Akbar’s Concept”; y Mukhia, “A Rationa-
lity Immersed in Religiosity”, págs. 16-22. Para una discusión del sulh-i kull en el contexto de las traducciones del 
sánscrito, véase Audrey Truschke, Culture of Encounters: Sanskrit at the Mughal Court (Nueva York: Columbia 
University Press, 2016), especialmente págs. 121-133. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

17 

Pese a ello, aunque obviamente uno pueda discernir múltiples precursores y genealogías con-
ceptuales para las prácticas generales de acomodación cultural en el Imperio Mogol, Akbar 
y Abu al-Fazl no sacaron del aire el término específico de ṣulḥ. Incluso si aceptamos el hecho 
de que hubo diversas fuentes que influyeron sobre su formulación más amplia de la ideología 
imperial mogola, la escogencia del término sugiere que Akbar y Abu al-Fazl trabajaban, pro-
bablemente de manera bastante consciente, sobre los dos profundos significados históricos 
del término que rastreé brevemente unas páginas antes: (1) ṣulḥ como estrategia de mediación 
y de promoción de la civilidad social básica; y (2) ṣulḥ como marco teórico para el acuerdo 
político, tanto entre estados como dentro de sus dominios, entre distintas comunidades so-
ciales, étnicas y/o religiosas. Claramente, se necesitan más estudios al respecto de esta cues-
tión. Pero, por ahora, parece seguro que podemos decir que, sea lo que sea que haya sido 
novedoso en el concepto mogol de ṣulḥ-i kull, esta novedad no está en la parte “ṣulḥ” sino en 
la parte “kull”, habiéndose tomado un concepto o término ya existente (ṣulḥ) para aplicarlo 
más ampliamente; de hecho, de una manera universal. 

 

La concepción de Sulh-i kull de Akbar y de Abu al-Fazl 

 

Entonces, ¿qué fue lo que Akbar y Abu al-Fazl quisieron decir mediante el término kull? El 
término mismo tiene un rango amplio de significados posibles: todo, completo, total, univer-
sal, etcétera. También puede significar el “todo” de una cosa, o “cada uno” de una cosa. Por 
tanto, emana una nueva ambigüedad de la partícula iẓāfa que conecta los dos términos clave, 
y que permite leer el componente kull adjetivalmente y como sustantivo: esto es, como “ṣulḥ 
universal” o como “ṣulḥ para con/hacia todo/todos”, respectivamente, dependiendo de las 
inclinaciones filológicas de uno, o del humor propio al leer la expresión. 

En una buena parte de los estudios modernos, el término ṣulḥ-i kull se ha traducido simple-
mente como “paz con todos”. Pero incluso si aceptamos esta como la interpretación legítima 
del concepto, permanece la cuestión de a quiénes se refiere realmente este “todos” (kull). 
Como he notado más arriba, la academia moderna y los comentaristas han dado por sentado, 
con mucha frecuencia, que este se refiere principalmente a los no-musulmanes, especial-
mente a los “hindúes”, con quienes el estado “musulmán” de Akbar estaba intentando alcan-
zar la “paz” (ṣulḥ). Como resultado, pese a que con frecuencia se traduce ṣulḥ-i kull, en la 
academia y los comentarios modernos, como “paz con todos”, mucha gente lee la expresión 
como si significara “paz con los hindúes”. Así, por ejemplo, un notorio académico del Impe-
rio Mogol, apenas en el 2012, describió el ṣulḥ-i kull –que él tradujo como “paz absoluta”– 
como una “política… a través de la cual se extendieron nuevas oportunidades a súbditos no-
musulmanes”.34 Otro académico, historiador ambiental, explica que “[Akbar] tenía frente a 

 
34 Anooshahr, “Dialogism and Territoriality”, pág. 227. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

18 

sí una encrucijada. Para persuadir a la población indígena de que los mogoles eran una po-
tencia legítima del sur de Asia en lugar de ser usurpadores foráneos, Akbar tenía que crear 
una síntesis de los conquistadores perso-afganos [nota bene: en realidad, los mogoles eran 
turcos étnicos, mientras que la dinastía Lodi a la que ellos “usurparon” era afgana] con la 
población india, primordialmente hindú”.35 En otro lugar, podemos leer: “Akbar, que esta-
bleció el esbozo y la forma iniciales del estado mogol, estaba consciente, al punto de la agu-
deza, de ese hecho demográfico [es decir, que la mayoría de sus súbditos no eran 
musulmanes], y formuló sus políticas de acuerdo con este hecho”.36 O, por ejemplo, leemos 
que: “El ideal de Akbar de ṣulḥ-i kull, ‘paz con todos’, se manifestó de varias maneras. Es-
temos seguros de que siguió anexando territorios aledaños; pero en lo respectivo a las políti-
cas locales, intentó dar a los hindúes una porción mayor de la administración”.37 Uno puede 
seguir citando ejemplos de trabajos académicos que tratan el concepto de ṣulḥ-i kull, de ma-
nera implícita o explícita, como si fuera parte de una política de cooptación dirigida a los 
hindúes. A su turno, también se la junta a la brava, de manera vaga, con una larga lista de 
estrategias más o menos relacionadas que parecen ser el signo de una mayor apertura hacia 
los hindúes o hacia el hinduismo: el acercamiento a los Rajputs, la traducción de obras sáns-
critas al persa, el culto imperial de dīn-i ilāhī,iv los diálogos religiosos con los santos hindúes, 
y otras más.38 

Hasta cierto punto, todo esto está muy bien. Pero considérese el siguiente pasaje, en el que 
Abu al-Fazl se refiere a la noción de ṣulḥ-i kull de una manera que puede parecer un poco 
sorpresiva para aquellos que asumen que esta trataba simplemente de pacificar a los hindúes. 
Aquí, Abu al-Fazl habla de la llegada del intelectual iraní Mir ‘Abd al-Latif Qazwini en el 
año 963 AH (1556 d.C.), es decir, durante el primer año de Akbar en el trono, cuando Akbar 
seguía siendo apenas un adolescente. Qazwini llegaría después a ejercer como tutor privado 
de Akbar: 

Uno de los eventos de estos afortunados días fue que Mīr ‘Abdu-l-laṭīf, la crema de los gran-
des hombres de Persia, y mina de abundantes disposiciones loables, vino de Qazwīn y fue 
presentado en la corte, y recibió varios favores. Su excelente hijo, Mīr Ghīāṣu-d-dīn A‘lī, que 
recibió favores reales, y fue exaltado con el título de Naqīb Khan, lo acompañó. Mīr ‘Abdu-
l-laṭīf se distinguió por su manejo de la ciencia, por su elocuencia, su confiabilidad y sus 
demás cualidades nobles. Por su ausencia de intransigencia [‘adam-i ta‘aṣṣub] y de su aper-
tura de mente, se le llamó chií en la India y suní en Persia [‘irāq]. De hecho, al viajar hacia 

 
35 Christopher V. Hill, South Asia: An Environmental History (Santa Barbara: ABC-CLIO, 2008), pág. 68. 
36 Sugata Bose & Ayesha Jalal, Modern South Asia: History, Culture, Political Economy (Nueva York: Routledge, 
2011), pág. 31. 
37 Annemarie Schimmel, Islam in the Indian Subcontinent (Leiden y Colonia: E. J. Brill, 1980), pág. 83. 
38 Por ejemplo: “Akbar exigió completa devoción de parte de sus dignatarios más altos en nombre de la dinastía y del 
imperio… Esto selló la completa cooperación entre los rajputs hindúes y los hombres fuertes musulmanes durante 
este periodo. De acuerdo con este punto de vista crítico, el din ilahi no tenía significancia religiosa por sí mismo, sino 
que era un medio necesario para la consecución de un fin político, es decir, el fin de alcanzar una lealtad absoluta al 
trono mogol y una total devoción al imperio, cuya política declarada era la sulh-i kull (tolerancia universal). La com-
pleta cooperación musulmana-hindú era una conditio sine qua non para la supervivencia del Imperio Mogol, y el din 
ilahi ofrecía el espacio para esto sin reemplazar las creencias u opiniones de cada miembro individual”. Jacques 
Waardenburg, Muslims and Others: Relations in Context (Berlín: Walter de Gruyter, 2003), pág. 119. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

19 

la serena ciudad de la tolerancia universal [raftār-i Mīr ba-sūb-i dār al-aman-i ṣulḥ-i kull 
būd], los más celosos de entre las dos sectas [ghāliyān-i har ṭā’ifa] solían censurarlo.39 

A partir de este pasaje, no es claro si Abu al-Fazl estaba sugiriendo que Mir ‘Abd al-Latif 
fue la persona que introdujo el término ṣulḥ-i kull en la corte mogola, o si simplemente le 
está dando crédito por cultivar el tipo de actitud que más tarde sería conocida como ṣulḥ-i 
kull en la jerga mogola.40 De cualquier manera, aquí es claro que el concepto de ṣulḥ-i kull 
no trataba simplemente sobre las relaciones hindú-musulmanas, ni emanaba únicamente del 
encuentro de los musulmanes con el sur de Asia, y mucho menos apenas de la necesidad de 
cultivar la legitimidad y cierto acercamiento con poblaciones hindúes importantes como los 
Rajputs.41 También se trataba de la manera en que los iraníes podían –o, al menos, debían– 
relacionarse con otros iraníes, en que los suníes y los chiíes debían comportarse en general 
los unos con los otros en todo el mundo islámico, y de cultivar la civilidad a lo largo de un 
rango amplio de poblaciones musulmanas que competían entre sí. 

Otro ejemplo, que tuvo lugar durante una fase más tardía del reinado de Akbar (en diciembre 
de 1587), tuvo que ver con algo que hoy en día podríamos llamar un “crimen de odio”, en el 
que un tal Mirza Fulad y su cómplice intentaron asesinar a un famoso seguidor de las doctri-
nas imami (es decir, chiíes) conocido como Mulla Ahmad Thattawi. De acuerdo con Abu al-
Fazl: 

 
39 En inglés: Abu al-Fazl ibn Mubarak, The Akbarnama of Abu-L-Fazl (A History of the Reign of Akbar including an 
Account of His Predecessors) (Calcuta: Royal Asiatic Society, 1902-1939), vol. 2, pág. 35. En persa, Abu al-Fazl ibn 
Mubarak, Akbarnamah (Calcuta: Asiatic Society of Bengal, 1877-1886), vol. 2, pág. 19; Compárese con Wheeler 
M. Thackston, Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 3 (Cambridge: Murty Clasical Library of India; Harvard 
University Press, 2017), págs. 60-61. Pese a que ya han sido publicados los primeros seis volúmenes de la edición 
bilingüe del Akbarnama de Wheeler M. Thackston para la Biblioteca Clásica de India de Murty, muchos de los pa-
sajes a los que me iré refiriendo estarán regados por partes más tardías de la obra, que Thackston no ha tenido aún 
oportunidad de publicar. Por tanto, he decidido, por conveniencia y para mantener la consistencia, referirme mayor-
mente –pese a sus muchos defectos– a la traducción de H. Beveridge (1902-1939), más antigua, así como a las pá-
ginas correspondientes de la edición del texto persa de ‘Abd al-Rahim para la Sociedad Asiática (1877-1886). Donde 
es significativo, le he insertado entre paréntesis las palabras y frases persas relevantes al texto de Beveridge. General-
mente, también he mantenido las traducciones y la ortografía de Beveridge para conveniencia del lector a la hora de 
encontrar los pasajes importantes, aunque, en algunas ocasiones, los he ajustado para lograr mayor claridad o preci-
sión; he tratado de anotar estas ocasiones o, si no, de indicarlas usando paréntesis.  
40 Por lo que pueda importar, el historiador británico sir Wolseley Haig creía claramente lo primero: “El tutor que 
seleccionó Bairam Khan [para el joven Akbar] era Mir ‘Abdul Latif, el persa, que fracasó, como sus predecesores, en 
inducir a Akbar a aprender a leer, pero fue el primero en enseñarle el principio de sulh-i kull, o tolerancia universal, 
sobre el que se decanta tan frecuentemente Abu-‘l-Fazl [sic]. Mir ‘Abdul Latif venía de una familia sayyid de Qazvin 
perseguida en Persia por ser suní, pero era tan moderado en sus creencias religiosas que en India se sospechaba que 
era proclive al chiismo”, en Richard Burn (ed.), Cambridge History of India: Volume IV – The Mughal Period (Delhi: 
S. Chand & Co., 1971), pág. 76. 
41 P. N. Chopra (ed.), A Comprehensive History of Medieval India (Nueva Delhi: Sterling Publishers, 2003), pág. 
140: “Como gobernante ilustrado, Akbar fundamentó su gobierno sobre bases firmes. Siguió la política de paz con 
todos, o sulh-i-kul. Otorgó libertad religiosa a todas las comunidades y se rehusó a discriminar a sus súbditos sobre 
la base de sus religiones. Akbar ansiaba ganarse la buena voluntad de los hindúes, que formaban el grueso de la 
población. Además de ser tolerante por naturaleza propia, era suficientemente perspicaz como para entender que a 
los valientes Rajputs, que poseían grandes partes del país, solo podría adherirlos a su causa mediante un tratamiento 
liberal. Así pues, la apertura de mente de Akbar era tanto el resultado de sus ideas liberales como un dictado de las 
exigencias de los problemas del estado. Sus experiencias durante los primeros años de su reinado lo habían conven-
cido de que debía ganarse la confianza y el apoyo político de los jefes Rajput y de los hindúes en general para fortalecer 
las bases del Imperio Mogol. Esto también reduciría su dependencia de los jefes musulmanes. Este sentimiento lo 
llevó desde el comienzo de su reinado a iniciar la política de sulh-i-kul”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

20 

Como el Señor del mundo [es decir, Akbar] ejerce el balance del mundo sobre la base del 
[noble] principio de la “Paz Universal” [bar farāz-i ṣulḥ-i kull], todas las sectas pueden afir-
mar sus doctrinas sin temor, y cada uno puede adorar a Dios siguiendo su propia manera de 
hacerlo. Como consecuencia de esto, Mullā Aḥmad de Tatta, que había pasado por muchas 
fatigas en la adquisición de las ciencias ordinarias, y que adhería firmemente las doctrinas 
imāmī, y hablaba mucho de ellas, traía a colación, continuamente, su discurso sobre los suníes 
y los chiíes, y, por mor de un espíritu despreciable, se servía de un lenguaje inmoderado. 
Aquel joven impetuoso [es decir, Mirza Fulad], como resultado de su adhesión al sunismo, 
consideraba con repulsa las doctrinas de Mullā Aḥmad. Debido a la turbulencia de la juven-
tud, decidió ponerle caza y acabar con su vida.42 

Abu al-Fazl continúa con el recuento de los sangrientos detalles de la manera en que Mirza 
Fulad y su cómplice emboscaron a Mulla Ahmad, lo atacaron y lo mutilaron brutalmente con 
sus espadas. Cuando las noticias del ataque llegaron a la corte, el mismo Abu al-Fazl y otros 
varios notables fueron enviados a investigar, y una vez se identificó a los culpables, explica 
Abu al-Fazl: 

El justo Shāhinshāh liberó a los dos malhechores de las ataduras de la existencia. Los hizo 
amarrar a un elefante por los pies, y así fueron exhibidos por la ciudad. Pese a que varias 
personas prestantes se empeñaron en procurar obtener su liberación, no tuvieron éxito. Esa 
ejecución fue guía [sarmāya-i rahnamūnī] para muchos que habían perdido el rumbo, y la 
lucha [āwezish] entre suníes y chiíes perdió fuerza. Poco después, Mullā Aḥmad murió a 
causa de sus heridas.43 

Claramente aquí está ocurriendo algo mucho más profundo, tanto política como filosófica-
mente, que la mera promoción de la buena voluntad y la sumisión entre los súbditos hindúes. 

Algo de esta sensación se puede captar con un ojeo de las maneras específicas que adopta el 
uso de los términos ṣulḥ y ṣulḥ-i kull en algunas de las obras de Abu al-Fazl. Por ejemplo, al 
avanzar por las páginas del Akbar Nāma, se encuentra uno con muchos usos del término ṣulḥ 
en el sentido mundano de “paz y guerra” (ṣulḥ wa jang) o “hacer la paz” (ṣulḥ kardan, etcé-
tera) con los adversarios militares y políticos.44 En algunos de estos casos, “ṣulḥ” se usaba 
básicamente de manera intercambiable con palabras como āshtī, tal como lo describí más 
arriba.45 Pero, cuando se trata de la expresión ṣulḥ-i kull completa, el tono de Abu al-Fazl se 
torna cualitativamente distinto, y el rango semántico del término ṣulḥ se expande considera-
blemente. 

 
42 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 804; en persa, vol. 3, pág. 527]. 
43 Abu al Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 804 y 805; en persa, vol. 3, pág. 527]. 
44 Por ejemplo: “Mun’im Khan propuso una paz… entusiasmado, Ludi hizo la paz y se retiró” (Mun’im Khan tarh-i 
sulhi angekhth… wa Lodi bah azar azumandi sulh kard bar gasht); “Muchos de los hombres que lideraban el ejér-
cito… estaban predispuestos a la paz” (aksar buzurgan-i lashkar… dil bar sulh nihadand); “Khan Jahan dijo: ‘haré 
la paz con una condición…’” (Khan Jahan guft ba-sharti sulh mikunam…); Ludi nos había dejado de lado y se recon-
cilió con Daud” (Lodi ma ra rukhsat dad wa khwud ba-Da’ud sulh kard), y demás; véase Abu al-Fazl, Akbarnama 
[en inglés, vol. 3, págs. 31, 33, 52, 99 y ss.; en persa, vol. 3, págs. 22, 24, 36, 71 y ss.]. 
45 Por ejemplo: “la opinión de los funcionarios bengalíes favorecía la paz (ashti)… [y] teniendo en cuenta lo que se 
decía sobre la paz y la guerra (sulh ja wang), no había una concentración de fuerzas adecuada” (Abu al-Fazl, Akbar-
nama [en inglés, vol. 3, pág. 935; en persa, vol. 3, pág. 611]). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

21 

Hay al menos tres sentidos distintos (aunque estén más o menos relacionados entre sí) con 
los que Abu al-Fazl emplea la expresión ṣulḥ-i kull. El primero es social y político; en este 
sentido, ṣulḥ-i kull es concebido como un objetivo del buen gobierno. Por ejemplo, es en este 
sentido que Abu al-Fazl describe la “tendencia hacia ṣulḥ-i kull” (āhang-i ṣulḥ-i kull) como 
uno de los principios de un estadista que Akbar esperaba que el príncipe Daniyal (1572-1605) 
pudiera aprender de su tutor, Sa‘id Khan.46 En efecto, puesto que la prevención de las con-
tiendas sociales y el mantenimiento del orden público se consideraban trabajo del gobernante, 
evitar el conflicto sobre la base del sectarismo étnico, regional u de otro tipo de “política 
identitaria” (como la llamaríamos hoy) era una tarea esencial, y esto no solo entre hindúes y 
musulmanes, sino también entre suníes y chiíes; entre turcos, persas y afganos; entre brah-
manes y jaínes; entre las distintas casas Rajput, y así sucesivamente. No obstante, es impor-
tante recordar también que, en este contexto, la preservación y promoción de una atmósfera 
de ṣulḥ-i kull era solo uno de los ideales del buen gobierno cuyo seguimiento veían Akbar y 
Abu al-Fazl como la tarea del soberano y sus agentes. Uno puede ver esto en el consejo que 
Akbar dirigió a su medio hermano Mirza Aziz Koka (1542-1624) cuando este fue nombrado 
gobernador de Ahmedabad a comienzos del años de 1573: “[Akbar] instiló en la mente de 
ese hombre auspicioso [es decir, Mirza Aziz Koka] muchos principios de gobierno como el 
amor por la justicia [dost-dārī-yi mu‘adalat], la vigilancia continua, la consideración por los 
rangos de la humanidad, la preservación del honor de los súbditos, la observancia de la paz 
para con todos [ṣulḥ-i kull], etcétera”.47 Ṣulḥ-i kull, en este sentido, no era un reflejo de la 
buena naturaleza de este o aquél gobernante individual, sino un principio que todo buen go-
bernante debería aspirar a cultivar extensamente en la sociedad, y debería inculcar a sus ofi-
ciales. 

Más allá de eso, este no era necesariamente un principio sobre la armonía religiosa como tal, 
sino más general, sobre la imparcialidad y la efectividad en la gobernanza. Abu al-Fazl deja 
claro, en su elogio al funcionario Mirza Khan (o ‘Abd al-Rahim Khan, futuro ḵhān-i ḵhānān) 
tras la promoción de este, en 1580, a la posición de “amo de peticiones” (mīr-i ‘arẓ), descri-
biéndolo como 

Un oficial escogido, de alta cuna, que posee una visión profunda, desinteresada y honesta… 
Por la luz de su estar en paz con todo, no hace él distinción entre conocidos y desconocidos, 
ni entre amigos y enemigos (az furogh-i ṣulḥ-i kull ḵhẉesh az bīgāna wa dost az dushman 

 
46 Este fragmento no fue traducido por Beveridge, que consideró que “una página de retórica sobre los requisitos 
necesarios para la obtención de dicho puesto [es decir, el puesto de tutor del príncipe]” no era nada más que una 
indulgencia superflua (Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 288; en persa, vol. 3, págs. 203 y 204]; 
compárese con el texto de Thackston (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 5 (Cambridge: Murty Clas-
sical Library of India; Harvard University Press, 2019), págs. 609-613. 
47 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 15 y 16; en persa, vol. 3, pág. 11]. Nótese que la traducción al 
inglés de Beveridge parece saltarse varias de las cualidades que Akbar le aconseja a Mirza Aziz Koka que cultive, 
incluyendo “[la observación o conocimiento de] las leyes generales de la naturaleza” (namus-i ‘umum-i khala’iq) y, 
justo antes de enumerar el sulh-i kull, la “decencia común” (‘atifat-i amm), que también podría traducirse por la 
misma línea de sulh-i kull como “decencia o amabilidad hacia el [hombre] común”. Compárese con el texto de Tha-
ckston, Abu’l-Fazl, vol. 5, págs. 31-33), que traduce las cualidades deseables así: “tratar a sus súbditos bien con com-
petencia, amor a la justicia, consciencia constante, mantenimiento de los salarios de las varias clases de hombres, 
protección del honor de la población, afecto general y paz universal (sulh-i kull)”.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

22 

nashināḵhta), sino que hace yacer ante Su Majestad todas las peticiones apropiadas, y recibe 
a su tiempo las respuestas a estas.48 

Lo que se alaba aquí realmente es la ausencia de corrupción en Mirza Khan, la ausencia de 
cualquier tipo de favoritismo en la expedita ejecución de sus deberes; no se elogia nada que 
sea específicamente relativo a cuestiones de tolerancia religiosa ni, ciertamente, ningún tipo 
de consideración especial por los hindúes como herramienta imperial. Abu al-Fazl hace un 
comentario parecido en el Ā’īn-i Akbarī con respecto a los requisitos del ṣadr imperial –es 
decir, el oficial a cargo de la superintendencia del manejo de las concesiones caritativas de 
tierras– que, explica Abu al-Fazl, debería ser “un hombre íntegro, cuya habla y conducta sean 
signo de ṣulḥ-i kull y de amabilidad general [otra traducción posible es “amabilidad hacia las 
gentes comunes”], y en quien haya el brillo del esfuerzo constante” (mardī-yi durust-andesh 
rā ki nishān-i ṣulḥ-i kull wa mihrbānī-yi ‘āmm wa jidd-i dā’imī az peshānī-yi guftār wa 
kirdār-i ū bar tābad).49 De nuevo, el énfasis se hace aquí no sobre la religión como tal, sino 
sobre la promoción de la imparcialidad y la neutralidad en la política gubernamental en ge-
neral. 

En otro pasaje del Akbar Nāma, vemos este mismo carácter del ethos del ṣulḥ-i kull como 
una cualidad entre otras importantes cualidades que contribuían a la buena gobernanza; en 
ese pasaje, Abu al-Fazl nos entrega un largo excurso sobre varios de los “muchos consejos 
valiosos” (basā āgahī-yi andarz-aweza-yi hoshmandī) que Akbar le hizo llegar al príncipe 
Daniyal cuando este fue nombrado gobernador de Allahabad en el año de 1597.50 Siendo 
fascinante por derecho propio como ventana que nos permite mirar los ideales mogoles ge-
nerales del buen gobierno, este pasaje es muy extenso como para poder ser analizado aquí en 
detalle. Sin embargo, para nuestro propósito, el momento clave aparece más o menos a la 
mitad del excurso, en la sección en que Akbar aconseja a Daniyal acerca de la importancia 
de ser paciente, de actuar deliberadamente e hilar fino cuando se investigan asuntos de crimen 
y castigo, y sobre la importancia de evitar el afán de venganza por la obtención de la venganza 
misma, y de perdonar siempre que sea posible: 

Sé lento y profundo en tus inquisiciones, y que no te satisfagan escritos, testigos y juramentos. 
Permite que se hagan investigaciones variadas, y considera las líneas de la frente.51 Estudia 
el quehacer diario y las maneras de cada uno de tus acompañantes. Reza al instante. No dejes 
que tus reproches atraviesen sus límites, y no te encargues de esos asuntos cuando estés airado 
o tengas hambre. Que no te ofenda la diversidad religiosa [az digar-gūn-i kesh ba sar-girānī 
nanashīnad]. Esfuérzate duramente por sentarte a la sombra de “la paz con todos” [sāya-i 
ṣulḥ-i kull]. No manches tu alma con la venganza. No tomes el camino del engaño a la hora 

 
48 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 439; en persa, vol. 3, pág. 297]; compárese con Wheeler M. Thack-
ston (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 6 (Cambridge: Murty Classical Library of India; Harvard 
University Press, 2020), págs. 192 y 193. 
49 Abu al-Fazl, Akbarnama [en persa, vol. 1, pág. 198]. Unas pocas líneas después, Abu al-Fazl deja claro que la 
razón por la cual un sadr tiene que ser un hombre de una integridad tal es el hecho de que la posición se prestaba 
fácilmente para el fraude y la corrupción, especialmente para los sobornos. 
50 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 1077-1080; en persa, vol. 3, págs. 721-723]. 
51 Esta parece ser una referencia a las teorías indo-persas de la relación entre la fisonomía y el carácter. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

23 

de infligir retribuciones… Si algo puede remediarse mediante la amabilidad, no acudas al 
recurso del terror [agar ba-mihrbānī cara paẕīrad ba-qahramān nashitābad]. 

De nuevo, pese a que Abu al-Fazl sí establece aquí una conexión entre la “diversidad de 
religión” y ṣulḥ-i kull, no habla específicamente (ni mucho menos exclusivamente) de los 
hindúes, sino de la aceptación de la variedad religiosa en general, que incluía al mismo islam. 
Además, parece claro, a partir del contexto en que el pasaje está inmerso, que es un excurso 
repleto de consejos sobre la importancia de la verdad, la justicia, la humildad y la racionalidad 
en el ejercicio del poder, que el sentido en que se usa ṣulḥ-i kull sirve como abreviación del 
principio general de imparcialidad, justicia, objetividad y ausencia de favoritismo en la go-
bernanza. Esto queda más claro aún al final de la digresión de Abu al-Fazl acerca del consejo 
que Akbar dirigió al príncipe Daniyal, en el que Akbar anota algunas de las cualidades espe-
cíficas de un buen líder, entre las cuales encontramos las siguientes: 

En cada uno de sus asuntos, emplea hombres que no se conocen entre sí, y él mismo sopesa 
la veracidad de sus reportes. Si no puede hacer esto, entonces confía el asunto a un secretario 
desapasionado que haya alcanzado la maestría en la paz con todos (munshī-yi ser-chasm 
ḵhidev-i ṣulḥ-i kull).52 

Aquí no hay ningún tipo de mención de asuntos religiosos, sino algo más cercano a una filo-
sofía administrativa general del tipo del famoso “equipo de rivales” de Abraham Lincoln: no 
dependas mucho de una sola persona, ni de una sola fuente de información, sino reúne una 
diversidad de opiniones y puntos de vista y luego sopesa cuál es la mejor acción a seguir; y 
si, por alguna razón, no puedes hacer esto por ti mismo, entonces asígnale el asunto a un 
árbitro objetivo y neutral en el cual puedas confiar y que no pueda ser tentado por la corrup-
ción, el favoritismo o la pertenencia o afinidad con un partido. 

Como ideal general del buen gobierno, pues, ṣulḥ-i kull no trataba tanto de evitar el conflicto 
sectario en específico, como sí de prevenir que el ejercicio del poder estuviera sujeto a los 
cambios de los distintos partidos y faccionalismos, o a la incivilidad, ya fuera en la corte, en 
sus oficinas y puestos regionales o en la sociedad en general. La respuesta contra el crimen 
de odio anti-chií de Mirza Fulad es aquí un caso relevante. Pese a que él mismo era suní –de 
hecho, tal vez especialmente porque él mismo era también un suní–, Akbar se sintió obligado 
a hacer de Mirza Fulad y de su cómplice condenados ejemplares, no solo para disuadir así 
otras amenazas futuras contra la armonía social venidas de extremistas que pudieran sentirse 

 
52 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 1080; en persa, vol. 3, pág. 723]. Nótese que aquí he ajustado un 
poco la traducción de Beveridge, que se lee así: “Si no puede hacerlo, lo transfiere a un maestro veraz y abstinente de 
la paz para con todo”. Esto no es erróneo per se, pero omite la mención específica de que el consejero de confianza en 
cuestión es un munshi (secretario), detalle este que es significativo, según sabemos por la atención que recientemente 
le ha dedicado la academia a la cultura secretarial mogola. Además, mientras que la lectura que hace Beveridge de 
“ser-chashm” (literalmente, “alguien cuyos ojos [ya] están llenos”, es decir, alguien que está saciado, satisfecho, plá-
cido, etcétera) como “abstinente” es tal vez plausible, pero pienso que lo que aquí quería decir realmente Abu al-Fazl 
es que la persona a la que se le confíe una tarea tan delicada debería ser un hombre íntegro, un hombre que no tenga 
apetitios que puedan hacerlo susceptible a la tentación fácil y, por tanto, que esté abierto a la corrupción, es decir, 
alguien que sea “desapasionado” en el ejercicio de sus deberes.    



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

24 

inclinados a imitarlos, sino también para enviar a todos un mensaje claro de justicia impar-
cial. 

Es precisamente en esta misma vena que Akbar le escribió al joven Shah ‘Abbas I (r. 1588-
1629), gobernante safávida, aquella carta famosa en que le aconsejaba cómo gobernar sabia-
mente.53 Como mucha de la correspondencia de Akbar, el borrador de la carta fue redactado 
por Abu al-Fazl; por tanto, hay una versión de ella que aparece no solo en el Akbar Nāma, 
sino también en la mayoría de las antologías y compilaciones de la prosa (inshā’) de Abu al-
Fazl, prosa esta que era considerada una lectura obligada para los secretarios y demás admi-
nistradores mogoles, y para la intelligentsia en general.54 Por tanto, aunque los consejos de 
Akbar a Shah ‘Abbas sobre el arte del gobierno justo tomaron la forma de una carta personal, 
esta carta era también una especie de documento público que tendría una audiencia de lecto-
res extremadamente amplia entre los intelectuales indo-pérsicos y otras élites del periodo de 
la modernidad temprana. El contexto de la carta también es significativo, pues esta reinició 
la correspondencia oficial entre las cortes mogola y safávida después de un largo hiato (por 
el cual se disculpa Akbar al comienzo de la carta) en un momento en que la corte safávida 
había pasado por un periodo considerablemente tormentoso que incluyó un punto álgido de 
las tensiones entre sectas y la persecución (y ejecución) de un buen número de intelectuales 
prominentes, nobles y miembros de familias notables de los cuales se creía que eran herejes 
o desleales al trono. 

Sobre este telón de fondo histórico, Akbar aconseja al joven Shah ‘Abbas acerca “del manejo 
del país y la conciliación de todos sus habitantes” (dar intiẓām-i mulk wa iltiyām-i aḥwāl-i 
jamhūr-i anām).55 El pasaje clave, para el propósito que nos ocupa, aparece más o menos a 
la mitad de la carta, en el momento en que Akbar (a través de Abu al-Fazl) exhorta a su joven 
rival a cultivar una atmósfera de convivencia y de ṣulḥ-i kull: 

Debe considerarse que la [universal] misericordia Divina (raḥmat-i āmma-yi ilahī) está atada 
a toda [comunidad o nación] y a todo credo (jamī‘-yi milal-o-naḥl), y uno debe ejercitarse 
sobremanera de forma que uno logre acceder al siempre primaveral y florido jardín de la paz 
con todos (gulshan-i hamesha-bahār-i ṣulḥ-i kull). El aumento de la buena fortuna propia 
debe mantenerse siempre en perspectiva, pues el Dios eterno es dadivoso con todas las almas 
y con todas las condiciones de los hombres (ki īzad-i tawānā bar ḵhalā’iq-i muḵhtalif al-
mashrab [wa] mutalawwin al-aḥwāl dar-i faiẓ gushūda parwarish mīnumāyad). Por eso, lo 
apropiado es que los reyes, que son la sombra de la Divinidad, no dejen de lado este principio, 
pues del Creador nos ha sido dado este sublime orden (es decir, el de los reyes) para disciplina 
y guardia de toda la humanidad, de manera que vigilen los reyes el mantenimiento del honor 
y la reputación de todas las clases (‘arẓ-o-nāmūs-i ṭabaqāt-i anām). En los asuntos mundanos 
(dar kār-i duniyā), los hombres no cometen errores de manera intencional y a sabiendas de 

 
53 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 1008-1014; en persa, vol. 3, págs. 656-661]. 
54 Compárense Abu al-Fazl ibn Mubarak, Mukatabat-i Allami (Insha’i Abu’l Fazl), Daftar I (Nueva Delhi: Munshi-
ram Manoharlal; Indian Council for Historical Research, 1998), págs. 89-101 [en inglés], y Abu al-Fazl ibn Muba-
rak, Har Sih Daftar-i Abu al-Fazl (Lucknow: sin ed., 1882), págs. 22-28 [en persa].  
55 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 1012; en persa, vol. 3, pág 659]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

25 

cometerlos, errores estos que son insustanciales y pasajeros. ¿Por qué habrán de ser negligen-
tes en los asuntos de la fe y la religión (dar kār-i dīn-o-maẕhab), que son permanentes y 
eternos? En fin, la posición de cada secta (har ṭā’ifa) viene en una de dos categorías. O está 
dicha secta en posesión de la Verdad (ḥaqq), en cuyo caso uno debería buscar su dirección y 
aceptar sus puntos de vista, o dicha secta está equivocada, en cuyo caso se trata de un infor-
tunio y del sufrimiento de la enfermedad de la ignorancia, y es, por tanto, objeto de compasión 
y amabilidad, no de dureza y reproche. Uno debe ejercer una tolerancia amplia (farāḵhī-yi 
ḥauṣala) y tocar a la puerta de la inspección, pues de esta manera será quitado el velo que 
oculta el amplio ámbito de lo espiritual y lo temporal, y habrá vida larga y gran fortuna.56 

Para reiterar: aquí no hay nada que tenga que ver específicamente con los hindúes, sino que 
esa relación existe solo en el sentido más indirecto. De hecho, Akbar (suní él mismo) está 
urgiendo a otro gobernante musulmán (que es chií) a ser más tolerante en general, incluyendo 
con los demás musulmanes. Akbar debía saber, tan bien como cualquier otra persona, que 
muchas figuras prominentes que fueron perseguidas durante los años más turbulentos de la 
corte safávida eran también musulmanes, dado que muchos de ellos terminaron huyendo a 
India y hallando refugió allí, tanto en el Imperio Mogol como en los sultanatos decaníes del 
sur. Algunos de ellos fueron perseguidos por sus puntos de vista heterodoxos, como los así 
llamados nuqtawis o los seguidores de Azar Kayvan (una figura mesiánica de gran carisma), 
muchos de los cuales dejaron Irán atrás y encontraron asilo en la India mogola. De hecho, se 
ha sugerido que las raíces de algunas de las eclécticas opiniones religiosas y filosóficas de 
Akbar –incluida la idea misma de ṣulḥ-i kull– se deben encontrar en la influencia de nuqtawis 
sobresalientes y de figuras asociadas a Azar Kayvani en la corte mogola.57 Pero aquí el punto 
importante es que, tan heterodoxas como quisieran ser las ideas de estos con respecto a la 
perspectiva de los imams y mullahs conservadores, fuera que estos estuvieran en Irán o en 
India, la mayoría de estas figuras religiosas contestatarias venían de la tradición musulmana, 
y seguían viéndose a sí mismos como musulmanes, igual que lo hacían muchos sufíes, fueran 
sus ideas tan radicales y antinómicas como quisieran ser. En otras palabras, el asunto al cual 
Akbar está apuntándole en esta carta dirigida a Shah ‘Abbas es el deber del gobernante de 
elevarse sobre las divisiones sectarias intra-musulmanas y proteger a todos sus súbditos, y 
esto no como un tipo de desviación del “verdadero” islam, sino más bien como parte de los 
deberes que le habían sido confiados por la divinidad como rey musulmán de ser “guardia de 
toda la humanidad” (pāsbānī-yi jamhur-i ‘ālam). De hecho, la terminología que Akbar usa a 
lo largo de toda la carta –raḥmat-i ‘āmma-yi ilahī, gulshan-i hamesha-bahār, īzad-i tawānā, 

 
56 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 1012 y 1013; en persa, vol. 3, págs. 659 y 660]. 
57 Sobre Azar Kayvan y sus seguidores, véanse Abbas Amanat, “Persian Nuqtawis and the Shaping of the Doctrine of 
‘Universal Conciliation’ (Sulh-I Kull) in Mughal India”, en Orkhan Mir-Kasimov (ed.), Unity in Diversity: Mysticism, 
Messianism, and the Construction of Religious Authority in Islam (Leiden: Brill, 2014), págs. 367-391, y Daniel J. 
Sheffield, “The Language of Heaven in Safavid Iran: Speech and Cosmology in the Thought of Azar Kayvan and his 
Followers”, en Alireza Korangy & Daniel J. Sheffield (eds.), No Tapping around Philology: A Festschrift in Honor of 
Wheeler McIntosh Tackston Jr.’s 70th Birthday (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014), págs. 161-183. Sobre los 
nuqtawis, véase, por ejemplo, Azfar Moin, The Millennial Sovereign: Sacred Kingship & Sainthood in Islam (Nueva 
York: Columbia University Press, 2012), págs. 162-169. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

26 

kār-i duniyā versus kār-i dīn-o-maẕhab, ḥaqq– viene toda ella de varias tradiciones espiri-
tuales perso-islámicas. 

Más allá de esto, debe hacerse hincapié en el hecho de que, aunque la carta de Akbar dirigida 
a Shah ‘Abbas le aconseja claramente promover la tolerancia entre las sectas, la cuestión de 
la armonía religiosa no es su única preocupación. En efecto, no todas las personas persegui-
das durante este periodo de la corte safávida eran disidentes religiosos; muchos eran poetas 
u otros intelectuales que simplemente perdieron la gracia de las autoridades debido a sus 
puntos de vista sobre la moralidad y el buen gusto, mientras que otros más eran claramente 
víctimas de intrigas políticas. Un caso particularmente ilustrativo podría ser el de los pode-
rosos hermanos Qaramanlu, Farhad Khan y Zulfiqar Khan, a quienes Shah ‘Abbas hizo eje-
cutar en 1598 y circa 1600-1601, respectivamente, tal vez más por celos de su inmenso poder 
e influencia, o como resultado de alguna vendetta política específica, o por alguna combina-
ción de las dos cosas. Hay varias teorías al respecto.58 Pero algo que parece claro es que la 
razones detrás de la pérdida del favor de la corte que sufrieron los hermanos, y tras su even-
tual ejecución, parecen ser mayormente de naturaleza política que de naturaleza sectaria, y 
los observadores mogoles del clima político en Irán tomaron nota de este hecho. En efecto, 
tras la ejecución de Zulfiqar Khan Qaramanlu, muchos miembros de su familia y de su círculo 
íntimo partieron hacia India, donde ellos y sus descendientes disfrutaron de una serie de ca-
rreras exitosas y con mucho poder en la corte mogola. Ya bien entrado el siglo XVIII, los 
comentaristas mogoles seguían señalando el caso de los hermanos Qaramanlu para ilustrar el 
contraste entre la visión mogola y la visión safávida de la política, la justicia y el buen go-
bierno. Así pues, en su entrada sobre Zulfiqar Khan Qaramanlu, el Ma’āṣir al-Umarā (com-
pilado aproximadamente entre los años 1741 y 1780 por Nawab Samsam al-Daula Shah 
Nawaz Khan y su hijo, ‘Abd al-Hayy Khan), notorio compendio de biografías mogolas, re-
salta, de manera desdeñosa hacia los safávidas, que incluso si Zulfiqar Khan hubiera sido 
desleal al trono, su ejecución estaba “muy alejada de los principios del buen juicio y el buen 
gobierno” (bisyār ba‘īd az marātib-i hazm-o-hoshyārī). “Aunque el temperamento de mu-
chos de los príncipes ha sido por naturaleza temerario y sangriento”, añaden los autores, “esto 
fue especialmente así bajo Shah ‘Abbas I, que mostró un favoritismo y una parcialidad con-
siderables (bī-i‘tidālī wa shoḵhī) hacia la facción Qizilbash”. Fue precisamente por esa razón, 
explican los autores del Ma’āṣir al-Umarā, que Akbar le escribió a Shah ‘Abbas exhortán-
dolo a guardar mayor prudencia y mostrar más juicio y ecuanimidad en el ejercicio de su 
autoridad.59 

 
58 Para una revisión de varias teorías planteadas en fuentes safávidas, véase Rudi Matthee, “Farhad Khan Qaramanlu, 
Rokn al-Saltana”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-
1996), que ofrece la que es tal vez la revisión más concisa en inglés de la carrera militar y política de Farhad Khan. 
59 En persa, véase Shah Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, Ma’asir al-Umara (Calcuta: 
The Asiatic Society, 1888-1891), vol. 2, págs. 85-89; en inglés, véase Shah Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula 
& ‘Abd al-Hayy Khan, The Maathir-ul-Umara, being Biographies of the Muhammadan and Hindu Officers of the 
Timurid Sovereigns of India from 1500 to about 1780 A.D. (Patna: Janaki Prakashan, 1979), vol. 2, págs. 1045-
1047. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

27 

A decir verdad, más allá de la estrecha cuestión sobre el ṣulḥ-i kull, la carta de Akbar a Shah 
‘Abbas contiene bastante material que puede considerarse como consejos genéricos sobre 
política y sobre el arte del gobierno, y mucho de este material se deriva de la literatura aḵhlāqī 
sobre el estadismo. Además, muchos de los términos que Akbar usa para designar a los dis-
tintos grupos de personas cuyos intereses debe mantener el rey en un balance –por ejemplo, 
ṭabaqāt-i anām, jamī‘-yi milal-o-niḥal, ḵhalā’iq-i muḵhtalif al-mashrab [wa] mutalawwin 
al-aḥwāl, har ṭā’ifa, etcétera– no son simples categorías religiosas, sino que pueden ser leídas 
de una manera más abstracta, como “clases de la humanidad”, “todas las distintas comunida-
des y grupos”, “gentes de varias convicciones y circunstancias variadas”, y “todas las clases”, 
respectivamente. En otras palabras, el mensaje que se comunica aquí trata tanto sobre el deber 
general del rey de promover la armonía entre las distintas clases sociales, tribus y facciones 
políticas como sobre el deber de lidiar con el conflicto entre sectas. Así pues, en otro lugar 
de la carta, Akbar se regodea en el hecho de que la astuta diplomacia de ‘Abdullah Khan 
Uzbek había evitado recientemente una confrontación militar entre el Imperio Mogol y el 
Kanato Uzbeko, pues este “puso en marcha una cadena de eventos de concordia y devoción 
(silsilas-yi ṣulḥ-o-ṣalāḥ) y puso las bases del afecto” entre los dos estados.60 De ninguna 
manera se trata aquí de un mensaje conmovedor o sentimental del tipo de “haz el amor y no 
la guerra”, como dice el refrán hippie. A la hora de la verdad, Akbar había lanzado muchas 
campañas militares. En vez de esto, el punto de vista de Akbar y Abu al-Fazl era que ese tipo 
de inteligencia política, con raíces en la fe y la razón, defendía los intereses del estado y 
representaba el mayor objetivo que podía perseguir un buen rey musulmán: “Pues ir a la 
guerra”, explica Akbar más adelante, “contra alguien que está dispuesto a ser pacífico es 
contrario a los ordenamientos divinos y es reprochable sobre la base de la razón noble” (chūn 
dar-i jang zadan bā kasī ki dar-i ṣulḥ zanad dar nāmūs-i akbar-i sharī‘at-i gharrā’wa qisṭās-
i a‘ẓam-i ‘aql-i baiẓā’ nāpasandīda wa nāsanjīda ast).61 

Si bien el primero de los sentidos con que Akbar y Abu al-Fazl tendían a hacer uso del tér-
mino ṣulḥ-i kull, como en el texto recién citado, estaba relacionado con consideraciones po-
líticas pragmáticas –por ejemplo, que es deber del rey (y, por extensión, del estado) prevenir 
la discordia entre las distintas clases de súbditos–, el segundo sentido con que lo usaban era 
específicamente filosófico, y estaba guiado por la firme creencia albergada por ellos en el 
poder de la Razón (‘aql). Estos dos sentidos están relacionados entre sí por el hecho de que 
el compromiso filosófico de Akbar con la razón era, en cierta manera, una condición de po-
sibilidad del ejercicio del ṣulḥ en el ámbito político. Sin embargo, estos dos sentidos son 
distintos entre sí; es en este segundo sentido, abstracto y filosófico, que se encuentra el tér-
mino ṣulḥ-i kull conectado con las extensas discusiones de la así llamada ‘ibādat-ḵhāna, o 
“Casa de la Fe”, “Casa de la Adoración” o “Casa de la Devoción”, establecida en la ciudad-
capitolio de Fathpur Sikri con la función de servir como lugar de debate y diálogo entre los 
seguidores de distintas sectas bajo la moderación del emperador mismo. De manera notable, 

 
60 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 1011; en persa, vol. 3, pág. 659]. 
61 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 1011; en persa, vol. 3, pág. 659]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

28 

la ‘ibādat-ḵhāna fue creada inicialmente con la intención de servir como un espacio de me-
diación de las disputas teológicas al interior de la comunidad musulmana –entre suníes, 
chiíes, adeptos de distintas sectas y escuelas jurisprudenciales, etcétera–, lo que nos sirve 
para ya enterrar cualquier noción de que el concepto de ṣulḥ-i kull se refería de manera pre-
dominante a la pacificación de los hindúes y de otros no musulmanes en un sentido instru-
mental. Sea como quiera ser, eventualmente fueron invitados los seguidores de múltiples 
tradiciones religiosas a la ‘ibādat-ḵhāna, incluidos hindúes, jainistas, cristianos y zoroastria-
nos, así como sufíes, yoguis y otros místicos de convicciones diversas. 

En el Akbar Nāma, hay dos pasajes centrales en los que se detalla la atmósfera cultivada en 
la ‘ibādat-ḵhāna, que aparecen los dos en el volumen 3 del texto.62 En el primero de estos 
fragmentos, Abu al-Fazk describe el establecimiento inicial de la ‘ibādat-ḵhāna, que tuvo 
lugar en 1575. Describe también algo de su arquitectura cuadrilátera y de la viveza con que 
se sostenían semanalmente los debates teológicos. Como es de esperar, la prosa de este pasaje 
está repleta de una alabanza empalagosa del emperador, cuya ilustrada sabiduría Abu al-Fazl 
se esfuerza por elogiar. De hecho, esto es parte de la agenda: es decir, se busca presentar a 
Akbar, moderador de los debates que tenían lugar en la ‘ibādat-ḵhāna, como instancia supe-
rior de arbitrio de la verdad espiritual; esta es una línea de pensamiento que culminaría, de 
manera conocida, unos años después (en 1579) con una proclama oficial conocida como la 
maḥẓar, o proclama sobre la infalibilidad de la sabiduría de Akbar en los asuntos espirituales, 
y, de esa manera, en el establecimiento de su estatus como mujtahid capaz de resolver dispu-
tas legales y sectarias (una vez más, aquí estamos hablando, principalmente, de disputas in-
tra-musulmanas entre qāẓīs y otros ‘ulamā enfrentados entre sí). 

Como es bien sabido, esto hacía parte del más abarcador proyecto de idealizar a Akbar como 
el “Hombre Perfecto” (insān-i kāmil) de esa época.63 Algo menos conocido que es, no obs-
tante, de gran importancia para nosotros en el contexto de esta discusión, es el repetido énfa-
sis de Abu al-Fazl no ya sobre la perfección de Akbar ni sobre la valía por sí misma que tenía 
la tolerancia religiosa, sino en el ejercicio de la razón como medio para la obtención de la 
verdad espiritual sin importar a qué comunidad perteneciera uno. A lo largo de estas discu-
siones, Abu al-Fazl hace hincapié en que la sabiduría derivada del uso de la razón (‘aql) es 
inherentemente superior al conocimiento textual o escritural (taqlīd) de carácter “imitativo”. 
Aquellos que se aferraban a esta segunda estrategia equivalían, según su punto de vista, a 
poco más que simples “retóricos melifluos de cabeza vacía” cuya autoridad espiritual e inte-
lectual era como una moneda falsa “apenas enchapada con oro”.64 En ningún punto de esta 
sección expresa Abu al-Fazl preferencia alguna por los puntos de vista de alguna secta, 

 
62 Hay en efecto muchas otras fuentes que discuten el ‘ibadat-khana, la más notable de las cuales es el recuento no-
toriamente crítico escrito por el gran rival de Abu al-Fazl, ‘Abd al-Qadir Badayuni, en su Muntakhab al-Tawarikh. 
Sin embargo, para los propósitos de este artículo, nos interesa más lo que los mismos Akbar y Abu al-Fazl decían que 
estaban haciendo que lo que sus críticos, en sus quejas, decían que estaban haciendo ellos. 
63 Para detalles sobre el concepto de insan-i kamil tal como se relaciona con Akbar y con el retrato de Abu al-Fazl de 
este, véase, por ejemplo, Rizvi, “Dimensions of Sulh-i Kul”. 
64 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 158; en persa, vol. 3, pág. 112]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

29 

comunidad o inclinación interpretativa. En lugar de hacer esto, al usar el lenguaje de un perito 
de metales preciosos, explica Abu al-Fazl que los pretenciosos serían probados y expuestos 
como fraudes, mientras que aquellos cuyas mentes fueran inquisitivas y racionales emerge-
rían ilustrados, mediante el método dialéctico (en el sentido clásico, no en el sentido hege-
liano) de debate: 

Se sometían a prueba los niveles de la razón y los escenarios de la imaginación, y se atrave-
saban las alturas y profundidades de la inteligencia, y la lámpara de la percepción se encendía. 
Por medio de la bendición del examen sagrado [es decir, del juicio de Akbar], se separaba lo 
real de lo ficticio, y se revelaba la falsedad de aquella sabiduría que era solo una cubierta.65 

Más adelante, en otro pasaje, Abu al-Fazl profundiza sobre estos asuntos explayándose ex-
tensamente, y clarifica también otra dimensión importante que no había tratado, a saber, el 
hecho de que el propósito de los debates que tenían lugar en la ‘ibādat-ḵhāna no era que los 
participantes de los debates sometieran las creencias de los otros a la prueba de la razón y la 
lógica, sino la inculcación de una cultura de autoexamen y de crítica racional de las tradicio-
nes propias. Así fue como, según explica Abu al-Fazl, “los que eran justos y perceptivos de 
la verdad de entre los miembros de cada secta emergieron de la altivez y la vanagloria, e 
iniciaron su búsqueda nuevamente”, mientras que aquellos que poseían solamente “el ropaje 
de la sabiduría… y que se consideraban a sí mismos prominentes en la filosofía y líderes de 
la ilustración, encontraron que sus posiciones eran difíciles”.66 Para seguir a Abu al-Fazl, fue 
este segundo grupo el que fue llevado por sus maltratados egos a calumniar al emperador 
socarronamente, con “mil sospechas y maledicencias”, incluida la acusación de que el em-
perador había dejado de ser musulmán por completo. Pero entre aquellos que tenían la vo-
luntad de aceptar el reto e “iniciar su búsqueda nuevamente”, explica Abu al-Fazl, “fue 
exaltada la Razón, y la estrella de la fortuna brilló para los que adquieren conocimiento”.67 

En otras palabras –al menos según el punto de vista de Akbar y Abu al-Fazl–, para llegar a 
la esencia de la verdad universal del espíritu, uno debía ir pelando las distintas capas de en-
señanzas ortodoxas puestas en toda tradición religiosa por aquellos que “reconocían la sabi-
duría solo en las escuelas, y no sabían que el conocimiento adquirido está marcado, en su 
mayor parte, por las dudas y las sospechas”. Pues la verdadera sabiduría, añade Abu al-Fazl, 
es aquella que, en contraste con esa forma de ver la cosas, “ilumina el templo puro del cora-
zón sin necesidad de una escuela”.68 Y el acceso a esa verdad universal, según concluye Abu 
al-Fazl unas cuantas páginas más adelante, se obtiene únicamente mediante el “autoexamen 
riguroso” y haciéndose uno mismo súbdito de lo que él llama el “Sultán Razón” (sulṭān 
‘aql).69 

 
65 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 160; en persa, vol. 3, pág. 113]. 
66 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 366; en persa, vol. 3, pág. 253]. 
67 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 366; en persa, vol. 3, pág. 253]. 
68 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 367; en persa, vol. 3, pág. 254]. 
69 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 370; en persa, vol. 3, pág. 255]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

30 

Este énfasis en el yo, en la examinación de uno mismo y en una suerte de nueva hechura de 
uno mismo nos lleva al tercer sentido específico con que Abu al-Fazl usa a veces el término 
de ṣulḥ-i kull: a saber, como un estado de consciencia por alcanzar, que el individuo debe 
esforzarse por cultivar en sí mismo, o en sí misma. Cuando se usaba con este sentido, ṣulḥ-i 
kull no era una política por implementar, y ni siquiera era una base filosófica para el disenso 
y el debate intelectual, sino que era un estado (o, más precisamente, un estadio) del ser al 
cual llegar demandaba un trabajo continuo, y que, de hecho, uno debía, en últimas, trascender 
para poder alcanzar un estadio incluso más alto de consciencia. Es con este sentido que Abu 
al-Fazl se refiere al ṣulḥ-i kull en un extraordinario fragmento del Akbar Nāma, en el que 
expone, con extensión considerable, una serie de epifanías que tuvo por la época en que se 
unió por primera vez al servicio de Akbar (circa 1575), y en el que establece los estadios de 
una trayectoria mística que esperaba llevar a cabo.70 Explica Abu al-Fazl que su consciencia 
había pasado por dos “nacimientos”: primero, al superar el “tumulto del deseo” que caracte-
rizó su juventud agitada tanto espiritual como intelectualmente; y segundo, su llegada a “la 
noble cámara del discipulado bajo el sublime Director” (es decir, ¿su entrada al servicio de 
Akbar?). En este estadio, pasó él por un tercer nacimiento, en el que “salí del útero de la 
vanagloria y llegué a la tierra de la súplica, y me convertí en invitado de honor en el salón 
apacible de la paz universal (ṣulḥ-i kull)”. Pero, de acuerdo con Abu al-Fazl, incluso esta 
nueva y más alta consciencia del ṣulḥ-i kull era solo el tercero de ocho estadios cuyo tránsito 
esperaba él lograr con su espíritu místico. De hecho, nos informa Abu al-Fazl, inmediata-
mente, de que un “cuarto niño” había ya “nacido de su madre-naturaleza”, y en este estaba él 
mismo empezando a trascender el estado del ṣulḥ-i kull y a entrar a un plano de consciencia 
más alto: “Mediante la bendición de las ayudas Divinas y a partir del escanciador de luz que 
se sienta en el trono de la fortuna, vine del terreno espinoso de la ‘Paz con todos’ (ṣulḥ-i kull) 
al siempre primaveral jardín de rosas del Amor, y me convertí en recolector de las flores de 
la alegría”. 

Aquí tenemos un eco de otras cuantas fuentes contemporáneas a Abu al-Fazl que también 
hablan del ṣulḥ-i kull como si este fuera, en efecto, una estación inferior en el camino de la 
obtención espiritual del “amor universal” (muḥabbat-i kull), puesto que el ṣulḥ-i kull apenas 
“constituye un reconocimiento de la diversidad y un llamado a la benevolencia para con to-
dos”, el muḥabbat-i kull trasciende por completo las diferencias y accede a un estado de 
consciencia más alto, en el que “solo permanece la unidad”.71 Esta prelación del amor por 
encima del ṣulḥ tiene un interesante paralelo que encontramos en la tradición aḵhlāqī, espe-
cíficamente en el Aḵhlāq-i Nāṣirī, donde Nasir al-Din Tusi intenta establecer más de una vez 
la prueba de que, en la sociedad ideal, el amor (muḥabbat) sería incluso más importante que 
la justicia (‘adl).72 Comoquiera, Abu al-Fazl no se detiene aquí, al menos no en este pasaje 

 
70 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, págs. 160-163; en persa, vol. 3, págs. 113-117]; compárese con el texto 
de Thackston,  Abu’l-Fazl, vol. 5, págs. 338-347. 
71 M. Athar Ali, “Sulh-i Kull”, en Encyclopedia of Islam (Second edition). 
72 En persa, Nasir al-Din Tusi, Akhlaq-i Nasiri (Teherán: Intisharat-i Khwarazmi, 1977), págs. 149, 258 y ss.; en 
inglés, Nasir al-Din Tusi, The Nasirean Ethics (Nueva York: Routledge, 2011 [1964]), págs. 108, 195 y ss. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

31 

específico. Prosigue con la descripción de otros cuatro (re)nacimientos más que esperaba 
experimentar a lo largo del curso de sus días, cada uno de los cuales le traería un mayor nivel 
de distanciamiento con respecto a las preocupaciones materiales y, por tanto, un nivel cada 
vez mayor de gnosis mística, hasta que, finalmente, “pueda yo soltar, de los hombros de mi 
naturaleza, la carga de la vida social” por completo, y “llegar a la [divina] cámara secreta, 
que parece ser la no-existencia, pero que está llena de alegría”. Concluye Abu al-Fazl: “en 
ese sagrado santuario será conferido, junto a una mente ligera y una ceja abierta, el ocio para 
la denudación [¿del alma?] y el permiso para la separación, hasta que, en el octavo nacimiento 
–sea por morar en la metempsicosis o porque cese la resurrección–, ya no esté [más] dentro 
del círculo del Deseo”.73 

Abu al-Fazl vuelve sobre este asunto en un aparte más bien curioso que aparece mucho más 
adelante en el mismo texto, en el capítulo que registra los eventos que tuvieron lugar más o 
menos dos décadas después, en 1595-1596: 

Uno de los sucesos [de ese año] fue que cayó el velo del rostro de la condición del escritor 
del libro de la fortuna. Tras varias caídas y ascensos, y tras atravesar muchas alturas y hoyos, 
la idea de la “Paz con Todo” vino a mí, y estuve arraigado momentáneamente en el conten-
tamiento. Percibí entonces que había algo de la gloria del ser en cada una de las formas de la 
creación, y así respiré el aliento del Amor. ¡Pensé por un instante que el punto calmo de la 
renuncia era mi morada, y que estaba en un estado de ausencia de deseos! De súbito, la jofaina 
se cayó del techo [este es un refrán], ¡y la crueldad y el dolor hicieron su impresión en los 
corazones de alta y baja extracción! 

Versículo: 

Hice dos mil votos de que no me volvería loco. 
¡Por ti se quebraron mis votos, por ti falló mi resolución!74 

Aquí es un poco oscuro el significado exacto, pero el mensaje básico, que Abu al-Fazl sintió 
que había alcanzado un cierto nivel de gnosis y de satisfacción en la vida, nivel este que él 
asociaba con el ṣulḥ-i kull, solo para ser retrotraído hacia una especie de crisis metafísica y 
existencial, es bastante claro. Es posible, e incluso probable, que este sentido de crisis le fuera 
traído por la muerte de su hermano mayor, Abu al-Faiz, llamado “Faizi” (muerto en 1595), 
que era un célebre poeta laureado por Akbar, y cuya muerte reporta Abu al-Fazl inmediata-
mente después de este fragmento. No obstante, el argumento que importa aquí es que clara-
mente el concepto de ṣulḥ-i kull no se comprende como una herramienta de la gobernanza, y 
ni siquiera como un principio filosófico que prescriba un espíritu de no-sectarismo racional, 
sino más bien como un estadio del viaje espiritual individual, que va de la tolerancia al amor 
y del amor a algo incluso más radical que Abu al-Fazl sentía que aún le faltaba obtener. 

 
73 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 163; en persa, vol. 3, págs. 116 y 117]; compárese con el texto de 
Thackston, Abu’l-Fazl, vol. 5, págs. 344-347. 
74 Abu al-Fazl, Akbarnama [en inglés, vol. 3, pág. 1033; en persa, vol. 3, págs. 672 y 673]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

32 

Sin duda es también este sentido de ṣulḥ-i kull como estadio del refaccionamiento místico 
del individuo el que tenía Abu al-Fazl en mente en su nota sobre el Maṣnavi de Rumi, en la 
que, como señaló recientemente Muzaffar Alam, Abu al-Fazl “invoca la expresión ṣulḥ-i 
kull… [al] recomendar la obra porque, con su ayuda, podrá uno alcanzar la altura de la uni-
versalidad, muy por encima del mundo de las particularidades”.75 O también el que su her-
mano Faizi tenía en mente al resaltar la importancia de conocer la filosofía india 
(especialmente la filosofía vedanta) para alcanzar un entendimiento apropiado del ṣulḥ-i kull 
en el prefacio a su Shāriq al-Ma‘rifa (“El amanecer de la gnosis”), en el que ubica sus ave-
riguaciones dentro de una “genealogía de la sabiduría que invoca a Platón tanto como a sus 
sucesores musulmanes neoplatónicos conocidos como iluminacionistas”.76 O el que tenía en 
mente aquel contemporáneo de ellos que era el inmigrante iraní y notorio intelectual Abu al-
Fath Gilani al elogiar a su amigo, Mir Sharif Amuli, como un hombre que, pese a la ausencia 
de toda educación convencional (bā ‘adam-i ‘ulūm-i rasmiya), había hallado su propio ca-
mino hacia el patio de lo “Verdaderamente [y Divinamente] Amado” (ma‘shūq-i ḥaqīqi) y 
representaba perfectamente los ideales de su día en su habilidad de trascender las distinciones 
entre amigo y enemigo, entre sabio y loco, entre familiar y extraño. Así, pues, añade Abu al-
Fath Gilani: 

Con la bendición de semejante visión, podía él presenciar los estrechos confines de su corazón 
como si se tratara de una vista amplia y abierta; y en cada esquina de su corazón había espacio 
amplio para cien Husains sedientos y cien Yazids triunfantes, o para mil Alejandros frustra-
dos y mil Khizrs satisfechos. Él entendió con claridad que el asesino es él mismo el dinero 
sangriento que se paga por su víctima (qātil ḵhẉud diyat-i qatīl ast), y que en el marcado [es 
decir, en el mundo] no hay pérdidas, sino ganancias a cada paso, y, lo que es más, que aco-
modarse tanto a [la gente] buena como a la mala y entenderse a uno mismo, con todos los 
defectos propios, como parte necesaria de este mundo natural son parte de los elementos 
básicos del ṣulḥ-i kull.77 

Abu al-Fath Gilani cierra la carta con un verso del Mirṣād al-‘Ibād, el tratado sobre las bases 
coránicas del sufismo escrito por Shaikh Najm al-Din Abu Bakr Razi, reconocido místico del 

 
75 Muzaffar Alam, “Mughal Philology and Rumi’s Mathnavi”, en Sheldon Pollock, Benjamin A. Elman & Ku-ming 
Kevin Chang (eds.), World Philology (Cambridge: Harvard University Press, 2015), pág. 179. Para el texto persa, 
véase Abu al-Fazl, Har Sih Daftar-i, págs. 221 y 222 (“Dar Zail-i Muntakhab-i Masnavi-yi Maulawi-I Ma‘navi”). 
76 Carl Ernst, “Fayzi’s Illuminationist Interpretation of Vedanta: The Shariq al-Ma‘rifa”, en Comparative Studies of 
South Asia, Africa, and the Middle East, vol. 30, n° 3 (2010), págs. 359 y 360: “En un paso que nos trae reminiscen-
cias de románticos europeos tempranos como Georg Friedrich Creuzer –continúa Ernst–, Fayzi hace de los filósofos 
griegos estudiantes de los antiguos sabios de la India, vinculándolos, en este caso, a Vyasa a través del misterioso 
sabio Tumtum de India, una figura bien conocida en la historia de la literatura árabe de la magia, como el Picatrix”. 
Sin embargo, nótese también que Ernst, tal vez habiendo internalizado el saber convencional que he discutido antes 
(en que el sulh-i kull es un concepto que trata, sobre todo lo demás, de la tolerancia hacia los hindúes y hacia otros no 
musulmanes), expresa una cierta sorpresa al ver que el término se invoca en este contexto: “aquí es digno de ser 
resaltado el hecho de que Fayzi ubique su búsqueda de la sabiduría en el contexto de la ‘paz universal’ (sulh-i kull), 
una fórmula usada frecuentemente para codificar las políticas ecuménicas de Akbar con respecto a los no musulma-
nes”. 
77 Hakim Abu al-Fath Gilani, Ruqa‘at-I Hakim Abu al-Fath Gilani (Lahore: Idara-yi Tahqiqat-I Pakistan, Punjab 
University, 1968), pág. 151. Traducción del autor. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

33 

siglo XIII: “Sea lo que fuere que buscaras, búscalo en ti mismo, pues lo que buscas es lo que 
eres” (dar ḵhẉud baṭalab har ān chi ḵhẉāhī ki tū’ī). 

A estas alturas ya debería estar claro que el término ṣulḥ-i kull era excesivamente complejo 
y podía tener múltiples significados que dependían del contexto. En el ámbito público, el 
término buscaba promover (de hecho, imponer) normas de civilidad y convivencia no solo 
entre grupos sectarios enfrentados entre sí, sino a lo largo de toda la gama de clases sociales, 
grupos étnicos y otros tipos de comunidades del Imperio Mogol. En el ámbito filosófico, el 
término servía como base de un diálogo y un debate espiritual que estuviera basado en el 
ejercicio crítico de la razón pura, ejercicio este que tanto Abu al-Fazl como otros enmarcaron 
explícitamente como un tipo de Ilustración avant la lettre. Y en el ámbito místico, el concepto 
era visto meramente como un estadio de consciencia en el camino del individuo en busca de 
la verdad universal. 

 Lo que es más, en todos los tres dominios es igualmente claro que, incluso en tiempos de 
Akbar, el discurso construido alrededor de la noción de ṣulḥ-i kull raramente era concebido 
como una simple cuestión de tolerancia hacia los hindúes (y, en general, hacia los no-musul-
manes) con el propósito de lograr la pacificación del imperio. Ciertamente, el concepto apli-
caba también a esto último, y el inquisitivo espíritu general que alentó entre la intelligentsia 
mogola llevó a un florecimiento extraordinario y bien conocido de la curiosidad intelectual, 
y con ella del mecenazgo, la academia y la traducción de la cultura literaria y religiosa índica, 
clima este que duraría por varios de los siglos subsiguientes. Esta dinámica también era una 
característica inmensamente importante de la cultura y la política del Imperio Mogol. Sin 
embargo, hablar del ṣulḥ-i kull como si este fuera exclusivamente un producto de este “en-
cuentro” con la India, tal como lo hacen algunos, es bastante limitante y binario. En efecto, 
esta forma de hablar opaca las pretensiones más racionalistas universales que Akbar y Abu 
al-Fazl estaban interesados en promulgar, así como también oculta el hecho crucial de que, 
en su articulación inicial, Akbar y Abu al-Fazl se inspiraron igual o mayormente en recursos 
venidos de dentro de las tradiciones políticas, filosóficas y literarias perso-islámicas. Tam-
bién debemos poner atención a estas, o caeremos en la trampa de asumir que la única manera 
de que un gobernante o un intelectual musulmán adopte formas racionales o no sectarias de 
un islam político es siendo forzado por algún ímpetu externo –digamos, el encuentro con 
India, o después, con la modernidad “occidental”– a separarse del islam, o a abandonarlo 
completamente. Algunos de los lectores ofrecerán sin duda el contraargumento de que esto 
era precisamente de lo que algunos de los críticos más virulentos, contemporáneos de Akbar, 
lo acusaban de hacer (es decir, que lo acusaban de dejar de ser musulmán); sin embargo, no 
tenemos ninguna obligación de estar de acuerdo con esta hipérbole reaccionaria. Y estoy 
seguro de que no queremos ceder a los más ortodoxos, sean los de antaño o los del presente, 
el poder de definir quién cuenta como un “buen musulmán” o qué constituye un “islam apro-
piado”, ¿o sí? 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

34 

Después de Akbar 

 

Esta manera de entender el ṣulḥ-i kull en que la expresión no correspondía simplemente a 
una conceptualización de la pacificación mogola de los hindúes fue reiterada en contextos 
numerosos y diversos tras el reinado de Akbar, en el siglo XVII. Por ejemplo, en un famoso 
fragmento de sus memorias reales, el sucesor de Akbar, Jahangir (r. 1605-1627) se refiere al 
concepto, bastante claramente, con el primer sentido que he descrito antes: 

Los seguidores de varias religiones tenían un lugar en la amplia mira del imperio sin par [de 
mi padre]; a diferencia de otros países del mundo, como Irán, donde solo hay espacio para 
los chiíes, y a diferencia de Rum, Turan y el Indostán, donde solo hay espacio para los suníes. 
Así como todos los grupos y los practicantes de todas las religiones tienen un lugar en el 
espacioso círculo de la misericordia de Dios, de acuerdo con el dictado de que toda sombra 
debe seguir a su fuente, así en los reinos de mi padre, que terminaban en el salado mar, había 
espacio para los practicantes de las distintas sectas y creencias, tanto verdaderas como imper-
fectas, y la rencilla y el altercado no se permitían. Los suníes y los chiíes adoraban en una 
misma mezquita, y tanto el franco como el judío hacían lo propio en una congregación. La 
más extrema apacibilidad [ṣulḥ-i kull] era el camino establecido. [Mi padre] conversaba con 
los buenos de cada grupo, de cada religión y de cada secta, y le prestaba atención a cada uno 
de acuerdo con su estación y su capacidad de entender.78 

Una vez más, nótese que, igual que con los numerosos ejemplos antes citados, Jahangir no 
menciona específicamente la amistad entre hindúes y musulmanes –de hecho, ni siquiera 
hace esa mención en absoluto–, sino que habla solo de la ausencia de peleas entre los distintos 
miembros de las fes abrahámicas (suníes y chiíes, cristianos y judíos). Obviamente, los hin-
dúes seguían siendo parte de la imagen más amplia, y, en un pasaje previo, Jahangir sí men-
ciona específicamente el gusto que sentía Akbar por las discusiones con “los hombres sabios 
de toda religión y toda secta, y particularmente con las lumbreras y los eruditos de India”.79A 
su turno, este mismo pasaje es yuxtapuesto por Jahangir con un reporte de uno de sus propios 
debates metafísicos con un grupo de expertos, debate este que trató sobre la divinidad y el 
propósito de los ídolos en la adoración hindú.80 De hecho, hay otras yuxtaposiciones igual 
de intrigantes en las páginas de las memorias de Jahangir, y muchas de estas reflejan el agudo 
interés del emperador por el saber y las costumbres índicas, así como lo consciente que estaba 
de la importancia de la civilidad y de un buen reinado. Sin embargo, al menos en este apartado 

 
78 Citado según la traducción de Wheeler M. Thackston: Nur al-Din Muhammad Jahangir, The Jahangirnama: 
Memoirs of Jahangir, Emperor of India (Washington, Nueva York y Londres: Oxford University Press; Freer Gallery 
of Art; Arthur M. Sackler Gallery, 1999), pág. 40. Para el texto en persa, véase Nur al-Din Muhammad Jahangir, 
Tuzuk-i Jahangiri (Aligarh: Aligarh Muslim University, 2007), págs. 16 y 17. 
79 Jahangir, Jahangirnama [en inglés, pág. 36; en persa, pág. 14]. 
80 Jahangir, Jahangirnama [en inglés, pág. 36; en persa, pág. 14]. Siendo justos, la narración que hace Jahangir de 
la discusión es algo altiva; sin embargo, Jahangir muestra la intención de extender una especie de cortesía filosófica 
a los expositores, y de tomar seriamente sus posiciones, incluso aunque termine estando en desacuerdo con ellos. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

35 

en particular –y este apartado, notablemente, se refiere de manera explícita a la noción de 
ṣulḥ-i kull–, Jahangir solo menciona específicamente a suníes y chiíes, y a francos y judíos. 

El Gulzār-i Abrār de Muhammad Ghausi Shattari, otra obra aparecida más o menos una dé-
cada después de haber iniciado el reinado de Akbar (en 1613) también reflejaba los debates 
que tenían lugar en la corte de Akbar con referencia específica al ṣulḥ-i kull, aunque ofrecía 
una interpretación más mística de su significado. Aquí también valdrá la pena notar que, 
según entendía Ghausi Shattari, la noción de ṣulḥ-i kull emergió de un debate dentro del 
islam, no como un intento de salirse o trascender el islam. Según el recuento de Ghausi Shat-
tari, Akbar se sintió cada vez más frustrado por las obstinadas disputas que los ‘ulamā con-
vencionales, que estaban más interesados en el “engrandecimiento propio” que en la 
“búsqueda de la verdad” y, en respuesta a esto, el emperador “trajo la práctica del ṣulḥ-i kull, 
que es el asiento de los secretos de los buscadores de la [auto] aniquilación [es decir, la noción 
sufí de fanā], a la luz como parte del discurso público”. Ghausi Shattari añade que, aunque 
no todo el mundo aceptó esta nueva postura, “como resultado de lo anterior, [Akbar] rechazó 
la compañía de algunos de los estudiosos de mente cerrada y, actuando de acuerdo con sus 
propias opiniones, dispersó esta tribu de entre su corte”.81 

Otro texto del reinado de Jahangir conocido como las Majālis-i Jahāngīrī (“Las asambleas 
de Jahangir”), en que se hace el recuento de una serie de discusiones literarias y religiosas, y 
otros tipos de discusiones intelectuales sostenidas por las tardes en la corte, comunica este 
mismo énfasis general. La obra ha sido analizada en un trabajo reciente de Corinne Lefèvre, 
y también por Muzaffar Alam y Sanjay Subrahmanyam.82 Como señala Lefèvre, hay varias 
ocasiones en las Majālis en las que se dice de Jahangir, igual que su predecesor Akbar, que 
este criticaba la intransigencia (ta‘aṣṣub) de sus rivales safávidas de una manera que sugiere 
que el ṣulḥ-i kull siguió funcionando, aún después del reinado de Akbar, como “un pilar del 
estatus superior que reclamaban los mogoles para sí, y un criterio por medio del cual los 
mogoles evaluaban los puntos de vista alternativos de índole religiosa [y geopolítica, podría 
añadir uno]. Pues si bien el ecumenismo mogol se contrasta aquí con el exclusivismo chií de 
los safávidas, también se valora en otros sitios como superior al sectarismo suní o al cris-
tiano”.83 

En otras palabras, para Jahangir, ṣulḥ-i kull, en lo relativo al gobierno imperial, no trataba 
necesariamente de la tolerancia que el emperador le dispensara a nadie; de hecho, si los diá-
logos registrados en las Majālis-i Jahāngīrī han de ser tenidos en cuenta, Jahangir podía a 
veces llegar a ser bastante sarcástico y desdeñoso hacia otras opiniones religiosas que a él le 

 
81 Muhammad Ghausi Shattari, Gulzar-I Abrar (Patna: Khuda Bakhsh Oriental Public Library, 1997), pág. 277; 
citado según la traducción hallada en Moosvi, “The Road to Sulh-i Kul”, págs. 173-174. 
82 Muzaffar Alam & Sanjay Subrahmanyam, “Frank Disputations: Catholics and Muslims in the Court of Jahangir 
(1608-1611”, en Indian Economic and Social History Review, vol. 46, n° 4 (2009), págs. 457-511; y Corinne 
Lefèvre, “The Majalis-i Jahangiri (1608-1611): Dialogue and Asiatic Otherness at the Mughal Court”, en Journal 
of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012), págs. 255-286. Para el texto persa, véase 
‘Abdus Sattar ibn Qasim Lahauri, Majalis-i Jahangiri: Majlis-ha-yi Shabana-i Darbar-i Nur al-Din Jahangir az 24 
Rajab 1017 ta 19 Ramazan 1020 (Teherán: Miras-i Maktub, 2006). 
83 Lefèvre, “Majalis-i Jahangiri”, pág. 267. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

36 

parecieran excéntricas o ilógicas. En lugar de eso, ṣulḥ-i kull, en lo respectivo al gobierno de 
los hombres y la conducción del reino, trataba del rol del emperador como baluarte contra la 
naturaleza conflictiva de las otras gentes, y como promotor y protector del ṣulḥ y de la civi-
lidad entre sus súbditos. Así pues, el famoso pasaje de las memorias de Jahangir que cité más 
arriba no debería leerse –o al menos no solamente– como un alarde sobre la disposición in-
dividual de su padre (y de sí mismo) a la tolerancia, sino como un pasaje acerca de la capa-
cidad del estado de producir ṣulḥ a lo largo de toda la sociedad mogola. Después de todo, 
cualquier rey antiguo pudo escoger ser tolerante, pero tuvo que llegar un gran imperio con 
un sentido igualmente grande del propósito de enseñar –e imponer– la tolerancia y la civili-
dad entre sus súbditos, y de prevenir “las luchas y los altercados” en el público. 

Pero ¿qué ocurrió en las décadas subsiguientes? Entre algunos historiadores se ha vuelto un 
lugar común la opinión de que a mediados del reinado de Jahangir (circa 1610s) empieza el 
declive del Imperio Mogol, pese al hecho de que el estado mogol continuó creciendo en 
poder, territorio, recursos, burocracia administrativa e influencia cultural por cerca de otro 
siglo más, bajo los emperadores Shah Jahan (r. 1628-1658) y Aurangzeb ‘Alamgir (r. 1658-
1707). Un neófito, o un observador desinteresado, podrá notar aquí una cierta contradicción, 
pero para los proponentes de este declive post-akbariano, esta contradicción se resuelve en-
focándose en la religión; específicamente, en la noción de que Shah Jahan y Aurangzeb eran 
personalmente más “islamistas” en su orientación, y de que, por tanto –pese al crecimiento 
general del poder y la influencia del estado durante sus largos reinados (que cubren casi 80 
años en total), y pese a la continua (de hecho, incremental) diversidad étnica, cultural y reli-
giosa de su nobleza, su burocracia y su red de alianzas imperiales–, su piedad personal y su 
(supuesto) abandono de las políticas de ṣulḥ-i kull de Akbar probaron, después de todo, ser 
fatales para la estabilidad del imperio. En las palabras de un prominente historiador moderno: 

En el siglo que siguió a la muerte de Akbar, la corte mogola pasó por una especie de aviva-
miento islámico… Jahangir siguió teniendo un interés ecléctico por la unidad espiritual de 
todas las religiones, y siguió algunas de las prácticas religiosas de su padre en los primeros 
años de su propio reinado. Pero casi inmediatamente, la actitud imperial hacia el islam se hizo 
más estricta. Después, de manera gradual, la casta islámica del gobierno mogol empezó a ser 
cada vez más predominante.84 

Mientras tanto, otro historiador moderno bien conocido ha expuesto un argumento, corolario 
de esta afirmación, de una manera bastante franca: “No volvió a oírse nada de ṣulḥ-i kull 
después de los primeros días del reino de Djahāngīr [sic] (1605-1627 [1014-1037 AH]). Tal 
vez la idea estaba muy adelantada a su tiempo”.85 

No obstante, un buen número de estudios recientes han aportado bastante a poner en entredi-
cho las narrativas tan reduccionistas y deterministas sobre los siglos XVII y XVIII después 
de Akbar, y para añadir matices considerables a nuestra comprensión de la cultura, la política 

 
84 Andre Wink, Akbar (Oxford: Onworld Publications, 2009), pág. 107. 
85 Athar Ali, “Sulh-I Kull”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

37 

y la sociedad de la India de la temprana modernidad en general.86 Aquí no hay lugar para 
repasar esos debates, pero cualquiera que sea la posición de uno con respecto a la temporali-
dad exacta, a las causas y la naturaleza del declive del estado imperial mogol, simplemente 
no es el caso, empíricamente hablando, que la noción de ṣulḥ-i kull desapareciera del imagi-
nario cultural y político mogol en los siglos XVII y XVIII. Puede que sea verdad que las 
crónicas cortesanas oficiales se hayan vuelto un poco menos consistentes al respecto, y os-
tentaran menos el concepto, durante este periodo, aunque falta mucho más trabajo de análisis 
sobre este asunto, y, de hecho, una verdadera historia intelectual del término ṣulḥ-i kull re-
queriría de una relectura de todo el archivo mogol con este objetivo en particular en mente 
(esto es algo que, hasta donde llega mi conocimiento, no se ha intentado nunca). Pero incluso 
si este fuera el caso, uno también podría exponer el contraargumento de que tal vez en las 
crónicas tardías había menos de estos esfuerzos por promover explícitamente la ideología del 
ṣulḥ-i kull precisamente porque había menos necesidad de hacerlo, ya que, para entonces, los 
principios básicos de esta ideología estaban ya bien establecidos en la cultura, la política y la 
etiqueta urbana de la corte mogola. En efecto, incluso de las pocas fuentes relativamente 
escasas que voy a revisar ahora puede uno percibir una atmósfera en que el término ṣulḥ-i 
kull, y los principios que este acarreaba, continuaban sobresaliendo. 

Por ejemplo, uno puede hacerse a una sensación más clara de que el término de ṣulḥ-i kull 
estaba evolucionando en la dirección de hacerse un término más genérico para la designación 
de un habitus de civilidad y buenas maneras a partir de un texto literario de la primera mitad 
del siglo XVII, el Kārnāma, del poeta Abu al-Barakat Munir Lahori (1610-1644), en el cual 
el autor somete a crítica a varios poetas prominentes de la época por lo que él considera que 
es una versificación inferior. Esta obra es por sí misma bastante fascinante por muchas razo-
nes que no tienen nada que ver con el ṣulḥ-i kull, en particular porque echa luces sobre varias 
de las rencillas literarias de la época.87 Sin embargo, para nuestro propósito, hay una línea 
crucial en el prefacio del Kārnāma en que Munir se disculpa ante sus lectores por el torrente 
de defectillos literarios y filológicos que seguirán a continuación. Argumenta Munir, tal vez 
de manera un poco desobligante, que señalar las faltas a hallar en la poesía de sus rivales es 
meramente actuar como el “portador del espejo de la justicia [literaria]” (āyina-dār-i inṣāf), 
y, a su turno, reconoce que puede que algunos vean en sus ataques una violación de lo que él 

 
86 Para este tipo de opiniones alternativas, véanse, por ejemplo, Katherin Butler Brown, “Did Aurangzeb Ban Music? 
Questions for the Historiography of his Reign”, en Modern Asia n Studies, vol. 41, n° 1 (2007), págs. 77-120; Munis 
Faruqui, “At Empire’s End: The Nizam, Hyderabad and Eighteenth-Century India”, Modern Asian Studies, vol. 43, 
n° 1 (2009), págs. 5-43; Munis Faruqui, “Awrangzib”, en Encyclopedia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill, 
2014); Samira Sheikh, “Aurangzeb as seen from Gujarat: Shi‘i and Millenarian Challenges to Mughal Sovereignty”, 
en Journal of the Royal Asiatic Society (Series 3), vol. 28, n° 3 (2018), págs. 557-581; Audrey Truschke, Aurangzeb: 
The Mand and the Myth (Nueva Delhi: Penguin Random House India, 2017); Rajeev Kinra, “Handling Diversity 
with Absolute Civility: The Global Historical Legacy of Mughal Sulh-I Kull”, en Medieval History Journal, vol. 16, 
n° 2 (2013), págs. 1-45; Rajeev Kinra, Writing Self, Writing Empire: Chandar Bhan Brahman and the Cultural 
World of the Indo-Persian State Secretary (Oakland: University of California Press, 2015). 
87 Para ver detalles, léase, por ejemplo, Muzaffar Alam, “The Culture and Politics of Persian in Precolonial Hindu-
stan”, en Sheldon Pollock (ed.), Literary Cultures in History: Reconstructions from South Asia (Berkeley: University 
of California Press, 2003), págs. 182-184; y Rajeev Kinra, “Make it Fresh: Time, Tradition, and Indo-Persian Liter-
ary Modernity”, en Anne C. Murphy (ed.), Time, History,  and the Religious Imaginary in South Asia (Nueva York: 
Routledge, 2011), págs. 12-39. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

38 

llama “las maneras de la civilidad completa” (Shewa-yi ṣulḥ-i kull). Sin embargo, Munir es-
pera que “aquellos en India que entienden la literatura, y aquellos en Irán que comprenden 
los significados” (suḵhan-shināsān-i hind wa ma‘nī-rasān-i īrān) puedan perdonarle su ma-
nera tan franca de hablar con la verdad.88 En esta ocasión, la manera que tiene Munir de usar 
el término shewa-yi ṣulḥ-i kull no tiene nada que ver con la tolerancia “religiosa”, e incluso 
nada que ver con la tolerancia como tal. Aquí el término es asunto de decoro entre rivales 
literarios, la mayoría de los cuales eran correligionarios musulmanes. De hecho, nótese tam-
bién que este llamado (tan vacío y performativo como quiera ser) está dirigido no solo a los 
miembros de las élites mogolas, sino también a la élite letrada del Irán safávida. En otras 
palabras, como quieran haber sido las cosas en Irán, Munir esperaba que sus contrapartes 
persas pudieran entender a qué se refería él mediante el uso de la frase ṣulḥ-i kull.89 

Trágicamente, Munir murió joven, en sus treintas, más o menos a la mitad del reinado de 
Shah Jahan. Sin embargo, durante su vida, uno de sus amigos cercanos fue el secretario es-
tatal y poeta hindú Chandar Bhan Brahman (muerto en 1670), mencionado antes brevemente, 
que trabajó en la burocracia mogola bajo tres emperadores distintos (Jahangir, Shah Jahan y 
Aurangzeb), y que fue especialmente cercano a todos los primeros ministros de Shah Jahan 
de la oficina imperial fiscal (dīwānī).90 Chandar Bhan también escribió unas memorias co-
nocidas como Chahār Chaman (“Los cuatro jardines”), en las que describió a su padre, Dha-
ram Das (también servidor del estado mogol) en un lenguaje reminiscente del elogio, citado 
antes, de Abu al-Fath Gilani dirigido a Mir Sharif Amuli como alguien que, entre sus demás 
cualidades excelentes, “mostraba afecto hacia sus amigos y seguía los principios de la civili-
dad (qawā‘id-i ṣulḥ) para con sus adversarios, y que hacía frente al mal con amabilidad, y se 
esforzó por ser bueno con las gentes buenas y mejor para con la gente mala”.91 

Otro notorio texto de la época de Shah Jahan fue el tratado sobre religiones comparadas co-
nocido como Dabistān-i Maẕāhib (“Escuela de sectas” o “Escuela de doctrinas”, completado 
circa 1658) en que el autor, un tal Zulfiqar Ali Husaini, también conocido como “Mubad” 
(o, en algunos manuscritos, como “Mubad Shah”), a través del uso de extensos estudios aca-
démicos y de información tomada de informantes humanos, examinaba las ideas espirituales 
y las prácticas de un amplio abanico de tradiciones religiosas que podían encontrarse en la 
India de su tiempo, incluidas diversas formas de hinduismo e islam, así como de cristianismo, 
judaísmo y zoroastrismo.92 La sola existencia y supervivencia de un texto como el Dabistān-

 
88 Abu al-Barakat Munir Lahori, Kar-nama (Islamabad: Markza-i Tahqiqat-i Farsi-yi Iran-o-Pakistan, 1977), pág. 
7. 
89 Incidentalmente, una de las principales dianas de los ataques de Munir en su Karnama fue el célebre poeta iraní 
‘Urfi Shirazi, inmigrante de la época de Akbar, de quien citamos antes la gacela que hace uso de los términos sulh y 
radif. 
90 Para detalles de la vida, obra y carrera de Chandar Bhan Brahman al servicio del Imperio Mogol, véase Kinra, 
Writing Self, Writing Empire. 
91 Chandar Bhan Brahman, Chahar Chaman (Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Coun-
sellor, Islamic Republic of Iran; Alhoda Publishers, 2007), pág. 174- 
92 La autoría de esta obra fue por mucho tiempo una fuente de controversia y confusiones, pero existe ahora un amplio 
consenso académico que señala a “Mubad” como el autor. Para detalles acerca de las distintas teorías en juego, véanse, 
por ejemplo, Fath Allah Mojtoba’i, “Dabestan-e Madaheb”, en Encyclopaedia Iranica, y Sheffield, “The Language 
of Heaven”, pág. 164n. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

39 

i Maẕāhib –compilado unas siete décadas antes de que Picart y Bernard publicaran el célebre 
libro Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde (1723-1743)–93 ha-
bla, de cierta forma, de la continuidad del pluralismo que encontramos en el mundo religioso-
cultural del Imperio Mogol mucho después de la muerte de Akbar. Sin embargo, puede ano-
tarse, mucho más directamente, el hecho de que Mubad Shah empleó la frase ṣulḥ-i kull en 
el texto mismo, por ejemplo, en un pasaje sobre los seguidores de un místico zoroastriano 
más bien enigmático de nombre Azar Kayvan (muerto en 1618), de quien pareciera que el 
autor mismo había sido antiguamente su discípulo. En una descripción de las prácticas ascé-
ticas de la comunidad, diseñadas para balancear los humores del cuerpo mediante una forma 
de ayuno, Mubad Shah explica que, para poder tener éxito, “uno debe desvanecer dentro de 
uno mismo todas las creencias de la religión, la costumbre, las doctrinas y los caminos [hama 
‘aqā’id-i dīn wa ā’īn wa kesh-hā wa rāh-hā], ser civil para con todos [bā hama ṣulḥ gīrad], 
sentarse en un lugar estrecho y oscuro y comer cada vez menos, por grados”.94 La expresión 
que se usa aquí, “ṣulḥ bā hama”, es simplemente un equivalente más apersanado del término 
convencional persa-árabe de ṣulḥ-i kull, pero el significado es el mismo. Y, de hecho, como 
noté antes, el académico moderno Dan Sheffield incluso ha sugerido que la versión de Azar 
Kayvani de la expresión ṣulḥ bā hama puede muy bien haber precedido, e incluso haber 
servido de inspiración, al concepto mogol de ṣulḥ-i kull. Puede que Sheffield esté en lo co-
rrecto. Como fuere, el hecho es que este uso particular del término data de la década de 1650, 
de mucho después del momento a partir del cual se supone que la noción de ṣulḥ-i kull “no 
volvió a escucharse” jamás. 

Puede que algunos lectores estén informados de que, por muchos años, los académicos orien-
talistas atribuyeron la autoría del Dabistān-i Maẓāhib, erróneamente, a un poeta conocido 
como Muhsin Fani Kashmiri (muerto en 1670-1671). Esa controversia en particular no es 
especialmente relevante en este punto, pero resulta que, casualmente, la propia poesía de 
Muhsin Fani sí es relevante, por ejemplo, en los siguientes versos, que nos recuerdan una vez 
más que mucho después del reinado de Akbar, la intelligentsia mogola seguía viendo la cul-
tivación del ṣulḥ qua “civilidad” como una virtud, virtud esta que se aplicaba incluso para 
con la comunidad musulmana, y no solo hacia los no musulmanes: 

kitāb-i ṣulḥ-i kull ‘gar dars gūyad pīr-i maiḵhāna 
tawān az bāda-yi tauḥīd shust aurāq-i maẕhab-hā95 

[si el anciano tabernero enseñara el libro del ṣulḥ-i kull, 
podría limpiar las páginas de los maẕhabs con el vino de la unicidad]. 

 
93 Es decir, el libro del cual dicen muchos comentaristas modernos que “cambió Europa” al introducir “la radical idea 
de que las religiones podían ser comparadas entre sí en términos iguales, y de que, por tanto, todas las religiones eran 
igualmente dignas de respeto y crítica” (Lynn Hunt, Margaret C. Jacob & Wijnand Mijnhardt, The Book that Chan-
ged Europe: Picart & Bernard’s Religious Ceremonies of the World (Cambridge: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press, 2010), pág. 1. 
94 Citado en Sheffield, “The Language of Heaven”, pág. 179. 
95 Muhsin Fani Kashmiri, Divan-i Fani (Sin geo.: Matba‘i Mahbubshahi, 1893), pág. 4. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

40 

Surma-yi waḥdat kashīd az ṣulḥ-i kull dar chashm-i man 
tā zi dair-o-ka‘ba dīdam jāda-yi Allāh rā96 

[mis ojos han sido alineados por el ṣulḥ-i kull con el colirio de la unidad 
de manera que pueda yo ver más allá del templo y de la ka‘ba, hacia el camino de Alá]. 

Además de ser poeta, Fani era también un reconocido místico y administrador de la corte de 
Shah Jahan; por ejemplo, llegó a ocupar el cargo de ṣadr de la provincia de Allahabad. Pese 
a que perdió después el favor imperial, parece que esto no tuvo nada que ver con sus opinio-
nes eclécticas en materia religiosa y poética. En vez de esto, se sospechó que él estuviera 
aliado con el gobernante del Kanato Uzbeko, Muhammad Khan, durante la campaña mogola 
contra Balj y Badajsán de la década de 1640, y parece que, por tanto, perdió la confianza 
política del emperador. No obstante, incluso en semejante punto, no parece que Fani haya 
sido realmente castigado: “se le concedió un estipendio con el cual se asentó en Cachemira, 
donde dedicó su tiempo a enseñar”, y se dice de su residencia que esta se convirtió en “un 
lugar de reunión tanto para los hombres de letras como para los altos funcionarios [mogoles], 
incluido el gobernador de Cachemira”.97 

Un contemporáneo de Fani que coincide cronológicamente con él casi con exactitud, Saib 
Tabrizi (muerto en 1676), poeta de renombre que pasó varios años de su juventud viajando 
por India antes de volver a Irán y asentarse en Isfahán, también incorporaría el concepto de 
ṣulḥ-i kull en sus versos, por ejemplo, en este dístico: 

‘ārifān ṣā’ib zi sa‘d-o-naḥs-i fārigh-and 
ṣulḥ-i kull bā ṣābit-o-saiyār-i gardūn karda-and 

[O Sa’ib, los sabios (o santos) no cuidan de estrellas auspiciosas o adversas; 
ellos practican el ṣulḥ-i kull con los planetas y los cuerpos celestes]. 

Es de interés que este es uno de los versos que Ali Akbar Dehkhoda Qazwini (1879-1956), 
pionero de la lexicografía moderna iraní, usó para ilustrar su definición de ṣulḥ-i kull, cuya 
glosa al respecto reza: “un enfoque entre [¿algunos de?] los monoteístas (muwaḥḥidān) en el 
que, habiendo sido entendidos los contenidos o riquezas [básicos] de todas las religiones 
como una sola unidad, no se disputa con la gente de las distintas sectas (mardum-i muḵhtalif 
al-maẕāhib), sino que se esfuerzan por la reconciliación (āshtī) tanto con los amigos como 
con los enemigos por igual”.98 Extrañamente, Dehkhoda no menciona a Akbar, a Abu al-Fazl 
o a ninguno de los mogoles que definen el término. Pero sí cita otro de los versos de Sa’ib 
para ilustrar la construcción variante de ṣulḥ kardan (“hacer ṣulḥ”): 

ṣā’ib hazār bār tu rā besh gufta-am 
bā ḵhalq ṣulḥ mīkun wa bā ḵhẉud ba-jang bāsh 

 
96 Fani Kasmiri, Divan-i Fani, pág. 10. 
97 Sharif Husain Qasemi, “Fani Kasmiri”, en Encyclopaedia Iranica. 
98 Dehkhoda, Lughat-Nama, pág. 306. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

41 

[Sa’ib, te he dicho y repetido mil veces: 
está en paz con el público, y siempre en guerra contigo mismo]. 

La obra de otro intelectual de este mismo periodo, ‘Abd al-Rahman Chishti (muerto en 1683), 
notorio sufí, haría eco tanto del énfasis que hace Muhsin Fani en la eliminación de la distin-
ción entre las maẕhabs, es decir, entre las distintas escuelas doctrinales del islam, y del sen-
tido más místico con que Sa’ib usa el término ṣulḥ. En un pasaje del Mir’āt al-Asrār (“El 
espejo de los secretos”) de ‘Abd al-Rahman, compendio de biografías sufíes que está lleno 
de alabanzas serviles dirigidas al emperador Shah Jahan, ‘Abd al-Rahman dice como tratán-
dose de un hecho conocido que “todo el mundo está familiarizado con la política de Sulh-i 
Kull (paz universal) del emperador”.99 De forma notoria, a ‘Abd al-Rahman no le parecía 
que este compromiso con el ṣulḥ-i kull y las formas más convencionales de piedad islámica 
fueran mutuamente excluyentes. En efecto, al contrastar directamente el enfoque de Shah 
Jahan con el “prejuicio sectario” de los gobernantes de Irán y de Turan, ‘Abd al-Rahman 
insistía en que, a diferencia de estos últimos, Shah Jahan “no se permitía perder de vista el 
principio de la moderación y, por tanto, no invitaba la furia divina”, añadiendo que “esta 
tenacidad se parece a la gracia porque [Shah Jahan] no se descaminó de la letra del Corán y 
del hadith”.100 Al tiempo, en otra obra conocida como Mir’āt-i Madāriyya (iniciada en 1654 
[1064 AH]), recuento hagiográfico de la vida del santo Badi‘ al-Din Shah Madār (muerto en 
1436), ‘Abd al-Rahman invoca una vez más el concepto de ṣulḥ-i kull mientras se maravilla 
ante la reputación del santo de mantener la calma y la civilidad incluso siendo perseguido 
por clérigos ortodoxos: 

En cada ciudad y cada pueblo al que viajó Su Excelencia, su presencia causaba, inevitable-
mente, las mismas rencillas antipáticas con los superficiales clérigos locales (‘ulamā-yi 
ẓāhir). Pero Su Excelencia, que había alcanzado las más bajas profundidades de la Unidad 
del Ser (waḥdat-i wujūd), mantenía una actitud de completa civilidad (mashrab-i ṣulḥ-i kull 
rā manẓūr dāshta) y no les prestaba atención, hasta que todos y cada uno de los hombres de 
esa ralea fue avergonzado.101 

 
99 Citado según la traducción hallada en Azfar Moin, “The Millennial and Saintly Sovereignty of Emperor Shah Jahan 
According to a Court Sufi”, en H. Khafipour (ed.), The Empires of the Near East and India: Source Studies of the 
Safavid, Ottoman, and Mughal Literate Communities (Nueva York: Columbia University Press, 2012), pág. 215. 
100 Citado según la traducción hallada en Moin, “The Millenial and Saintly Sovereignty”, págs. 215 y 216. No obs-
tante, siendo justos, debe anotarse que sería un error ver las opiniones de ‘Abd al-Rahman sobre el sulh-i kull como 
universalmente “tolerantes”, dado que varias de sus observaciones dejan claro que, bajo condiciones ideales, él pre-
supone un cierto nivel de subordinación de parte de los hindúes, “adoradores del fuego” y de otros no musulmanes. 
Incluso si este es el caso, el hecho de que él mismo enmarque la propia sensibilidad mística y la falta de intransigencia 
de Shah Jahan como una manifestación obvia del sulh-i kull con la cual “todos están familiarizados” sugiere clara-
mente una continua resonancia del término ya bien entrado el siglo XVIII, igual que el hecho de que ‘Abd al-Rahman 
no viera esto como algo contrario a la piedad musulmana convencional. Así, concluye él este pasaje añadiendo: “Pese 
a esta predominancia del islam, no encontré a una sola persona que tuviera alguna inquina contra el legítimo califa 
[es decir, Shah Jahan], y la razón de esto era que el emperador del islam estaba vacío de intransigenccia y seguía los 
mandamientos del Corán y las tradiciones del Profeta”. 
101 ‘Abd al-Rahman Chishti, Mir’at-i Madariyya, MS, Aligarh, Subhan Allah Collection, f. 90b. Le estoy agradecido 
a Muzaffar Alam por llevar mi atención hacia este pasaje y por compartir conmigo una fotografía de la sección rele-
vante del manuscrito. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

42 

Munir Lahori había descrito el ṣulḥ-i kull como una “shewa”, es decir, como un estilo o 
manera que uno exhibía como parte del buen decoro social. Aquí tenemos otro ejemplo en 
que ṣulḥ-i kull era visto no como una política a implementar, sino como un mashrab –como 
un tipo de hábito o “actitud”, según traduje antes– personificada por el santo místico. Luego, 
tras contrastar el mashrab-i ṣulḥ-i kull de Shah Madar con las bravatas del establecimiento 
clerical musulmán (los ‘ulamā ẓāhir, como él los llama), Chishti continúa con un excurso 
extenso y extático sobre los días armoniosos del Profeta, antes de que la comunidad musul-
mana se ramificara en varias maẕhabs, escuelas de interpretación y facciones. Parece como 
si Chishti propusiera que en realidad lo que representaba la posición anti-‘ulamā de Shah 
Madar no era heterodoxia ni antinomia, sino, de hecho, el “verdadero islam”, con raigambre 
en el propio ejemplo del Profeta, y como si sugiriera indirectamente que el ethos moderno de 
ṣulḥ-i kull de los mogoles, de manera similar, se justificaba también, por tanto, sobre bases 
teológicas fundamentales. 

Como es natural, esto no significa que la noción de ṣulḥ-i kull no tuviera sus críticos durante 
este periodo tardío. Uno de estos críticos fue Shaikh Muhammad Ma‘sum (muerto en 1669), 
prominente sufí naqshbandi –hijo de nadie más ni menos que Shaikh Ahmad Sirhindi (muerto 
en 1624)–, que en una ocasión se quejara ante el funcionario mogol Mirza ‘Ubaid Allah Beg 
del daño que le hacían al islam aquellos que adherían el ethos de ṣulḥ-i kull. “Es extraño”, se 
lamenta, “que cierto grupo de entre aquellos que han adoptado el camino del ṣulḥ-i kull y de 
la tolerancia para con los otros sea tan bueno con los incrédulos, con los judíos, los yoguis, 
los brahmanes, los idólatras, los renegados, los armenios; de hecho, con todos excepto con 
aquellos que siguen el camino del Profeta… En efecto, este es un extraño ṣulḥ-i kull que 
implica hostilidad hacia los mahometanos y amistad con los demás pueblos, en violación 
flagrante del llamado del Corán al odio y la enemistad contra ellos”.102 

Sin embargo, debe decirse que uno detecta aquí cierta estridencia excesiva, no muy distinta 
del coro de críticos conservadores que, en los Estados Unidos de hoy, se lamentan rutinaria-
mente de la supuesta “Guerra contra la Navidad” en el que es, se puede decir, el país del 
mundo que más ostenta su cristiandad. Nótese aquí también que a Shaikh Ma‘sum no solo le 
preocupan los hindúes sino todos los no musulmanes (¡incluso los armenios!), así como los 
musulmanes que él mismo consideraba herejes. Sea como quiera ser, aunque es importante 
tener en cuenta a críticos como Shaikh Ma‘sum y tomar sus puntos de vista con seriedad, el 
argumento más importante aquí puede muy bien ser que, en varias formas, la necesidad 
misma que existía entre este tipo de críticos ortodoxos de lanzarse contra el ethos de ṣulḥ-i 
kull tan entrado el siglo XVII solo confirma el carácter continuamente sobresaliente y predo-
minante del ṣulḥ-i kull en la cultura y la sociedad mogolas. 

Shaikh Ma‘sum murió cuando el reinado de Aurangzeb ‘Alamgir (1658-1707) llevaba más 
o menos una década, y es importante anotar aquí que incluso en la corte de Aurangzeb –que 

 
102 Shaikh Muhammad Ma‘sum, Maktubat-i Ma‘sumiya (Karachi: Asrar Muhammad Khan, 1977), vol. 1, pág. 121. 
Le estoy agradecido a Muzaffar Alam por dirigir mi atención a este pasaje. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

43 

es recordado ampliamente, tanto en la historiografía moderna como en la memoria cultural, 
como el más piadoso (y, de hecho, intransigente) de todos los gobernantes mogoles–, estos 
principios no desaparecieron por completo. Por ejemplo, se reporta en el Aḥkām-i ‘Ālamgīrī 
(una compilación de anécdotas contemporáneas sobre Aurangzeb) de Hamid al-Din Khan 
que, en una ocasión, el emperador se enfureció con su hijo, el príncipe Muhammad Azam 
Shah, por romper la etiqueta cortesana y avanzar muy cerca del trono al hacer una petición. 
Un cierto ermitaño de nombre Shah Salim Allah, que por casualidad estaba presente, intentó 
interceder a favor del príncipe, explicándole a Aurangzeb que dicha transgresión del decoro 
había sido únicamente resultado del descuido, y que no llevaba como intención ser una 
afrenta, tras lo cual citó el verso coránico que se usó aquí como epígrafe del artículo: “pero 
quien quiera que perdone y se reconcilie [aṣlaḥa, de la misma raíz de ṣulḥ], recibirá de Dios 
recompensa…” (Corán 42:40). Se dice de Aurangzeb que este, aún irritado, respondió con 
un dístico persa: “desde el refugio de la costa adentro del mar de la aniquilación (fama) / 
cayó aquél que dio un paso más allá de sus límites”. Aunque en cierto sentido esta anécdota 
sugiera que Aurangzeb siguió irritado, aquí el mensaje claramente es que parece ser que este 
intercambio ocurrente calmó la situación.103 

En otra anécdota que aparece después, en el mismo Aḥkām-i ‘Ālamgīrī, Aurangzeb es incluso 
más explícito sobre la cuestión de la religión y la política. Al recibir la queja de uno de sus 
oficiales turcos (que era suní), expuesta en una petición, de que muchas posiciones promi-
nentes les habían sido concedidas a los iraníes (que eran chiíes) en lugar de serle concedidas 
a “correligionarios” como él, Aurangzeb la refutó en términos nada inciertos: “Y con respecto 
a lo que ha escrito usted acerca del falso credo (bad-maẕhab) de los iraníes, ¿cuál es la cone-
xión entre la religión y los asuntos del mundo (umūr-i duniyā)? Y allí donde esta conexión 
existe, ¿qué lugar hay para la intransigencia (ta‘aṣṣub)?”. Aquí, Aurangzeb remata el men-
saje con una línea extraída del Corán (109:6) –“Para ti es tu religión, y para mí la mía” (lakum 
dīnukum waliya dīn)– seguida de una afirmación diciente sobre las consecuencias que ten-
dría, para el estado mogol, que Aurangzeb siguiera la lógica de la petición y solo empleara 
suníes: “Si yo fuera a seguir este principio, entonces tendría que deshacerme también de los 
Rajas [hindúes] y de sus seguidores. Pero sacar voluntariamente a oficiales capaces sería 
considerado como algo bastante estúpido a los ojos de los hombres sabios”.104 

Ciertos observadores contemporáneos, como el notorio doctor francés François Bernier 
(1620-1688), que visitó la India y vivió allí durante la primera década del reinado de Au-
rangzeb, confirmaron que, cualesquiera pudieran haber sido sus creencias personales, Au-
rangzeb, en general, no se inclinaba a interferir en las creencias religiosas de sus súbditos. 

 
103 En persa, Hamid al-Din Khan, Ahkam-i Alamgiri (Delhi: Maktaba al-Hasanat, 2005), págs. 145 y 146; véase 
también, en inglés, Jadunath Sarkar (trad.), Anecdotes of Aurangzib (English Translations of Ahkam-i Alamgiri As-
cribed to Hamid-ud-Din Khan Badahur) (Calcuta: M. C. Sarkar & Sons, 1949), pág. 66. Aquí hay un juego astuto 
con la noción de fana, “aniquilación”, que puede referirse a la aniquilación física pero también se refiere al ideal sufí 
de “aniquilación del yo”, que es, de hecho, algo a lo cual el místico aspira llegar. Cualesquiera que fueran los defectos 
de Aurangzeb, ciertamente entre estos no se contaba la falta de chispa. 
104 Hamid al-Din Khan, Ahkam-i Alamgiri [en persa: págs. 156 y 157; en inglés, pág. 66]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

44 

Bernier escribió en 1667, en su “Carta al señor Chapelain”, que “el gran Mogol [es decir, 
Aurangzeb], aunque es mahometano, permite estas prácticas antiguas y supersticiosas [las 
hindúes] sin desear, o sin atreverse, a molestar a los gentiles en el ejercicio libre de su reli-
gión”.105 Al mismo tiempo, Shayista Khan (muerto en 1694), tío materno de Aurangzeb y 
uno de los nobles mogoles más prominentes del siglo XVII, fue descrito al menos por un 
contemporáneo como un hombre de intereses eclécticos y diversos que estaba enteramente 
“libre de intransigencia” y que personificaba el principio de ṣulḥ-i kull, pues “veía a todos 
como sus amigos y posibles aliados, fuera cual quisiera ser su fe personal o su religión”.106 
Obviamente, unos cuantos ejemplos breves como estos no pueden dar la vuelta a generacio-
nes de opiniones sobre la piedad de Aurangzeb y sobre su supuesto efecto en el declive del 
estado del Imperio Mogol, ni tienen la intención de hacerlo. En efecto, las citas coránicas 
mencionadas aquí son por sí mismas evidencia de su piedad y de la fluidez de su manejo del 
canon escritural de la tradición islámica. Con todo, estos ejemplos indican que las ideas bá-
sicas de la doctrina del ṣulḥ-i kull no desaparecieron enteramente durante este periodo, piense 
uno de Aurangzeb lo que quiera pensar. 

Apresurémonos a añadir: tampoco estuvieron ausentes del discurso político y cultural mogol 
después de Aurangzeb, en los siglos XVIII y XIX. Ya muy entrado el siglo XVIII, la ciudad 
de Agra, o Akbarabad, era conocida en la jerga mogola como la “Morada de paz y ṣulḥ-i 
kull”, como la llamaba, por ejemplo, el biógrafo literario Kishan Chand Ikhlas en su com-
pendio Hamesha Bahār (“Eterna primavera”) (1723-1724).107 Entretanto, un contemporáneo 
de Ikhlas, el poeta santo punjabí Bulleh Shah (1680-1757) empieza una de sus famosas can-
ciones kāfī con las siguientes líneas: 

Hindu nah, nahin Musalmān 
bha’e niranjan taj abhimān 

Sunni nah, nahin ham Shi‘a 
sulaha kull kā mārg liyā 

Recientemente, Christopher Shackle ha traducido estas líneas como: “No soy hindú, ni tam-
poco musulmán. He abandonado el orgullo y me he hecho inmaculado. / No soy suní, ni 
tampoco chií. He adoptado el camino de la paz para con todo”.108 En una nota de traducción, 
Shackle explica: “La doctrina sufí de la ‘paz para con todo’ (en persa, sulh-e kull) también 
fue adoptada en India como una definición de la política de Akbar de tolerancia religiosa 
hacia los no musulmanes”.109 Una vez más tenemos aquí a un académico moderno promi-
nente que toma ṣulḥ-i kull como si este tratara primordialmente sobre la relación entre los 

 
105 François Bernier, Travels in the Mogul Empire, 1656-1668 (Nueva Delhi y Madras: Asian Educational Services, 
1996 [1891]), pág. 303. 
106 Alam, Languages of Political Islam, págs. 74 y 75. Para más detalles sobre el mecenazgo ecléctico de Shayista 
Khan, véase Kinra, “Handling Diversity”, págs. 285 y 286. 
107 Kishan Chand Ikhlas, Hamisha Bahar (Tazkira-i Shu‘ara-yi Farsi) (Karachi: Anjuman-i Taraqqi-yi Urdu, 1973), 
pág. 41. 
108 Bulleh Shah, Sufi Lyrics (Cambridge: Harvard University Press, 2015), págs. 68 y 69. 
109 Bulleh Shah, Sufi Lyrics, pág. 389n. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

45 

musulmanes y los no musulmanes, al tiempo que declina por completo tomar en cuenta la 
crucial dimensión intra-musulmana del concepto. En efecto, aunque Bulleh Shah habla aquí 
de borrar la distinción entre el hindú y el musulmán, la línea con la cual de hecho se invoca 
“el camino de la paz para con todo” (sulaha kull kā mārg) se refiere específicamente a la 
destrucción de la distinción entre el suní y el chií. Digo más, según nota el mismo Shackle, 
se considera ampliamente que este kāfi en particular fue modelado sobre una gacela persa de 
la autoría del célebre poeta santo Jalal al-Din Rumi (cuya obra, como se ha anotado antes, 
marcó Abu al-Fazl como antecedente espiritual del concepto de ṣulḥ-i kull) que empieza: 

chi tadbīr ai musalmānān ki man ḵhẉud rā namīdānam 
na tarsā nai yahūd-am man na gabr-am nai musalmān-am 

Qué puedo hacer, oh musulmanes, pues no lo sé yo mismo; 
no soy cristiano ni judío, ni zoroastriano ni musulmán.110 

Así pues, claramente, el camino (mārg) del ṣulḥ-i kull, para Bulleh Shah, que se hace eco de 
Rumi, trataba de algo mucho más universal que la amistad hindú-musulmana, aunque esta 
última fuera obviamente importante. 

Otro poeta del periodo, un tal Hunarwar ‘Aqil, escribió en 1706-1707 una oda a Delhi, que 
llamó Jalwa-i Dīdār (“Una visión lustrosa”), en la que menciona con aprobación la diversi-
dad de los residentes de la ciudad, que venían de todo el mundo, y llama la atención, en 
particular, sobre el hecho de que este era un lugar en que todos vivían juntos en un espíritu 
de ṣulḥ-i kull, sin discordias, pues este era un lugar en que “no se encontraban miradas de 
reproche… el odio y la discordia no tenían peso en los corazones de esa tierra, y nadie le 
causaba problema a ninguno”.111 De manera similar, alrededor de tres décadas más tarde, en 
su diario de viajes conocido como Muraqqa‘-i Dehlī (“Álbum de Delhi”), el funcionario de-
caní Dargah Quli Khan expuso a sus lectores a una gira vívida y extensa por los bazares, los 
monumentos y las distintas personalidades interesantes de la urbe de Delhi, desde sus nobles 
mogoles, sus poetas y sus sabios místicos hasta sus músicos, sus bailarines y sus cortesanos. 
En al menos una ocasión, Dargah Quli Khan trae específicamente a colación los ideales de 
ṣulḥ-i kull con referencia a la vivaz atmósfera multi religiosa alrededor del santuario, ubicado 
a la ribera del río, dedicado al santo conocido como Majnun Nanak Shah, un “gurú nanak de 
la época (nānak-i waqt) que era famoso tanto entre las élites como entre las gentes del común 
(khāṣṣ-o-‘āmm) de la ciudad, y que podía contar entre sus seguidores a muchos hindúes y 
musulmanes (que le prodigaban inmensas sumas de dinero), e incluso, según Dargah Quli 
Khan, a algunas damas prominentes de la ciudad que venían a él en privado a discutir con él 
sus esperanzas y deseos más secretos. “Como [ejemplo de] ṣulḥ-i kull”, concluye Dargah 
Quli Khan, “su morada no podía ser obviada, y el visitante se encontraría allí en muy valiosa 

 
110 Citado según la traducción de Christopher Shackle en Bulleh Shah, Sufi Lyrics, pág. 398n. 
111 Citado en Abhishek Kaicker, The King and the People: Sovereignty and Popular Politics in Mughal Delhi (Nueva 
York: Oxford University Press, 2020), pág. 78. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

46 

compañía” (dar ṣulḥ-i kull makān-ash qābil-i guẕāshtan nīst wa ḵhẉud-ash lā’iq-i suḥbat 
dāshtam ast).112 

Uno encuentra ejemplos de casos en que se trae a colación el ṣulḥ-i kull incluso en el siglo 
XIX si uno persevera lo suficiente al buscar. Uno de estos casos nos viene de la obra del 
célebre poeta urdú (y persa) Mirza Ghalib (1797-1869). En las postrimerías de una contro-
versia con su rival de larga data, Ibrahim Zauq (1789-1854), acerca de quién podría componer 
una oda mejor con ocasión de la boda del hijo del emperador, Ghalib incluyó el siguiente 
verso en su más bien chistosa “Carta de disculpas”: 

Āzāda rau hūṇ aur merā maslak hai ṣulḥ-i kull 
har giz kabhī kisī se ‘adāwat nahīṇ mujhe 

Deambulo libremente, y mi camino es el del ṣulḥ-i kull 
Nunca jamás busco enemistad con nadie113 

Nótese que también Ghalib, igual que muchos antes que él, conceptualiza el ṣulḥ-i kull no 
como un instrumento político sino como un “maslak”, es decir, como unas “maneras” o un 
“camino” a cuyo seguimiento debería aspirar el individuo (véase el mārg de Bulleh Shah). 
En su connotación sufí, el maslak es el camino que el buscador individual (sālik) debe seguir 
para obtener un estadio más alto de gnosis. Como fuere, para mediados del siglo XIX, el 
término también vendría asociado con las reglas normativas y con las prácticas que regían a 
los estudiantes de algunas de las madrasas reformistas del norte de India, incluyendo, even-
tualmente, a la influyente Dar al-Ulumv de Deoband. Por tanto, Ghalib pudo también jugar 
con este significado, a la manera de un comentario sagaz sobre los debates reformistas que 
estaban empezando a percolarse en la India colonizada por los británicos. Pero una cosa que 
sabemos de cierto es que los propios contemporáneos de Ghalib claramente continuaron por 
esta veta de pensamiento. En efecto, como nos ha recordado el académico moderno de la 
literatura urdú Syed Akbar Hyder, Altaf Husain Hali (1837-1914), temprano biógrafo de 
Ghalib y uno de los más importantes discípulos literarios de este gran poeta, “identifica la 
ṣulḥ-i kull (paz absoluta) como la verdadera religión (asl [¿aṣlī?] mazhab) de Ghalib”. Así 
pues, es a través de Hali, según arguye Hyder, que “Ghalib también logra su entrada en la 
imaginación secular del sur de Asia”, y añade: “La carta de Ghalib después de las revueltas 
de 1857 permanece como un testamento de la idea misma de ṣulḥ-i kull: ‘Considero a toda la 
humanidad como mi parentela, y veo a todos los hombres –musulmanes, hindúes, cristianos– 
como mis hermanos, sin importar lo que otros puedan pensar’”.114 

 
112 Dargah Quli Khan, Muraqqa‘-yi Dehli (Farsi Matn aur Urdu Tarjuma) (Nueva Delhi: Anjuman-i Taraqqi-yi 
Urdu, 1993), págs. 66 y 67; véase también la traducción de Khaliq Anjum al urdú de este mismo pasaje en las páginas 
133 y 134. 
113  Véase “Poetic Insults”, en el sitio web Urduwallahs (urduwallahs.wordpress.com). 
114 Syed Akbar Hyder, “Ghalib and his Interlocutors”, en Comparative Studies of South Asia, Africa, and the Middle 
East, vol. 26, n° 3 (2006), pág. 471. La cita de Ghalib hallada en la carta de después de 1857 fue tomada de Ralph 
Russell (ed.), The Oxford India Ghalib: Life, Letters, and Ghazals (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2003), 
pág. 167. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

47 

Conclusión 

 

Como anoté antes, pese a su extensión considerable, veo esta revisión como un trabajo bas-
tante preliminar y provisional. Falta mucho trabajo por hacer para producir una historia inte-
lectual más comprehensiva del término ṣulḥ-i kull; y, de hecho, para no guardar secretos, 
debo confesar que la mayoría de los ejemplos que he ofrecido en la sección final son simple-
mente pasajes con los que me he topado por casualidad, sin buscarlos, en el curso de otra 
investigación, o que encontré después en fuentes que tenía regadas por mi oficina, o que me 
mencionaron colegas después de escucharme decir que estaba trabajando en este proyecto. 
No obstante, pese a este abordaje más bien aleatorio, he logrado encontrar una buena cantidad 
de materiales, incluso sobre el periodo posterior al reinado de Akbar. Sospecha uno que hay 
mucho más… ¡imaginemos solamente lo que una relectura más sistemática del archivo mo-
gol podrá hallar! 

Hay mucho más en juego que la estrecha cuestión de qué era lo que este o aquél gobernante 
o intelectual mogol quería decir realmente cuando planteaba el concepto de ṣulḥ-i kull. Al 
recuperar algo de la prehistoria perso-islámica del concepto, esperamos poder desmarcarnos 
del estanco de la dicotomía islamofóbica en la que el “islam” y los “musulmanes” están en 
un lado y la tolerancia, la diversidad y la inclusión están del otro. En el campo específico de 
la historia mogola, esto también sugiere que, aunque aún tenemos un largo camino por reco-
rrer en la revisión de la agotada narrativa colonial de una era dorada mogola (bajo Akbar) y 
un declive prolongado (bajo casi cualquier otro gobernante), tal vez no hemos entendido 
completamente siquiera la era de Akbar, pese a la abrumadora atención que ha recibido esta 
en la historiografía moderna del Imperio Mogol. En efecto, al mostrar que a Akbar y Abu al-
Fazl no les concernía solo el manejo de la población no musulmana tan diversa del subcon-
tinente, sino que también intentaban intervenir en las rencillas del vasto e igualmente diverso 
mundo musulmán (tanto dentro como fuera de los límites del subcontinente), empezamos a 
ver las políticas mogolas de no-sectarismo como algo mucho más radical, transformativo, y, 
me atrevo a decirlo, “moderno” que un mero instrumento pragmático de pacificación impe-
rial de “los hindúes”. 

Al tomar seriamente el compromiso con el racionalismo y el genuino espíritu inquisitivo de 
Akbar y Abu al-Fazl, también seremos capaces de reconocer que los así llamados “valores 
Ilustrados” no fueron exclusivos de Europa; de hecho, como yo mismo, junto con otros, he-
mos argumentado recientemente, los abordajes mogoles a la diversidad y la inclusión tuvie-
ron un efecto profundo en un buen número de viajeros europeos, así como en otros 
observadores, a todo lo largo del siglo XVII, y, en algunos casos, podemos incluso rastrear 
una línea directa entre esas figuras y los debates sobre estos temas en lugares como el Parla-
mento Británico (en el caso de sir Thomas Roe) o los salones de la Francia de Luis XIV (en 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

48 

el caso de François Bernier).115 El reciente trabajo de Justin Biel también ha demostrado el 
grado al cual varios funcionarios de la Compañía de India Oriental, en el siglo XVIII –mu-
chos de los cuales eran observadores agudos o contribuidores de los debates de la Ilustración 
que tenían lugar en Europa– vieron en Akbar un modelo para sus propias políticas de “tole-
rancia universal”.116 

En breve, la historia intelectual de un concepto de ṣulḥ-i kull en toda su complejidad es sig-
nificativa no solo para la historia mogola, ni siquiera solo para la historia del sur de Asia en 
general, sino también para la historia intelectual global de la modernidad temprana en toda 
su extensión, de una manera que aún no se ha apreciado, y mucho menos se ha desarrollado 
completamente. 

 

Referencias 

 

Archivo: 

‘Abd al-Rahman Chishti, Mir’āt-i Madāriyya, MS, Aligarh, Subhan Allah Collection. 

Mir’āt al-Masā’il Muḥammad Shāhī, MS, British Library, RSPA 79. 

 

Bibliografía: 

‘ABDUS SATTAR ibn Qasim Lahauri, Majālis-i Jahāngīrī: Majlis-hā-yi Shabāna-i Darbār-i 
Nūr al-Dīn Jahāngīr az 24 Rajab 1017 tā 19 Ramaẓān 1020, editado por ‘Arif Naushahi & 
Mu‘in Nizami (Teherán: Mīrāṣ-i Maktūb, 2006). 

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, The Ain-i-Akbari, 2 vols., editado en el original persa por H. 
Blochmann (Calcuta: Asiatic Society of Bengal; Baptist Mission Press, 1872-1877). 

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Har Sih Daftar-i Abū al-Faẓl (Lucknow: sin ed., 1882). 

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Mukātabāt-i ‘Allāmī (Inshā’i Abu’l Faẓl), Daftar I, traducido 
por Mansura Haidar (Nueva Delhi: Munshiram Manoharlal; Indian Council for Historical 
Research, 1998). 

 
115 Para el caso inglés, véanse, por ejemplo, Rahul Sapra, The Limits of Orientalism: Seventeenth-Century Represen-
tations of India (Newark: University of Delaware Press, 2011); y Kinra, “Handling Diversity”. Para el caso francés, 
véanse Sanjay Subrahmanyam, Europe’s India: Words, People, Empires, 1500-1800 (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 2017); y Faith E. Beasley, Versailles Meets the Taj Mahal: François Bernier, Marguerite de La Sablière, 
and Enlightening Conversations in Seventeenth-Century France (Toronto: University of Toronto Press, 2018). 
116 Justin Biel, “Edge of Enlightenment: The Akbar Tradition and ‘Universal Toleration’ in British Bengal”, en Mod-
ern Asian Studies, vol. 53, n° 6 (2019), págs. 1956-2006. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

49 

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, The Akbarnāma of Abu-L-Faẓl (A History of the Reign of Akbar 
including an Account of His Predecessors), 3 vols., traducido por H. Beveridge (Calcuta: 
Royal Asiatic Society, 1902-1939). 

ABU AL-FAZL ibn Mubarak, Akbarnamah, 3. vols., editado por Maulawi ‘Abd-ur-Rahim 
(Calcuta: Asiatic Society of Bengal, 1877-1886). 

Muzaffar ALAM, “Mughal Philology and Rumi’s Mathnavī”, en Sheldon Pollock, Benjamin 
A. Elman & Ku-ming Kevin Chang (eds.), World Philology (Cambridge: Harvard University 
Press, 2015), págs. 178-200. 

Muzaffar ALAM, Languages of Political Islam in India, 1200-1800 (Nueva Delhi: Permanent 
Black, 2004). 

Muzaffar ALAM, “The Culture and Politics of Persian in Precolonial Hindustan”, en Sheldon 
Pollock (ed.), Literary Cultures in History: Reconstructions from South Asia (Berkeley: Uni-
versity of California Press, 2003), págs. 131-198. 

Muzaffar ALAM & Sanjay Subrahmanyam, “Frank Disputations: Catholics and Muslims in 
the Court of Jahangir (1608-1611)”, en Indian Economic and Social History Review, vol. 46, 
n° 4 (2009), págs. 457-511. 

Sarah ALBRECHT, Dar al-Islam Revisited: Territoriality in Contemporary Islamic Legal Dis-
course on Muslims in the West (Leiden: Brill, 2018). 

Abbas AMANAT, “Persian Nuqtawis and the Shaping of the Doctrine of ‘Universal Concilia-
tion’ (Sulh-i Kull) in Mughal India”, en Orkhan Mir-Kasimov (ed.), Unity in Diversity: Mys-
ticism, Messianism, and the Construction of Religious Authority in Islam (Leiden: Brill, 
2014), págs. 367-391. 

Ali ANOOSHAHR, “Dialogism and Territoriality in a Mughal History of the Islamic Mille-
nium”, en Journal of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 2-3 (2012), 
págs. 220-254. 

Siraj al Din ‘Ali Khan ARZU, Sirāj-i Munīr, editado por S. M. Ikram (Islamabad: Markaz-i 
Tahqīqāt-i Fārsī-yi Īrān wa Pākistān, 1977). 

M. ATHAR ALI, “Sulhi Kul and the Religious Ideas of Akbar”, en Mughal India: Studies in 
Polity, Ideas, Society, and Culture (Nueva Delhi: Oxford University Press, 2006 [1980]), 
págs. 158-172.  

M. ATHAR ALI, “Ṣulḥ-i Kull”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel 
& W. P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden: Brill, 2012). 

Faith E. BEASLEY, Versailles Meets the Taj Mahal: François Bernier, Marguerite de La Sa-
blière, and Enlightening Conversations in Seventeenth-Century France (Toronto: University 
of Toronto Press, 2018). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

50 

François BERNIER, Travels in the Mogul Empire, 1656-1668, revisión de Archibald Consta-
ble basada en la traducción original de Irving Brock (Nueva Delhi y Madras: Asian Educa-
tional Services, 1996 [1891]). 

Justin BIEL, “Edge of Enlightenment: The Akbar Tradition and ‘Universal Toleration’ in 
British Bengal”, en Modern Asian Studies, vol. 53, n° 6 (2019), págs. 1956-2006. 

Sugata BOSE & Ayesha Jalal, Modern South Asia: History, Culture, Political Economy 
(Nueva York: Routledge, 2011). 

Chandar Bhan BRAHMAN, Chahār Chaman, editado por Seyed Mohammad Yunus Ja‘fery 
(Nueva Delhi: Centre of Persian Research, Office of the Cultural Counsellor, Islamic Repub-
lic of Iran; Alhoda Publishers, 2007). 

Katherin Butler BROWN, “Did Aurangzeb Ban Music? Questions for the Historiography of 
his Reign”, en Modern Asian Studies, vol. 41, n° 1 (2007), págs. 77-120. 

BULLEH Shah, Sufi Lyrics, editado y traducido por Christopher Shackle (Cambridge: Harvard 
University Press, 2015). 

Richard BURN (ed.), Cambridge History of India: Volume IV – The Mughul Period (Delhi: 
S. Chand & Co., 1971), págs. 70-107. 

Savitri CHANDRA, “Akbar’s Concept of Sulh-i kul, Tulsi’s Concept of Maryada and Dadu’s 
Concept of Nipakh: A Comparative Study”, en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), págs. 
31-37. 

P. N. CHOPRA (ed.), A Comprehensive History of Medieval India (Nueva Delhi: Sterling Pub-
lishers, 2003). 

John COATSWORTH, Juan Cole, Michael P. Hanagan, Peter C. Perdue, Charles Tilly & Louise 
Tilly, Global Connections: Politics, Exchange, and Social Life in World History. Volume 2: 
Since 1500 (Cambridge: Cambridge University Press, 2015). 

Ali Akbar DEHKHODA, Lughat-Nāma, vols. 78-79 (Teherán: Chapkhana-yi Majlis, 1957). 

Rasha DIAB, Shades of Ṣulḥ: The Rhetorics of Arab-Islamic Reconciliation (Pittsburgh: Uni-
versity of Pittsburgh Press, 2016). 

Badouin DUPRET & Yazid Ben Hounet, “Arbitration”, en Kate Fleet et al. (eds.), Encyclope-
dia of Islam (Third Edition) (Leiden: Brill, 2014). 

Carl ERNST, “Fayzi’s Illuminationist Interpretation of Vedanta: The Shariq al-Ma‘rifa”, en 
Comparative Studies of South Asia, Africa, and the Middle East, vol. 30, n° 3 (2010), págs. 
356-364. 

Muhsin FANI KASHMIRI, Divān-i Fānī (Sin geo.: Maṭba‘-i Maḥbūbshāhī, 1893). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

51 

Munis FARUQUI, “At Empire’s End: The Nizam, Hyderabad and Eighteenth-Century India”, 
en Modern Asian Studies, vol. 43, n° 1 (2009), págs. 5-43. 

Munis FARUQUI, “Awrangzīb”, en Kate Fleet et al. (eds.), Encyclopedia of Islam (Third Edi-
tion) (Leiden: Brill, 2014). 

Muhammad GHAUSI SHATTARI, Gulzār-i Abrār, editado por Mohammad Zaki (Patna: Khuda 
Bakhsh Oriental Public Library, 1997). 

Hakim Abu al-Fath GILANI, Ruqa‘āt-i Ḥakīm Abū al-Fatḥ Gīlanī, editado por Muhammad 
Bashir Husain (Lahore: Idara-yi Tahqiqat-i Pakistan, Punjab University, 1968). 

Francis GLADWIN, An Epitome of Mohammedan Law (Calcuta: William Mackay, 1786). 

Irfan HABIB, “A Political Theory for the Mughal Empire – A Study of the Ideas of Abu’l 
Fazl”, en Proceedings of the Indian History Congress, vol. 59 (1998), págs. 329-340. 

Christopher V. HILL, South Asia: An Environmental History (Santa Barbara: ABC-CLIO, 
2008). 

Lynn HUNT, Margaret C. Jacob & Wijnand Mijnhardt, The Book that Changed Europe: 
Picart & Bernards’s Religious Ceremonies of the World (Cambridge: The Belknap Press of 
Harvard University Press, 2010). 

Syed Akbar HYDER, “Ghalib and his Interlocutors”, en Comparative Studies of South Asia, 
Africa, and the Middle East, vol. 26, n° 3 (2006), págs. 462-475. 

Kishan Chand IKHLAS, Hamīsha Bahār (Taẕkira-i Shu‘arā-yi Fārsī), editado por Wahid 
Qureshi (Karachi: Anjuman-i Taraqqī-yi Urdū, 1973). 

Nur al-Din Muhammad JAHANGIR, The Jahangirnama: Memoirs of Jahangir, Emperor of 
India, traducido por Wheeler M. Thackston (Washington, Nueva York y Londres: Oxford 
University Press; Freer Gallery of Art; Arthur M. Sackler Gallery, 1999). 

Nur al-Din Muhammad JAHANGIR, Tūzuk-i Jahāngīrī, editado por Sayyid Ahmad Khan (Ali-
garh: Aligarh Muslim University, 2007). 

Abhishek KAICKER, The King and the People: Sovereignty and Popular Politics in Mughal 
Delhi (Nueva York: Oxford University Press, 2020). 

M. KHADDURI, “Ṣulḥ”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel & W. 
P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden: Brill, 2012 [1960]). 

Dargah Quli KHAN, Muraqqa‘-yi Dehlī (Fārsī Matn aur Urdū Tarjuma), editado junto a la 
traducción urdú por Khaliq Anjum (Nueva Delhi: Anjuman-i Taraqqi-yi Urdu, 1993). 

Hamid al-Din KHAN, Aḥkām-i ‘Ālamgīrī (Delhi: Maktaba al-Hasanat, 2005). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

52 

Iqtidar Alam KHAN, “Akbar’s Personality Traits and World Outlook: A Critical Appraisal”, 
en Social Scientist, vol. 20, n° 9-10 (1992), págs. 16-30. 

Rajeev KINRA, “Make it Fresh: Time, Tradition, and Indo-Persian Literary Modernity”, en 
Anne C. Murphy (ed.), Time, History, and the Religious Imaginary in South Asia (Nueva 
York: Routledge, 2011), págs. 12-39. 

Rajeev KINRA, “Handling Diversity with Absolute Civility: The Global Historical Legacy of 
Mughal Sulh-i Kull”, en Medieval History Journal, vol. 16, n° 2 (2013), págs. 1-45. 

Rajeev KINRA, Writing Self, Writing Empire: Chandar Bhan Brahman and the Cultural 
World of the Indo-Persian State Secretary (Oakland: University of California Press, 2015). 

Corinne LEFÈVRE, “The Majālis-i Jahāngīrī (1608-1611): Dialogue and Asiatic Otherness at 
the Mughal Court”, en Journal of the Economic and Social History of the Orient, vol. 55, n° 
2-3 (2012), págs. 255-286. 

D. B. MACDONALD & A. Abel, “Dār al-Ṣulḥ”, en P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, 
E. van Donzel & W. P. Heinrichs (eds.), Encyclopedia of Islam (Second Edition) (Leiden: 
Brill, 2012). 

Rahim Rizazada MALIK (ed.), Dabistān-i Maẕāhib, 2 vols. (Teherán: Tahuri, 1983). 

Shaikh Muhammad MA‘SUM, Maktubāt-i Ma‘sūmiya, 3 vols. (Karachi: Asrar Muhammad 
Khan, 1977). 

Rudi MATHEE, “Farhād Khan Qaramānlū, Rokn-al-Salṭana”, en Encyclopaedia Iranica (Lon-
dres y Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-1996). 

Azfar MOIN, The Millennial Sovereign: Sacred Kingship & Sainthood in Islam (Nueva York: 
Columbia University Press, 2012). 

Azfar MOIN, “The Millennial and Saintly Sovereignty of Emperor Shah Jahan According to 
a Court Sufi”, en H. Khafipour (ed.), The Empires of the Near East and India: Source Studies 
of the Safavid, Ottoman, and Mughal Literate Communities (Nueva York: Columbia Univer-
sity Press, 2019), págs. 205-217. 

Fath Allah MOJTOBA’I, “Dābestān-e Maḏāheb”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva 
York: Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-). 

Shireen MOOSVI, “The Road to Sulḥ-i Kul: Akbar’s Alienation from Theological Islam”, en 
Irfan Habib (ed.), Religion in India History (Nueva Delhi: Tulika Books, 2007), págs. 167-
176. 

Harbans MUKHIA, “A Rationality Immersed in Religiosity: Reason and Religiosity in Abu’l 
Fazl’s Oeuvre”, en Medieval History Journal, vol. 23, n° 1 (2020), págs. 1-24. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

53 

Abu al-Barakat MUNIR LAHORI, Kār-nāma, editado por Sheikh Mohamad Ikram (Islamabad: 
Markaz-i Tahqiqat-i Farsi-yi Iran-o-Pakistan, 1977). 

Azra NIZAMI, “Socio-religious Outlook of Abul Fazl”, en Medieval India: A Miscellany, vol. 
2 (Londres: Asia Publishing House, 1972). 

Aida OTHMAN, “‘And Amicable Settlement is Best’: Ṣulḥ and Dispute Resolution in Islamic 
Law”, en Arab Law Quarterly, vol. 21, n° 1 (2007), págs. 64-90. 

Manoucher PARVIN & Maurie Sommer, “Dar al-Islam: The Evolution of Muslim Territorial-
ity and its Implications for Conflict Resolution in the Middle East”, en International Journal 
of Middle East Studies, vol. 11, n° 1 (1980), págs. 1-21. 

Sharif Husain QASEMI, “Fanī Kašmīrī”, en Encyclopaedia Iranica (Londres y Nueva York: 
Encyclopaedia Iranica Foundation, 1982-). 

Saiyid Athar Abbas RIZVI, Religious and Intellectual History of the Muslims in Akbar’s 
Reign, with Special Reference to Abu’l Fazl, 1556-1605 (Nueva Delhi: Munsiram Manohar-
lal, 1975). 

Saiyid Athar Abbas RIZVI, “Dimensions of Sulh-i Kul (Universal Peace) in Akbar’s Reign 
and the Sufi Theory of Perfect Man”, en Iqtidar Alam Khan (ed.), Akbar and His Age (Nueva 
Delhi: Indian Council for Historical Research; Northern Book Centre, 1999), págs. 3-22. 

Ralph RUSSELL (ed.), The Oxford India Ghalib: Life, Letters, and Ghazals (Nueva Delhi: 
Oxford University Press, 2003). 

Rahul SAPRA, The Limits of Orientalism: Seventeenth-Century Representations of India 
(Newark: University of Delaware Press, 2011). 

Jadunath SARKAR (trad.), Anecdotes of Aurangzib (English Translations of Ahkam-i Alamgiri 
Ascribed to Hamid-ud-Din Khan Badahur) (Calcuta: M. C. Sarkar & Sons, 1949). 

Annemarie SCHIMMEL, Islam in the Indian Subcontinent (Leiden y Colonia: E. J. Brill, 1980). 

SHAH Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, Ma’āṣir al-Umarā, 3 
vols., editado por Maulavi Abd-ur-Raahim y Maulvi Mirza Ashraf Ali (Calcuta: The Asiatic 
Society, 1888-1891). 

SHAH Nawaz Khan, Nawab Samsam al-Daula & ‘Abd al-Hayy Khan, The Maāthir-ul-
Umarā, being Biographies of the Muḥammadan and Hindu Officers of the Timurid Sover-
eigns of India from 1500 to about 1780 A.D., traducido por H. Beveridge con revisión, ano-
taciones y complementos de Baini Prashad, 2 vols. (Patna: Janaki Prakashan, 1979). 

Daniel J. SHEFFIELD, “The Language of Heaven in Safavid Iran: Speech and Cosmology in 
the Thought of Āẕār Kayvan and his Followers”, en Alireza Korangy & Daniel J. Sheffield 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 
 

54 

(eds.), No Tapping around Philology: A Festschrift in Honor of Wheeler McIntosh Thackston 
Jr.’s 70th Birthday (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014), págs. 161-183. 

Samira SHEIKH, “Aurangzeb as seen from Gujarat: Shi‘i and Millenarian Challenges to 
Mughal Sovereignty”, en Journal of the Royal Asiatic Society (Series 3), vol. 28, n° 3 (2018), 
págs. 557-581. 

Sanjay SUBRAHMANYAM, Europe’s India: Words, People, Empires, 1500-1800 (Cambridge: 
Harvard University Press, 2017). 

Işik TAMDOĞAN, “Sulh and the 18th Century Ottoman Courts of Üsküdar and Adana”, en 
Islamic Law and Society, vol. 15, n° 1 (2008), págs. 55-83. 

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 3 (Cambridge: 
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2017). 

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 5 (Cambridge: 
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2019). 

Wheeler M. THACKSTON (trad.), Abu’l-Fazl: The History of Akbar, Volume 6 (Cambridge: 
Murty Classical Library of India; Harvard University Press, 2020). 

Audrey TRUSCHKE, Culture of Encounters: Sanskrit at the Mughal Court (Nueva York: Co-
lumbia University Press, 2016). 

Audrey TRUSCHKE, Aurangzeb: The Man and the Myth (Nueva Delhi: Penguin Random 
House India, 2017). 

Nasir al-Din TUSI, Aḵhlāq-i Nāṣirī, editado por Mujtaba Minuvi y ‘Ali Riza Haydari (Tehe-
rán: Intisharat-i Khwarazmi, 1977). 

Nasir al-Din TUSI, The Nasirean Ethics, traducido por G. M. Wickens (Nueva York: 
Routledge, 2011 [1964]). 

‘URFI SHIRAZI, Dīwān-i ‘Urfī (Kanpur: Nawal Kishore Press, 1884). 

Jacques WAARDENBURG, Muslims and Others: Relations in Context (Berlín: Walter de Gruy-
ter, 2003). 

Andre WINK, Akbar (Oxford: Oneworld Publications, 2009). 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 

55

Notas del traductor 

i A lo largo de todo el artículo, el uso que hace el autor de esta transliteración del término 
será constante. El lector encontrará variaciones solo en títulos de otras obras o en citas trans-
literadas en ediciones ajenas a este artículo de fuentes que hayan sido citadas en él. 

ii En castellano, la palabra “mogol” –que de por sí es ya una deformación de la palabra “mon-
gol”, hecho este que indica la cercanía del Imperio Mogol con su legado gengiskánida y 
timúrida– suele aludir al imperio fundado en India a comienzos del siglo XVI por Babur, un 
noble timúrida que pasó su vida guerreando por Asia Central hasta que llegó a India y fundó 
el dicho imperio sobre las ruinas del Sultanato de Delhi. Sin embargo, la palabra también se 
usa en lugar de la palabra “mongol”, sobre todo cuando se habla de las huestes de Genghis 
Khan (por ejemplo, en la traducción de María Teresa Gallego y María Isabel Reverte de Las 
cruzadas vistas por los árabes, de Amin Maalouf). En la traducción de este artículo, si-
guiendo el uso del original de las voces inglesas Mongol y Mughal, hay siempre presente una 
distinción entre mongol, que alude al imperio fundado por Genghis Khan en el siglo XIII, 
responsable de la caída de los imperios chino y abasí, y que, dividido en varias partes, se 
extendió desde Europa Oriental y el interior de Siria hasta la península de Corea y el sur de 
la costa oriental de China, y mogol, que alude al imperio fundado por Babur en el siglo XVI, 
y que gobernó buena parte de las actuales India, Pakistán, Afganistán, Tayikistán e Irán. 

iii En el original se usa la forma árabe ghazal, pero la palabra existe en castellano dada la 
profusión de “gacelas” escritas en la península Ibérica bajo influencia mora. La gacela es un 
tipo de composición poética rimada en la que el poeta crea dísticos caracterizados por su 
esticomitia y su rima interna, y a la que se recurre frecuentemente para el tratamiento poético 
de temas amorosos, eróticos o místicos. Uno de los usos castellanos más famosos de esta 
forma es el de Federico García Lorca, en su reelaboración de la tradición de Andalucía. 

iv Dīn-i ilāhī es un culto pan religioso, cuya naturaleza es motivo de debate acendrado en el 
estudio de la historia religiosa mogola, en que incluso se pone en entredicho su carácter de 
culto. Se ha sugerido su basamento en el principio gengiskánida de considerar todas las reli-
giones como una misma, o también, según critica aquí el autor, como una ejecución política 
del concepto de ṣulḥ-i kull en la práctica ritual. Sea como fuere, fue establecido por Akbar 
como culto oficial de la corte mogola en el año de 1582, e incluía elementos musulmanes, 
zoroastrianos, budistas, hindúes, chamánicos y –tras el contacto con las misiones europeas– 
católicos, al parecer sobre la base de un misticismo sufí de inspiración musulmana. El culto 
sobresale por su recurrencia a la astrología, por la adoración de la luz y por su vegetarianismo, 
en línea con una de las “virtudes” más comunes de las religiones índicas: la extensión del 
deber de no-violencia hacia los otros de manera que este incluya a todos los seres animados. 
Sobrevivió poco tras la muerte de Akbar, dado que la dinastía mogola mantuvo su filiación 
musulmana. 

v Dar al-Ulum traduce literalmente “Casa de conocimiento”, y se refiere a un cierto tipo de 
institución educativa de índole islámica. En esto, está emparentada con la madrasa. Sin em-
bargo, el nivel de exigencia y dificultad del conocimiento obtenido en una dar al-ulum la 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 6-56. 

56

hace equivaler más a una institución de educación superior que a una escuela, como la ma-
drasa. 



57



La economía de la piedad femenina 
en el sufismo temprano 

Publicación original: 
Religions, vol. 12, n° 7 (2021), art. 760 

ARIN SALAMAH-QUDSI 

Introducción: abordajes cambiantes de la pobreza,  
la riqueza y la renunciación en el sufismo temprano 

as mujeres piadosas que vivieron y actuaron en Iraq y Siria durante los primeros 
siglos del islam no nos dejaron ningún documento propio. Todo lo que tenemos 
viene de compendios posteriores y de compilaciones biográficas escritas por histo-
riadores y biógrafos hombres. Dada la noción extendida de que estudiar a las mu-

jeres en el islam es casi imposible debido a la falta de fuentes escritas sobre mujeres o por 
autoras mujeres, Afsaneh Najmabadi ha mostrado que “si usamos el género analíticamente, 
las fuentes sobre los hombres resultan ser también fuentes sobre mujeres”.1 

Antes de la fase temprana del taṣawwuf,i hubo mujeres ascetas que jugaron roles activos, en 
general a través del tejido social de la piedad islámica y de la temprana tradición de renun-
ciación (zuhd). En su significativo artículo sobre las mujeres renunciantes que vivieron antes 
de la cristalización del sufismo clásico en el siglo IX [III AH], Christopher Melchert toma 
nota de que no sobrevive ninguna obra de la autoría de alguna sufí o renunciante mujer, y ni 

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Víctor Santiago Mayorga 
Reina, Luisa Fernanda Rojas Monroy y Melannie Julieth Vega Sánchez. 
1 Afsaneh Najmabadi, Women with Moustaches and Men without Beards: Gender and Sexual Anxieties of Iranian 
Modernity (Berkeley: University of California Press, 2005), pág. 1. 

L 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

58

siquiera sobreviven referencias a obras perdidas.2 Lo que sí tenemos es datos del siglo X [IV 
AH] en adelante, en la forma de un corpus de dichos y anécdotas relacionadas con mujeres 
piadosas más tempranas aparecidas en biografías de sufíes, libros de manual y obras no sufíes 
de bellas letras (adab), historiografías y compilaciones de ḥadīths del siglo X [IV AH] en 
adelante. En este artículo, no me concentro en la cuestión de si las prácticas devocionales o 
la moralidad de estas mujeres constituía un modo común de piedad particular, ya fuera espe-
cífica de su género o desprovista de especificidad de género. En lugar de esto, mi artículo se 
concentra en la economía de la participación de las mujeres en la piedad y en el taṣawwuf del 
islam temprano. El lapso temporal estudiado en este artículo transcurre entre los siglos IX 
[III AH] y XII [VI AH]. Este artículo es un intento más de plantear nuevas preguntas acerca 
del rol de las mujeres como agentes económicos. Lo hace pese a la falta de fuentes sobre las 
cuales pudiera apoyarse cualquier tipo de proceso reconstructivo completo. Nuestras princi-
pales fuentes son las hagiografías de sufíes y las biografías islámicas, que ofrecen algunas 
pistas y observaciones históricas.3 Las hagiografías nos permiten observar las mentalidades, 
tendencias y abordajes de las mujeres piadosas en la sociedad medieval islámica, siempre 
cambiantes. Este enfoque positivo hacia las hagiografías de los sufíes como fuentes signifi-
cativas que transmiten varias implicaciones socio-históricas está construido sobre varios em-
peños académicos llevados a cabo por Jürgen Paul, Vincent Cornell, Catherine Mayeur-
Jaouen y Alexandre Papas, entre otros. 

“La economía” trata sobre las condiciones y las percepciones de la riqueza: su producción, 
consumo y distribución. En su dimensión cultural, la economía también lidia con la manera 
en que la gente interactúa en términos de valores, ganancias y prosperidad. Las relaciones y 
los procesos culturales también pueden verse dentro de un ambiente económico y pueden ser 
interpretadas en términos económicos.4 

Al ser un sistema sólido de creencias, costumbres y prácticas, el sufismo se identificó a sí 
mismo, desde sus inicios, mediante el establecimiento de un abordaje particular a la tenencia 
de propiedades, el trabajo para buscar dinero y ganarse la vida, el liderazgo y el poder.5 La 
temprana institución sufí vinculó varias formas de transacción de propiedades entre sus 
miembros, sus maestros-guía y sus seguidores. En el curso de los siglos X [IV AH] y XI [V 
AH], el sufismo cristalizó su identidad colectiva mediante un proceso masivo de teorización 
(composición de libros de texto y de manuales abarcadores), así como mediante el 

2 Christopher Melchert, “Before sufiyyat: Female Muslim Renunciants in the 8th and 9th Centuries CE”, en Journal 
of Sufi Studies, n° 5 (2016), pág. 116. 
3 John Curry & Erik Ohlander, Sufism and Society: Arrangements of the Mystical in the Muslim World (Abingdon, 
Oxon y Nueva York: Routledge, 2012), págs. 1-14; Arin Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety: Personal 
and Communal Dynamics (Cambridge y Nueva York: Cambridge University Press, 2019), págs. 16-18; Laury Sil-
vers, “Early Pious, Mystic Sufi Women”, en Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge Companion to Sufism (Nueva York: 
Cambridge University Press, 2015). 
4 David Throsby, Economics and Culture (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), pág. 10. 
5 Adam Sabra, “Economies of Sufism”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), pág. 
27.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

59

establecimiento de espacios públicos particulares como alojamientos y hospicios sufíes.6 
Este proceso estuvo acompañado de sesiones de aprendizaje y transmisión de las doctrinas 
sufíes, lo que ayudó inmensamente a quienes se adherían al sufismo a poner en práctica sus 
valores devocionales y su moral espiritual colectiva a lo largo de todo el paisaje islámico. 
Los libros de texto sufíes más tempranos presentan discusiones detalladas sobre los tipos de 
donaciones que los ricos y los nobles solían otorgarle a los sufíes.7 

De acuerdo con un temprano ideal sufí que está bien documentado, la prosperidad económica 
no es indicador de ningún tipo de prosperidad espiritual; de hecho, podría ser un obstáculo 
para la experimentación de los más altos estados y revelaciones del camino sufí.8 La bús-
queda de riqueza se concibe muy frecuentemente como una manifestación de la subordina-
ción de uno mismo a su alma más baja (nafs), es decir, las facultades internas, que están 
llenas de debilidad ante los lujos momentáneos y los placeres materiales. La pobreza (faqr), 
por tanto, constituye el valor preferido y el estilo de vida ideal, de acuerdo con el sistema de 
pensamiento del sufismo temprano. La pobreza es el aspecto esencial de la huida del mundo, 
que signa tanto la perfecta devoción a Dios como la dependencia radical de Él. La pobreza 
indica que uno fue escogido por Dios, que uno no necesita de los placeres materiales de este 
mundo y que uno alberga una búsqueda apasionada de la cercanía espiritual y las ilumina-
ciones. 

Más allá de esto, la sola búsqueda de riquezas contradice la necesidad de vivir el momento 
sufí (waqt). Waqt es un término técnico temprano del pensamiento sufí, e indica un estadio 
transitorio en que se experimentan revelaciones y observaciones espirituales. “El sufí vive en 
el momento presente” es un principio fundamental afirmado con frecuencia en los compen-
dios sufíes más tempranos.9 La vivencia de estos momentos místicos se logra mediante la 
separación de uno mismo tanto del pasado como del futuro. Por ejemplo, al-Ghazālī (muerto 
en 1111 [555 AH]) estaba siempre pronto a enfatizar que trabajar por la propia subsistencia, 
con mucha frecuencia, sometía al místico a asuntos dudosos (shubuhūt) cuyo origen y pro-
pósitos no eran legal o espiritualmente sinceros, y que podían incluso estar infectados por las 
ambiciones del alma baja.10 Una de las anécdotas más famosas acerca de las hermanas de 
Bishr ibn al-Ḥārith (muerto circa 767-841), un renunciante místico temprano de Merv, relata 
la petición de estas de una opinión legal de Aḥmad ibn Ḥanbal con respecto a la legalidad de 
su trabajo de hilado en los techos de su casa. La cuestión aquí era si uno podía hacer uso de 

6 Ahmet Karamustafa, Sufism: The Formative Period (Berkeley y Los Angeles: University of California Press, 2007), 
pág. 7; Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, págs. 3-9. 
7 Hussain Ahmad Khan, “Donations to Sufis and Sufi Institutions”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Lei-
den y Boston: Brill, 2021), pág. 81. 
8 Louis Massignon, Essai sur les Origines du Lexique Technique de la Mystique Musulmane (París: J. Vrin, 1954), 
págs. 258-260; Benedikt Reinert, Die Lehre vom Tawakkul in der Klassischen Sufik (Berlín: W. de Gruyter, 1968), 
pág. 40.  
9 Abu al-Hasan ‘Ali b. ‘Uthman al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub (Leningrado: Matba’at-i Dar al-‘Ulum-i Itti-
had-i Jamahir-i Shuravi-yi Susyalisti, 1926), págs. 480-484; Abu al-Qasim ‘Abd al-Karim al-Qushayri, al-Risala al-
Qushairiyya (el Cairo: al-Babi al-Halabi, 1940); Abu Nasr al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf (Leiden: 
Brill, 1914), pág. 396. 
10 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Ihya’ ulum al-din (El Cairo: Dar al-Manar, s.f.), vol. 2, págs. 102 y ss. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

60

las antorchas de los soldados que iluminaban el área, puesto que esos soldados eran repre-
sentantes del estado y, por tanto, hacer uso de la luz de sus antorchas podría indicar algún 
tipo de dependencia del estado.11 

En muchos libros de texto sufíes, la pobreza subyace como una de las condiciones elemen-
tales para embarcarse en el camino sufí, y como uno de los primeros pasos que toman aque-
llos que buscan a Dios. Estos libros de texto están llenos de anécdotas que tratan sobre 
místicos renunciantes que solían celebrar públicamente su compromiso con la pobreza. En 
una ocasión en que un hombre intentó darle a Ibrāhīm b. Adham (muerto en 777 [161 AH]) 
una suma de dinero, este rechazó el regalo con dureza, diciéndole al hombre: “¿Quieres bo-
rrar mi nombre de la lista de los pobres por diez mil dirhams? No te lo permitiré”.12 

Aunque la pobreza material era una de las costumbres renunciantes que subyacían a la esen-
cia misma de la base del taṣawwuf temprano,13 se puede encontrar un debate acerca de qué 
es preferible para la vida del místico: la pobreza o la riqueza. Aparte del abordaje común que 
hemos citado, en el que se le da prelación a la pobreza, había quienes estaban en desacuerdo 
con esta posición y que daban prelación a la riqueza. Argumentaban estos que la riqueza era 
preferible sobre la pobreza, porque esta no tenía nada que ver con los atributos y los nombres 
de Dios.14 

En tiempos del islam temprano, la pobreza derivaba su valor, a ojos de los ascetas, no de sí 
misma, sino “como una condición de la existencia que ha sido determinada por Dios, igual 
que la riqueza”. Esto significa que la pobreza voluntaria, el tipo material de pobreza que se 
esforzaban por obtener los ascetas, no era una práctica común, hecho que difiere de lo que se 
había pensado por mucho tiempo.15 En el sufismo del siglo IX [III AH], la pobreza voluntaria 
se hizo ampliamente celebrada. El personaje de Abū Bakr al-Ṣiddīq, gran compañero del 
Profeta Mahoma que decidiera abandonar sus propiedades en favor de una comunidad de 
creyentes, sería retratado como el prototipo de la pobreza voluntaria.16 

En los escritos sufíes de los siglos X [IV AH] y XI [V AH] ocurren dos dinámicas principales. 
La primera tiene que ver con un intento de hacer énfasis en la existencia de un estado sublime 
en que el místico abandona su propia voluntad y cumple la voluntad de Dios, sea lo que 
quiera ser esa voluntad. Si al místico se le otorgan riquezas, él o ella no la rechazarán, sino 

11 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pág. 59. 
12 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pág. 134. 
13 Acerca de las características esenciales de renunciación en el sufismo, véase Alexander Knysh, Sufism: A New His-
tory of Islamic Mysticism (Princeton y Oxford: Princeton University Press, 2017), págs. 15-34. 
14 Al-Qushayri, al-Risala al-Qushairiyya, pág. 135; al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma fi al-Tasawwuf, págs. 411-413; 
‘Abd al-Qahir b. ‘Abd Allah Abu al-Najib al-Suhrawardi, Adam al-muridin (Jerusalén: Instituto de Estudios Asiáti-
cos y Africanos de la Universidad Hebrea de Jerusalén, 1977), págs. 6 y 7. Acerca de las actitudes positivas hacia la 
riqueza en el sufismo, véanse Nathan Hofer, The Popularisation of Sufism in Ayyubid and Mamluk Egypt (Edin-
burgh: Edinburgh University Press, 2015), pág. 146; y Sabra, “Economies of Sufism”, págs. 29-30. 
15 Rkia Cornell, Rabi’a from Narrative to Myth: The Many Faces of Islam’s Most Famous Women Saint Raab’a al-
‘Adawiyya (Londres: OneWorld, 2019), págs. 114-120. 
16 Abu al-Hasan ‘Ali b. ‘Uthman al-Hujwiri al-Jullabi, The Kashf al-Mahjub: The Oldest Persian Treatise on Sufism 
(Londres: Luzac and Company LTD, 1976), pág. 71. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

61

que se someterán enteramente a la voluntad de Dios y las aceptarán.17 La segunda dinámica 
tiene que ver con un interesante proceso en que el principio de pobreza adquiere gradual-
mente implicaciones más internas e incluso simbólicas. Idealmente, la pobreza espiritual ha-
ría que el místico prefiera dejar de lado en su mente la adquisición de propiedades y riqueza, 
incluso si posee riquezas. Se presentaban entonces distintos intentos de clasificar la pobreza 
material en diferentes estadios. Por ejemplo, de acuerdo con la clasificación hecha por al-
Hujwīrī, hay dos niveles de pobreza: el primero es obligatorio, mientras que el segundo, más 
alto, es el de la pobreza voluntaria, escogida por el místico pese a que las circunstancias de 
su vida lo rodeen de riquezas.18 

De acuerdo con varias discusiones tempranas, la pobreza sufí estaba dividida en tres grados, 
de los cuales el más alto solo podía ser conseguido por una pequeña élite de místicos verda-
deros que “no poseían nada, ni eran poseídos por nada [originalmente, ¡nada los posee!]”.19 
Adam Sabra ha revisado las distintas doctrinas, empezando con los autores sufíes más tem-
pranos, pasando por al-Ghazālī y terminando con el sobresaliente Abū Ḥafṣ al-Suhrawardī 
(muerto en 1234 [632 AH]), el más influyente maestro de Bagdad durante finales del siglo 
XII [VI AH]. En lo que concierne a al-Suhrawardī, Sabrá afirma que su discusión de la po-
breza es “breve y original”.20 Aunque no pienso que al-Suhrawardī discuta la pobreza solo 
brevemente, si estoy de acuerdo en que este abordaje fue novedoso. Al-Suhrawardī llega al 
tema de la pobreza como parte de sus profundas discusiones sobre la renunciación (zuhd). 
Indica al-Suhrawardī que hay tres grados de zuhd, de los cuales el más alto es el zuhd thālith 
(el tercer grado de la renunciación), que le permite al místico tener riqueza material al tiempo 
que mantiene el título sublime de “pobre”, o faqīr. Esto significa que la adquisición de pose-
siones ya no puede hacer daño al místico, pues el místico ya no es controlado por esa riqueza 
ni por el acercamiento a esta ni por los compromisos que acarrea la riqueza. Esta noción 
explica el hecho de que los alojamientos de la orden Suhrawardiyya de India y Persia sean 
conocidos comúnmente como alojamientos muy lujosos en comparación con los de la orden 
Chishṭiyya.21 

Además de la cuestión de la pobreza y de su definición, sus constricciones y la realidad que 
se vivía de esta, la economía de los sufíes tempranos también se preocupa por el trabajo 
necesario para la subsistencia (kasb), la dádiva de las limosnas, la mendicidad y el apoyo 
financiero prestado a algún miembro de la familia, sea que esto ataña a recién iniciados o a 

17 Anónimo, Adab al-muluk (Beirut: Beiruter Texte und Studien Herausgegeben vom Orient-Institut der Deitschen 
Morgenländischen Gesellschaft in Kommission bei Franz Steiner Verlag Stuttgart, 1991), pág. 55; Abu Hafs ‘Umar 
al-Suhrawardi, “Awarif al-ma‘arif”, en Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ulum al-din (El Cairo: al-Babi al-Halabi, 1967), 
pág. 364. 
18 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pág. 71. 
19 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pág. 25; Abu Talib al-Makki, Qut al-qulub fi Mu‘asmalat al-
Mahbub Wa-Wasf Tariq al-Murid ila Maqam al-Tawhid (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2005), vol. 1, pág. 447. 
20 Adam Sabra, Poverty and Charity in Medieval Islam (Cambridge: Cambridge University Press, 2000), pág. 26. 
21 Simon Digby, “The Sufi Shaikh as a Source of Authority in Mediaeval India”, en Marc Gaborieau (ed.), Islam et 
Société en Asie du Sud (París: Editions de l’École des Hautes Études en Sciences Sociales, 1986), pág. 64; Khaliq 
Ahmad Nizami, Some Aspects of Religion and Politics in India during the Thirteenth Century (Bombay: P. S. Jaya-
singhe, Asia Publishing House, 1961), págs. 223 y 224. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

62

maestros de comunidades sufíes. Este apoyo financiero incluye la institución del servicio, o 
khidma, es decir, la de dar descanso y garantizar el sostenimiento de un grupo de sufíes dis-
ciplinados que vivan juntos en un alojamiento sufí y que se comprometan a llevar una vida 
devota. Servir al “hermano” de uno significa que uno apoya sus actividades rituales, organiza 
cenas y entrega limosnas para sus familias. Todo esto se lleva a cabo mientas estos “herma-
nos” están comprometidos con una vida de viajes renunciantes y de un constante deambular 
en busca de realizar el principio noble de tawakkul (absoluta dependencia de Dios). Volveré 
en un momento sobre este fenómeno, khidma, y sus dimensiones económicas. 

Entre el celibato y ganarse la vida 

En el curso del siglo IX [III AH], el ámbito islámico presenció debates alrededor de la natu-
raleza controversial de ganarse uno mismo la vida, y los conflictos que esto tenía con el 
principio de la absoluta dependencia de Dios (tawakkul). En los territorios orientales del is-
lam, estas discusiones pasaron a estar altamente influenciadas por la tendencia de los ka-
rrāmiyya de practicar un rígido modo de vida renunciatorio en el que el abandono del trabajo 
era una parte integral. M. Malamud señala las preguntas más comunes entre ascetas karrāmī 
y no-karrāmī de este periodo. Estas preguntas tienen su aparición en los escritos de los sufíes 
tempranos: ¿Cómo puede el kasb reconciliarse con una vida de renunciación total? ¿Es la 
pobreza voluntaria vista como mejor que ganarse la vida? El renunciante musulmán ¿tenía 
que reconciliar la base misma de su vida religiosa, es decir, la total dependencia de Dios, con 
el bien establecido camino de ganarse la vida y mantener a la familia y a los niños? ¿Cómo 
el renunciante había de entender el corpus completo de versos coránicos y tradiciones profé-
ticas que hablaban en favor del kasb? 

El principio de tark al-kasb, es decir, de no trabajar para ganarse la vida, tuvo una gran in-
fluencia sobre el sufismo en general en el periodo que está bajo discusión. También dejó su 
marca sobre aquellos sufíes que en efecto se ganaban la vida y mantenían a sus familias. Abū 
‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī (muerto en 1021 [412 AH]) hablará de un sufí de Nishapur, del 
siglo X [IV AH], de nombre Abū ‘Amr al-Zajjājī (muerto en 959 [348 AH]) que urgió a uno 
de sus compañeros a casarse, dado que la observancia de la tradición profética del matrimo-
nio abriría para él las puertas de la obligación del sostenimiento económico (rizq).22 Una 
noción tal implica que el temor por las responsabilidades económicas del matrimonio era una 
consideración seria para los místicos tempranos. Muy difícilmente podía pasarse por la ex-
periencia del matrimonio sin ganarse la vida. La investigación reciente sobre la naturaleza de 
las relaciones maritales en el islam medieval se ha basado en varios tipos de fuentes tempra-
nas para mostrar que la institución del matrimonio islámico medieval era, en efecto, “fluida”, 

22 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Jawami‘ adab al-Sufiyya ad ‘uyub al-nafs Wa-Mudawatuha (Jerusalén: Jerusa-
lem Academic Press, 1976), pág. 27. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

63

con altas tasas de divorcio y con un número cada vez mayor de mujeres solteras que se ga-
naban la vida por sí mismas, de manera independiente.23 El asunto de las costosas dotes que 
se imponían a los hombres fue incluso traído a colación por Abū Ṭālib al-Makkī, autor sufí 
del siglo X [IV AH] (muerto en 996 [386 AH]), en un detallado capítulo de su libro de texto 
Qūt al-qulūb (El cuidado de los corazones) que él dedica al matrimonio y el celibato. A di-
ferencia de las mujeres esclavizadas (imā’) que podían ser desposadas sin dote, desposar 
mujeres libres requería de grandes dotes. Esto, junto con el hecho de que debían soportar las 
inflexibles exigencias de los compromisos familiares y del sostenimiento económico, hace 
que Qūt al-qulūb presente una realidad en la que los sufíes pobres y jóvenes preferían man-
tenerse célibes por largos periodos de sus vidas.24 A al-Makkī le parecía que el celibato era 
completamente aceptable, particularmente a la luz del hecho de que en sus días se estaba 
haciendo más y más difícil ganar dinero y mantener una familia sin involucrarse en activida-
des ilícitas. 

Otras fuentes sufíes tempranas dejan implícito que entre aquellos sufíes que se casaban había 
dos tipos de sufíes: un grupo cuyos miembros trabajaban según lo normal para ganarse así la 
vida, y otro cuyos miembros escogían abandonar el kasb y acogerse a la limosna y la caridad 
para sostener a sus familias. Además de al-Makkī, al-Sarrāj critica con severidad este fenó-
meno.25 Ocasionalmente, este tipo de críticas encontraban oposición en algunos intentos de 
crear apoyo para esta opción entre los sufíes más tempranos. Ibrāhīm b. Adham, una de las 
pocas personalidades del sufismo temprano que probablemente se mantuvo célibe toda su 
vida, aparece en el Tahdhīb al-asrār, un libro de texto de Khargūshī (muerto circa 1016 [407 
AH]), con la reputación de hacer énfasis en el alto rango de aquellos que trabajaban para 
ganarse la vida, que mantenían a sus familias y daban a sus hijos lo necesario para la crianza. 
Supuestamente, Ibrāhīm exhortaba a sus iguales a trabajar como héroes (‘alayka bi-‘amal al-
abṭūl) por la manutención de sus hijos (nafaqa ‘alū al-‘iyūl).26 La desconexión entre su vida 
y estas afirmaciones hacen que sea altamente improbable que él realmente las haya hecho. 
Sin embargo, también Abū al-Ḥasan Shādhilī (muerto en 1258 [656 AH]) exhortaba a sus 
seguidores a seguir impulsando sus profesiones y a evitar aceptar limosnas y regalos.27 

La crítica que recibió Ruwaym b. Aḥmad (muerto en 915 [303 AH]), místico temprano de la 
ciudad de Bagdad, de parte de sus compañeros sufíes contemporáneos estaba motivada, muy 
probablemente, por su involucramiento en los asuntos estatales y por su acepción de la posi-
ción de sustituto del qāḍī de Bagdad. Es bastante improbable que alguna crítica contra él 
fuera el resultado de sus enseñanzas únicas acerca del tawakkul y la vida familiar. No obs-
tante, Ruwaym no creía que su participación en la administración del estado pudiera dañar 

23 Yossef Rapoport, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society (Nueva York: Cambridge University 
Press, 2005), págs. 38-44. 
24 Al-Makki, Qut al-qulub, vol. 2, págs. 398 y 399. 
25 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pág. 200; al-Makki, Qut al-qulub, vol. 1, pág. 333. 
26 ‘Abd al-Malik b. Muhammad al-Naysaburi al-Khargushi, Tahdhib al-asrar (Abu zabi: Al-Majma’ al-Thaqafi, 
1999), pág. 299. 
27 Sabra, “Economies of Sufism”, págs. 29 y 30. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

64

su vida devocional. Para rechazar las críticas contra él, hizo pública su dedicación a sus hijos 
y a su sostenimiento. En respuesta a aquellos que afirmaban que, por esa razón, Ruwaym 
“había perdido de vista el más allá al escoger el camino de este mundo”, Ruwaym dijo: “Mis 
hermanos quieren que yo esté completamente comprometido con el principio de tawakkul, y 
que evite cuidar de mi hija, y evite criarla”. Más adelante, después de esta cita, Ruwaym hace 
énfasis en su éxito al lograr obtener estados espirituales tan encumbrados que ninguno de sus 
contemporáneos sufíes era capaz de alcanzar.28 

A la luz de este enfoque ambivalente del sufismo temprano con respecto a ganarse la vida 
trabajando, el celibato temporal fue adoptado extensamente, al tiempo que se desarrolló en 
paralelo su apoyo teórico en la literatura sufí.29 Se reportaron más y más referencias críticas 
al matrimonio y a la contradicción esencial que este imponía a los compromisos devociona-
les.30 En algún punto de sus reglas éticas relativas a los sufíes casados y con familias, Abū 
Naṣr al-Sarrāj indica que incluso allí donde las esposas sean ricas, los verdaderos sufíes no 
pueden vivir a costa de sus esposas: “Laysa min ādābihim an yatazawwajū dhawāt al-yasāri 
wa-yadkhulū fī rifqi nisā’ihim” (No es una de sus reglas éticas esta de casarse con mujeres 
ricas y permitirse a sí mismos disfrutar de las riquezas de sus esposas).31 Esta cita no tiene 
solamente la intención de disuadir a los sufíes de vivir de sus esposas, sino que también puede 
interpretarse como si los tratara de disuadir incluso de casarse con este tipo de mujeres. De 
acuerdo con al-Sarrāj, un verdadero sufí debería, preferiblemente, casarse con una mujer po-
bre; sin embargo, en el caso de que una mujer rica desee casarse con él, el sufí debería evitar 
sus riquezas por completo, y separarse a sí mismo de las propiedades y posesiones de esta. 
De hecho, esta noción fortalece el supuesto de que muchas mujeres ricas de este periodo 
deseaban alcanzar las bendiciones espirituales (baraka) de renombrados místicos mediante 
las ataduras del matrimonio. Algunas mujeres ricas incluso iniciaron las gestiones matrimo-
niales pidiéndole matrimonio explícitamente a varias figuras piadosas. Este fue el caso de 
Umm Alī Fāṭima de Balj, que, de acuerdo con al-Hujwirī, envió un mensajero a Aḥmad b. 
Khaḍrūya al-Balkhī (muerto en 854-855 [240 AH]), místico de Balj, a pedirle que le conce-
diera el honor de casarse con ella y de permitirle a ella ocuparse financieramente de él y de 
sus compañeros. Al rechazar Aḥmad su propuesta, Umm Alī Fāṭima se molestó, y envió de 
vuelta al mensajero a decirle que, siendo él un místico de renombre, su responsabilidad era 
guiar a la gente con sinceridad, en lugar de ponerles obstáculos en sus caminos hacia Dios. 
Abrumado por este argumento, Aḥmad cambió de opinión y se casó con ella.32 Es de interés 
el señalamiento de Arezou Azad, que, al examinar a profundidad el caso de Umm ‘Alī, ha 

28 Abu al-Hasan ‘Ali b. Muhammad al-Daylami, Strat al-shaykh al-kabir Abi ‘Abd Allah Muhammad ibn Khafif al-
Shirazi (El Cairo: al-Hay’a al-‘Amma li-Shu’uh al-Matabi al-Amiriyya, 1977). 
29 Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, págs. 39-44. 
30 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pág. 364. 
31 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pág. 200. 
32 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, págs. 119 y 120. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

65

mostrado que la práctica de esta última de casarse estratégicamente le permitió obtener ac-
ceso a las más altas fuentes de aprendizaje.33 

Antes de al-Hujwīrī, al-Sulamī presentó a Umm ‘Alī, en su diccionario biográfico de mujeres 
sufíes tempranas (Dhikr al-niswa), como una mujer piadosa y rica, hija de nobleza, que había 
gastado todo su dinero ayudando a los sufíes pobres, así como a su marido Aḥmad, a sostener 
las exigencias de su vida devocional (kānat mūsiratan fa-anfawat mālahā kullahu ‘alā al-
fuqarā’, wa-sā‘adat Aḥmad ‘alā mā huwa ‘alayhi).34 

Pese a lo limitado de su acceso al espacio público, las mujeres no eran agentes económicos 
pasivos en los inicios del islam medieval. Su participación en la vida económica es impre-
sionante,35 y el hecho de que eran agentes del crecimiento económico y social ha sido reco-
nocido cada vez más por varios estudios recientes con enfoques sociohistóricos. 36  La 
prosperidad económica de buena parte de las mujeres sufíes, y el profundo interés que tuvie-
ron en la caridad, llegaron a convertirse en una manera efectiva de llevar a cabo las dimen-
siones moralistas de la pobreza. Esta incluyó cada vez más a las mujeres piadosas y existió 
en paralelo con la más temprana forma material de pobreza de los hombres renunciantes 
sufíes. Pese a que muchos hombres sufíes prefirieron mantenerse en la pobreza material y 
abstenerse de trabajar, había un grupo de mujeres piadosas que controlaban una riqueza su-
ficiente como para servir de sostén financiero para sus familiares hombres, sea que hablemos 
de esposos, hermanos o hijos. Fue mediante esta mentalidad dadivosa, así como a través de 
la efectiva institución de la caridad, que el ideal de la faqr espiritual llegó a su realización en 
la obra y la práctica de las mujeres místicas del islam. 

Prosperidad femenina, caridad y autoridad económica 

Sigue en marcha un debate sobre la existencia o ausencia de una piedad distintivamente fe-
menina durante el periodo clásico del sufismo. Académicas como Ruth Roded, Rkia Cornell, 
Arezou Azad y Maria Dakake hacen énfasis, cada una a su manera, en la existencia de virtu-
des y características de la piedad femenina en el islam: hay un “lenguaje común de domesti-

33 Arezou Azad , “Female Mystics in Medieval Islam: The Quiet Legacy”, en Journal of the Economic and Social 
History of the Orient, n° 56 (2013), pág. 53. 
34 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Early Sufi Women: Dhikr An-niswa al-Muta’abbidat as-Sufiyyat (Louisville: 
Fons Vitae, 1999), pág. 169. 
35 Maya Shatzmiller, “Aspects of Women’s Participations in the Economic Life of Later Medieval Islam: Occupations 
and Mentalities”, en Arabica, n° 35 (1988), pág. 58. 
36 Azad, “Female Mystics”; Manuela Marén & Randi Deguilhem, “Introduction: Visibility, Agency and the Con-
sciousness of Women’s Actions: To What Extent?” y Nadia Maria El-Cheikh, “Women’s History: A Study of al-
Tanukhi”, en Manuela Marén & Randi Deguilhem (eds.), Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres 
y Nueva York: I. B. Tauris, 2002), págs. xv-xxvi y 129-148, respectivamente; Ruth Roded, Women in Islam and the 
Middle East: A Reader (Londres: I. B. Tauris, 1999). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

66

cidad”, según Dakake;37 o una “teología común de la servidumbre”, en palabras de Cornell.38 
Laury Silvers señala que las obligaciones domésticas de las mujeres y las normas sociales 
construidas alrededor del género habrían afectado sus perspectivas teológicas y sus vidas 
rituales. Siguiendo a Silvers, si estamos refiriéndonos a la intersección de las narrativas so-
ciohistóricas específicamente sobre las mujeres, podemos hablar de una espiritualidad parti-
cular de las mujeres. 39  Christopher Melchert se ha mostrado en desacuerdo con estas 
académicas y, apoyándose sobre el análisis de contenido del diccionario biográfico de Ibn al-
Jawzī (muerto en 1201 [597 AH]), el Ṣifat al-ṣafwa, concluye que las renunciantes sufíes 
tenían, durante esta era temprana, características de santidad similares a las de sus contrapar-
tes masculinas, y que tanto los hombres como las mujeres eran parte de una misma ideología 
piadosa predominante.40 Aunque el argumento de Melchert sobre una ideología similar y 
predominante entre piadosos y piadosas está apoyado por algo de evidencia, no hay discusión 
sobre el hecho de que, en las historias y las afirmaciones citadas en los tempranos compen-
dios sufíes, más mujeres que hombres sufíes se enfrentaban al conflicto entre la propia vida 
devocional sufí y los compromisos familiares y sociales, y estaban enfrentadas a este con-
flicto con más fuerza que los hombres sufíes. No hay libros de texto escritos por autoras 
tempranas, de manera que no podemos seguir de cerca su retórica, su lenguaje ni los recove-
cos de su estilo, de forma que podamos compararlos con los de sus contrapartes masculinas. 
Las más tempranas de las obras sufíes escritas por una mujer son las de ‘Ā’isha al-Bā’ūniyya 
de Damasco (muerta en 1517 [923 AH]). Su obra Kitāb al-muntakhab fī uṣūl al-rutab fī ‘ilm 
al-taṣawwuf (Selecciones sobre los principios de las estaciones de la ciencia del sufismo), 
igual que otros de sus escritos, nos proporcionan una ventana a través de la cual mirar la 
identidad femenina de su autora, y de hacerlo por medio de su retórica y su distinguida voz.  
Su uso de un lenguaje emocional-personal e, intensivamente, de metáforas poéticas difiere 
en esencia del de sus ancestros masculinos.41 

El rol que jugaron las mujeres piadosas en el proceso de la integración de las prácticas re-
nunciantes con las concepciones místicas de amor divino, anhelo y unidad a partir de finales 
del siglo VIII resalta la participación activa de las mujeres en el espacio público de la vida 
comunitaria sufí. Su rol puede sentirse en la enseñanza y el aprendizaje públicos, en la narra-
ción y la transmisión del sistema doctrinal y las tradiciones de ḥadīths sufíes, y al asumir 
ciertas responsabilidades financieras de individuos, grupos, o incluso centros o alojamientos 
sufíes establecidos. 

Vale la pena anotar, por ejemplo, que si una anécdota se concentra en la recordación ritual 
del nombre de Dios (dhikr) e involucra una mujer, es bastante común que el marco general 
de la narración se refiera al rol de esta mujer como madre, hermana o esposa. Ḥukayma al-

37 Maria Dakake, “Guest of the inmost Heart: Conceptions of the Divine Beloved among Early Sufi Women”, en 
Comparative Islamic Studies, vol. 3, n° 1 (2007), pág. 72. 
38 Rkia Cornell, Early Sufi Women (Louisville: Fons Vitae, 1999), pág. 54. 
39 Silvers, “Early Pious”, pág. 29. 
40 Melchert, “Before sufiyyat”. 
41 Salamah-Qudsi, Sufism and Early Islamic Piety, págs. 53-55. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

67

Dimashqiyya fue el maestro de una famosa mística de Siria, Rābi‘a bint Ismā‘īl. Al-Sulamī, 
en su estudio sobre Ḥukayma, cita una crítica que esta recibió de parte del marido de Rābi‘a, 
y la decisión de este último de desposar a otra mujer.42 En general, la obra de al-Sulamī 
exhibe el alto nivel de moralidad de la irreductible piedad femenina, y esboza la imagen 
icónica de una mujer que tuvo éxito al encontrar un equilibrio entre una profunda espiritua-
lidad y un compromiso sincero con la maternidad y el matrimonio. A veces, el enfoque que 
se pone en las biografías de mujeres piadosas sobre asuntos y relaciones más familiares tomó 
formas menos icónicas. Leemos, por ejemplo, acerca de mujeres que conmemoraron la 
muerte de sus hijos. Ibn al-Jawzī describió la ocasión en que Mu‘ādha al-‘Adawiyya pidió a 
las mujeres que la visitaban que no la consolaran cuando el hijo de su esposo fuera asesinado, 
sino que, en lugar de esto, la felicitaran.43 Entonces, Manfūsa bint Zayd al-Fawāris alabó la 
tenacidad de esta mujer, y declaró que soportar la muerte de un hijo es mejor que soportar el 
temor de perderlo.44 Por otro lado, al-Sulamī cita a Nusiyya bint Salmān, esposa de Yūsuf b. 
Asbāṭ al-Shaybānī (muerto en 815 [199 AH]), que dijo tras parir un niño: “¡Oh, Dios! ¡No 
me ves como alguien digna de Adorarte, de manera que Has buscado absorber mi atención 
con un hijo!”.45 Al-Sulamī también menciona a ‘Athāma bint Bilāl b. Abī al-Dardā‘ como 
una madre piadosa que le recordaba constantemente a su hijo los momentos para rezar.46 

Aún si no usamos el estatus o los compromisos sociales de una mujer dada como indicador 
de un tipo distintivo de piedad femenina, estas referencias hagiográficas muestran que el 
comportamiento piadoso de una mujer tenía características que lo distinguían en sí mismo 
tanto en la realidad como en la expresión literaria. El ideal de la pobreza era afirmado con 
frecuencia en las biografías de los hombres sufíes y renunciantes. El mismo título de faqīr se 
convirtió en un sinónimo de “sufí” sin importar el estado real o percibido de la riqueza de 
este. Es bastante interesante tomar nota del hecho de que este título no aparece en ninguna 
biografía de mujer alguna, ni en el Dhikr al-niswa de al-Sulamī ni en el Ṣifat al-ṣafwa de Ibn 
al-Jawzī.47 En lo que respecta a al-Sulamī, una de sus estrategias a la hora de celebrar el 
estatus devocional de muchas mujeres es la de afirmar que estas eran ricas y se habían hecho 
renombradas dadoras de limosna. 

Antes de la segunda mitad del siglo XIII [VII AH], muchas comunidades sufíes operaban 
dentro de un marco basado en el ribāṭ; distintos centros sufíes, liderados por maestros caris-
máticos con grupos de sufíes disciplinados, estaban comprometidos con las prácticas colec-
tivas del dhikr y la samā’, es decir, de las sesiones de aprendizaje y de los ayunos y trayectos 

42 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pág. 127. 
43 Abu al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Ali Ibn al-Jawzi, Sifat al-safwa (El Cairo: Dar al-Hadith, 2000), vol. 2, pág. 240. 
44 Ibn al-Jawzi, Sifat al-safwa, pág. 499. 
45 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pág. 93. 
46 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pág. 111. 
47 En dos lugares de la obra de Ibn al-Jawzi aparece el título de “mujer pobre”; no obstante, este término no se usa 
allí como indicador de piedad sino más bien como un adjetivo usado para describir a dos mujeres mencionadas en 
recuentos biográficos de hombres piadosos. Véase Ibn al-Jawzi, Sifat al-safwa, vol. 1, pág. 569, y vol. 2, pág. 298. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

68

colectivos.48 Durante el periodo mamelucoii se encuentran también alojamientos de mujeres 
que ofrecían lugares de residencia para mujeres divorciadas o que hubieran enviudado; sin 
embargo, para los tiempos de la conquista otomana, estos alojamientos desaparecieron.49 
Una función significativa que tuvo lugar dentro de los muros de los alojamientos sufíes en 
general es la función del khādim (literalmente, “sirviente”). El término mismo de khidma 
(servicio) acarrea consigo varios significados en los escritos sufíes tempranos. Comúnmente, 
este se refiere a las actividades domésticas y productivas de los discípulos sufíes que buscan 
beneficiar a sus maestros.50 En algunas ocasiones, este término designa el simple acto de 
servirle a la gente,51 o la voluntad sincera de adorar a Dios.52 En el monumental manual de 
‘Umar al-Suhrawardī (muerto en 1234 [632 AH]), escrito en el siglo XII [VI AH], khidma 
vino a señalar el deseo de los afiliados laicos de “dar reposo a los sufíes disciplinados y 
permitirles dedicarse a sus vidas internas con Dios, garantizándoles el sostenimiento”.53 Al-
gunos de estos afiliados laicos eran personas ricas que sentían una fuerte simpatía por el 
sufismo sin poder obedecer formal o regularmente todos los rituales y deberes sufíes. Por 
esta razón, estas personas decidían otorgar donaciones y estipendios a los sufíes.54 Las bio-
grafías e historiografías del islam medieval temprano nos otorgan un gran número de refe-
rencias a figuras involucradas en el khidma, de manera que proveían el tan necesitado apoyo 
financiero esencial para la vida diaria a ciertas comunidades de ribāṭ. ‘Abd al-Karīm al-
Sim‘ānī (muerto en 1166 [561 AH]), autor del Kitāb al-Ansāb (El libro de las genealogías) 
se refiere a Abū al-Ḥasan al-Turjumānī así: “[alguien] que sirvió a los sufíes por sesenta años 
y gastó todas las propiedades que heredó de su padre en ellos”.55 En su Historia, el prolífico 
historiador y biógrafo Shams al-Dīn al-Dhahabī (muerto en 1346 [747 AH]) habla de Munīr 
b. Muḥammad (muerto en 1153 [548 AH]) en los siguientes términos: “[alguien que] solía
servirle a los sufíes ganándose el dinero que gastaría en ellos” (kāna yakhdimuhum wa-
yuḥaṣṣilu al-amwāl wa-yunfiqu ‘alayhim).56

El término khidma se usa con bastante frecuencia en las biografías de mujeres ricas que gas-
taron sus riquezas en suníes pobres que aparecen en el Dhikr al-niswa, de al-Sulamī. Este 
significado de khidma como apoyo financiero concedido a sufíes disciplinados podría tam-
bién ser aplicado a muchas mujeres piadosas que aparecen en la obra de al-Sulamī. Por ejem-
plo, el recuento biográfico de la historia de Āmina al-Marjiyya abre con esta frase: “Ella se 

48 Nathan Hofer, “Sufi Outposts (ribats)”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), 
págs. 177 y 178. 
49 Sabra, “Economies of Sufism”, págs. 33 y 34. 
50 Rachida Chih, “The Social Role of Sufis”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), 
pág. 199. 
51 Abu Ya‘qub Yusuf b. Yahya al-Tadili Ibn al-Zayyat, al-Tashawwuf ila Rijal al Tasawwuf wa-Akhbar Abi al-‘Abbas 
al-Sabti (Casablanca: Manshurat  Kulliyyat al-Adab, 1997), pág. 161. 
52 Ibn al-Zayyat, al-Tashawwuf, pág. 183. 
53 Al-Suhrawardi, “Awarif al-ma‘arif”, pág. 118. 
54 Arin Salamah-Qudsi, “The Idea of Tashabbuh in Sufi Communities and Literature of the Late 6th/12th and Early 
7th/13th Century in Baghdad”, en Al-Qantara, n° 32 (2011), págs. 191 y 192. 
55 ‘Abd al-Karim b. Muhammad al-Sam‘ani, Kitab al-Ansab (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1998), vol. 1, pág. 
479. 
56 Shams al-Din Muhammad b. Ahmad Dhahabi, Tarikh al-Islam wa-wafayat al-mashahir wa-l-a‘lam (Beirut: Dar 
al-Kitab al-‘Arabi, 1989-2004), vol. 37, pág. 339. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

69

consagró a sí misma al servicio de los sufíes”, y termina con una interesante afirmación de 
Āmina acerca del servicio a los sufíes (khidmat al-fuqarā’) y sobre la iluminación del corazón 
que deriva de ese servicio.57 Al-Sulamī también presentó a Fāṭima al-Khānqahiyya como una 
mujer piadosa “que se consagró a sí misma al servicio de los sufíes”, y cita una afirmación 
suya en que el término khidma se afirma claramente.58 ‘Ā’isha bint Aḥmad al-Ṭawīl de Merv, 
esposa del reputado místico de Nishapur ‘Abd al-Wāḥid al-Sayyārī (muerto en 985 [375 
AH]), es presentada en el diccionario de al-Sulamī como “aquella que gastó más de cinco mil 
dirhams en sufíes pobres”.59 En el al-Mintakhab min Kitāb al-Siyāq li-tārīkh Naysābūr, cé-
lebre historiografía de Nishapur, se describe a otra mujer piadosa, llamada Sittīk bint Shaykh 
al-Islām Abī ‘Uthmān al-Ṣābūnī (muerta en 1097 [490 AH]), como una sufí pobre (al-faqīra) 
que “gastó toda su riqueza en los pobres y los sufíes”.60 

En su introducción del Dhikr al-niswa de al-Sulamī, Rkia Cornell propone entender el carác-
ter altruista de las mujeres, y su modo distintivo de piedad, con base en la servidumbre que 
constituye la esencia del sufismo de las mujeres. Cornell habla de una “ética femenina de 
caballerosidad” que iría en paralelo a una tradición de caballerosidad masculina conocida en 
la historia del islam medieval como futuwwa.61 Siguiendo a Cornell, la manera en que la obra 
de al-Sulamī llama con frecuencia niswān a estas mujeres futuwwa funciona de manera tal 
que se corresponde con el término equivalente de fityān, es decir, los hombres practicantes 
de la caballerosidad institucionalizada.62 En realidad, el término niswān es simplemente un 
realce de la categoría general de niswa, que, tomada ampliamente, significa “mujer”. Cornell 
se apoya en otra obra significativa de al-Sulamī, su Kitāb al-futuwwa, para concluir que “al 
feminizar el término fityān, al-Sulamī buscaba impartir a las practicantes de la caballerosidad 
femenina una identidad comunal propia”, pese a la falta de evidencia de que existiera alguna 
asociación formal de niswān.63 Aunque estoy de acuerdo con la referencia de Cornell al nivel 
de realce hallado en el uso que hace al-Sulamī del término niswān, no creo que el argumento 
a favor de la simetría semántica entre los conceptos masculino y femenino haya sido estable-
cido suficientemente. La forma plural niswān era usada extensamente en la literatura árabe 
clásica para transmitir el realce de ciertas cualidades de la mujer, tanto positivas como nega-
tivas, y el uso que al-Sulamī hace de la palabra casa con el uso más general que se halla en 
la literatura árabe. Faḍl, cantante esclava abasí, fue descrita como “ash’ar niswān zamāniha” 
(la poeta más habilidosa de entre sus niswān contemporáneas).64 También son evidentes al-
gunas implicaciones negativas de esta palabra.65 Más allá de esto, entre las mujeres de al-

57 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, págs. 254 y 255. 
58 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, págs. 256 y 257. 
59 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, págs. 257-259; véase también págs. 236 y 237 para la biografía de ‘Abdusa bint al-
Harith, que “sirvió a los sufíes pobres de su pueblo por treinta años”. 
60 Abu Ishaq al-Sarifini, al-Muntakhab min Kitab al-Siyaq li-tarikh Naysabir (Damasco: Dar al-Fikr, 1993), pág. 
268. 
61 Cornell, Early Sufi Women, págs. 63-70. 
62 Cornell, Early Sufi Women, págs. 66. 
63 Cornell, Early Sufi Women, págs. 67. 
64 Abu ‘Ubayd ‘Abd Allah al-Bakri al-Andalusi, Simt al-la’ali fi sharh amali al-Qali (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 
s.f.), vol. 1, pág. 656.
65 Dhahabi, Tarikh al-Islam, vol. 33, pág. 30.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

70

Sulamī hay muchos casos en que la dádiva de limosnas se afirma pese a la ausencia del 
término niswān.66 La traducción que hace Cornell de la expresión “min muta‘abbidāt al-nis-
wān” como “practicante de la caballerosidad femenina”67 no pertenece al contexto específico 
del texto de al-Sulamī. Es preferible la traducción que ofrece Laury Silvers del término 
muta‘abbidāt como “adoradoras vigorosas”.68 Las mujeres del sufismo temprano no practi-
caban una forma distintiva de caballerosidad: no tenían una forma organizada de iniciación 
ni una identidad colectiva autoconsciente. No obstante, sí compartían el mismo respeto por 
el apoyo económico y doméstico de sus correligionarios sufíes como medio de comprome-
terse de manera significativa con los ideales sufíes y de llevar una vida sufí.69 

La riqueza de las mujeres les permitió ser altruistas y luchar efectivamente contra la bajeza 
de sus almas, que buscaban las propiedades y el control. Mediante la dádiva, estas mujeres 
ponen en entredicho la dicotomía mundo/no-mundo sugerida por el antropólogo belga Jac-
ques Maquet y citada por Cornell para explicar el desarrollo del ascetismo islámico tem-
prano.70 De hecho, la riqueza y las donaciones muestran por antonomasia la participación 
social y económica en “este mundo”. En lugar de abstenerse de todos los asuntos del mundo, 
y de comprometerse con una reclusión devocional completa, ¡estas mujeres escogieron ser a 
un mismo tiempo mundanas y no-mundanas! Se consagraron a la piedad sufí al mismo 
tiempo que conservaron sus propiedades, usándolas como medios para obtener las bendicio-
nes del camino sufí, así como para hacer una contribución efectiva y pragmática a la vida de 
los sufíes disciplinados. A través de esta impresionante institución de donaciones y caridad, 
las mujeres jugaron un rol fundamental en la configuración económica del sufismo temprano. 
El término arfāq al-niswān aparece con bastante frecuencia en los manuales y biografías de 
esta época temprana con el significado de regalos, alimentos, dinero y limosnas entregadas 
por las mujeres a los sufíes. Aunque esta famosa tradición de aceptar el apoyo de las mujeres 
es el tema de muchas advertencias dirigidas por los maestros sufíes a sus adherentes, pidién-
doles rechazar ese apoyo, estas advertencias indican también la popularidad de la costumbre. 
Las historias acerca de mujeres piadosas cuyas donaciones fueran rechazadas por maestros 
sufíes famosos son bastante comunes en la literatura sufí temprana. Este tipo de historias 
tienen frecuentemente una estructura narrativa similar que termina con una respuesta decisiva 
de las donantes, que denuncian la hipocresía que comete el hombre sufí al rechazar su apoyo 
al mismo tiempo que alardea de su autosuficiencia y su acto de abstenerse de recibir asisten-
cia alguna. Un ejemplo de esto nos lo da una anécdota acerca de ‘Ā’isha bint Aḥmad al-Ṭawīl 
de Merv, esposa de ‘Abd al-Wāḥid al-Sayyārī. ‘Ā’isha “gastó más de cinco mil dirhams en 
los sufíes de su época”. Cuando le contaron que cierto sufí rechazó su regalo, dijo ella: 
“Cuando el esclavo busca gloria en su servidumbre, entonces se revela su estupidez”.71 Una 

66 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, págs. 155 y 169. 
67 Cornell, Early Sufi Women, pág. 110. 
68 Silvers, “Early Pious”, pág. 26. 
69 Lloyd Ridgeon, Morals and Mysticism in Persian Sufism: A History of Sufi-futuwwat in Iran (Londres y Nueva 
York: Routledge, 2010), pág. 34. 
70 Cornell, Rabi’a from Narrative to Myth, págs. 84-86. 
71 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pág. 259. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

71

anécdota similar nos da un relato acerca de la donación que hizo Fāṭima de Nishapur al ad-
mirado místico egipcio Dhū al-Nūn al-Miṣrī (muerto en 861 [246 AH]), rechazada y enviada 
de vuelta.72 

Aunque, a primera vista, este tipo de comportamiento tan tajante puede verse como misógino 
–concepto cuyo uso con respecto a los antiguos modelos islámicos es problemático73– de
parte de los hombres sufíes, hay que ver este comportamiento como parte de un abordaje
económico sufí más amplio, sin especificidad de género, que ve “la satisfacción por medio
de una determinada fuente de subsistencia” (istināma ilā ma‘lūm) como una posible enfer-
medad (ūfa) para el místico. Trabajar para ganarse la vida, pedir limosnas y aceptar caridad
son acciones vistas como expresiones de la voluntad del sufí de garantizar permanentemente
sus medios de vida, lo cual puede poner en entredicho la sinceridad de su propia dependencia
de Dios (tawakkul).74

Descontando su estatus económico, con el que podían aumentar el poder y autoridad de que 
gozaban sobre sus hijos, las madres habidas en ambientes sufíes disfrutaban de una gran 
influencia y podían, ocasionalmente, navegar las decisiones religiosas y económicas de su 
descendencia, incluso en asuntos como hacer la peregrinación o decidirse por la errancia. Las 
madres de ciertos sufíes tuvieron que lidiar con la decisión de sus hijos de llevar una vida de 
renunciación extrema caracterizada por una pobreza muy real y por duras condiciones físicas. 
Incluso cuando estas madres eran piadosas ellas mismas, se les hacía muy difícil ver a su 
descendencia sufrir la austeridad y las brutales exigencias del camino sufí. Se dice de Abū 
al-‘Abbās Aḥmad b. Muḥammad b. Masrūq, aquél místico temprano de Bagdad (muerto en 
911-912 [299 AH]), que decía que su madre lloraba los sábados por la noche al ver el can-
sancio de su hijo debido a sus extenuantes ejercicios devocionales.75 Al-Khaṭīb al-Baghdādī
relata otra anécdota sobre Ibn Masrūq y su madre:

Se oyó a Abū al-‘Abbās b. Masrūq decir: “Tuve la intención de embarcarme en un viaje, así 
que me despedí de mi madre y dejé mi hogar. Un día, me hallé a mí mismo deteniéndome en 
mi sitio y, de manera inexplicable, no pude dar un paso más. Inmediatamente, volví a casa. 
Cuando la sirvienta abrió la puerta, me di cuenta de que mi madre estaba parada en el estrecho 
pasillo, vistiendo ropas negras. Me asusté al verla en esta situación y le pregunté: “¡Oh, ma-
dre! ¿qué ocurrió?”. Respondió ella: “¡Oh, hijo! ¡Cuando partiste, decidí permanecer parada 
en el pasadizo estrecho para ayunar y evitar entrar de nuevo en la casa hasta que tú volvie-
ras!”. Supe entonces que la razón por la cual no pude continuar con mi viaje era el beneficio 
de ella.76 

72 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, pág. 143. 
73 Azad, “Female Mystics”, págs. 61 y 62. 
74 Abu al-Qasim  ‘Abd al-Karim al-Qushayri, al-Risala al-Qushayriyya (El Cairo: al-Babi al-Halabi, 1940), pág. 202; 
acerca de los debates entre los primeros sufíes sobre la aceptación de las donaciones en general, véase Khan, “Dona-
tions to Sufis”, págs. 81 y 82. 
75 ‘Abd Allah Ansari Haravi, Tabaqat al-sufiyya (Teherán: sin editor, s.f.), pág. 72. 
76 Ahmad b. ‘Ali al-Khatib al-Baghdadi, Ta‘rikh Baghdad (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 2001), vol. 6, pág. 279. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

72

Esta anécdota es un ejemplo entre muchos otros que demuestran la veneración de las madres, 
incluso cuando esta se lleva a cabo a costa de la carrera devocional propia. Cumplir con el 
deber hacia las madres no era solo una afirmación de acatamiento de la ley religiosa islámica 
y de la sunna, sino que era también un elemento del amplio sistema de la autodisciplina del 
místico (mujāhada). Uno de los recuentos biográficos del Ḥilyat al-awliyā de Abū Nu‘aym 
al-Iṣfahānī (muerto en 1038 [430 AH]) está dedicado al hombre pío de nombre Abū ‘Abd 
Allāh Kahmas b. al-Ḥasan, conocido por su sentido del deber único con respecto a su madre. 
Al venir un grupo de entre sus compañías a visitarlo en casa, su madre, que no gustaba de 
ellos, le pidió a su hijo que no siguiera andando con estos. Como resultado, a su vez, este les 
pidió a sus compañeros no venir más.77 De acuerdo con Abū Nu‘aym e Ibn al-Jawzī, Kahmas 
no se fue de peregrinaje mientras su madre siguiera viva, sino que solo fue a La Meca una 
vez murió ella, y vivió allí el resto de su vida.78 Muchos jeques le ordenaban a sus discípulos 
no irse de peregrinaje ni viajar por ningún otro propósito mientras aún tuvieran que cuidar a 
sus padres. Por ejemplo, Abū ‘Uthmān al-Ḥīrī (muerto en 910 [298 AH]) criticó a Muḥam-
mad b. ‘Abd Allāh al-Farghānī por no pedirle permiso para viajar a su madre, y por asumir 
que ella no deseaba que él viajara. Como resultado, Farghānī decidió no viajar mientras su 
madre siguiera viva. Al morir ella, Farghānī viajó a Nishapur a visitar a Abū ‘Uthmān y se 
convirtió en discípulo cercano suyo.79 El término ḥaqq al-wālida (literalmente, el derecho de 
la madre) aparece frecuentemente en los primeros escritos sufíes, con un uso que indica los 
constreñimientos familiares a los que tienen que prestar atención los sufíes al avanzar por el 
camino sufí y aproximarse a la necesidad crucial de viajar.80 Este es el caso de ‘Abd al-Qādir 
al-Jīlānī (muerto en 1166 [561 AH]), bien conocido maestro sufí del siglo XIII [VI AH], de 
quien se dice que rogó a su madre, Umm al-Khayr, que lo dejara ir a Baghdad. Su madre le 
permitió ir, pese a insistir en que no volvería a verlo nuevamente hasta el Día del Juicio.81  

Las implicaciones de los derechos de una madre no parecen haberse limitado a las necesida-
des espirituales de los sufíes, sino que tenían que ver también con la autoridad e influencia 
económicas de las madres. Uno de los casos más interesantes a este respecto es el de Abū 
‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī, ese prolífico autor sufí del Nishapur del siglo X [IV AH]. Los 
biógrafos de al-Sulamī reportan que sus padres eran sufíes y que al-Sulamī recibió su primer 

77 Abu Nu‘aym al-Isfahani, Hilyat al-Awliya’ wa-Tabaqat al-Asfiya’ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1997), vol. 
6, pág. 230. 
78 Al-Isfahani, Hilyat al-Awliya’, pág. 229; para más anécdotas acerca de la dedicación de los pietistas a sus madres, 
véase, por ejemplo, Abu al-Faraj ‘Abd al-Rahman b. ‘Ali Ibn al-Jawzi, Akhbar al-nisa‘ (incorrectly attributed to Ibn 
Qayyim al-Jawziyya) (El Cairo: Dar al-Manar, 1998), págs. 55 y 56; Yahya b. Sharaf-al-Din al-Nawawi, Riyad al-
Salihin min Kalam Sayyid al-Mursalin (El Cairo: Maktabst Masr, 1995), pág. 102; y Muhammad b. ‘Isa al-Tirmidhi, 
al-Jami‘ al-kabir (Beirut: Dal al-Gharb al-Islami, 1998), vol. 3, págs. 465 y 466. 
79 Al-Khargushi, Tahdhib al-asrar, pág. 328; véase la anécdota sobre Uways al-Qarani (muerto en 657 [37 AH]), un 
contemporáneo yemení del Profeta que era considerado por al-Hujwiri como un místico cuyo sincero deseo de honrar 
sus deberes hacia su madre le impidió encontrarse alguna vez con el Profeta: al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, 
págs. 99 y 100. 
80 Al-Hujwiri al-Jullabi, Kashf al-mahjub, pág. 111; ‘Abd al-Rahman Jami, Nafahat al-uns (Teherán: Intisharat Ki-
tabdurushi Mahmudi, 1918), págs. 191 y 322; Abu ‘Abd Allah Muhammad b. ‘Abd al-Karim al-Tamimi al-Fasi, al-
Mustafad fi Manuqib al-‘ubbad bi-Madinar Fas wa-ma Yaliha min al-Bilad (Tatwan: Kulliyat al-Adab wa-l-‘Ulum 
al-Insaniyya, 2002), vol. 2, págs. 106 y 129. 
81 Jami, Nafahat al-uns, pág. 507. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

73

entrenamiento sufí de ellos, hasta que su padre murió y su abuelo materno, Ismā‘īl b. Nujayd 
al-Sulamī (muerto en 976 [465 AH]) se hizo responsable de llevarlo por el camino sufí. La 
nisba de al-Sulamī (nisba es un término cuyo significado se refiere a la adscripción de un 
individuo a un grupo, un lugar, un concepto o una profesión) fue también tomada de la tribu 
árabe de Sulaym por vía de su abuelo materno. Al-Sulamī menciona esta nisba en su Ṭaba-
qāt.82 También se ha reportado que el abuelo de al-Sulamī le dejó a este una gran herencia 
que le permitió viajar mucho, componer libros e incluso construir un pequeño duwayra (alo-
jamiento sufí) para los sufíes de Nishapur. 

Siguiendo una anécdota transmitida por el famoso historiador y biógrafo Shams al-Dīn al-
Dhahabī con referencia a la autoridadiii de Muhammad b. ‘Alī al-Khashshāb, discípulo íntimo 
de al-Sulamī,83 se dice que al-Sulamī dijo que, al morir su abuelo materno, este dejó en he-
rencia amplias áreas de tierra, y que este no tenía sino una heredera, su hija, la madre de al-
Sulamī. El siguiente es el pasaje de al-Sulamī citado por Dhahabī en su obra, a través de 
Khashshāb: 

Un hombre imperioso quedó a cargo de este legado. Gracias a la protección de Dios, este 
hombre no pudo hacerse con nada de lo que pertenecía a ese legado, y me lo entregó todo a 
mí. Cuando Abū al-Qāsim al-Naṣrābādhī [muerto en 977-978 (367 AH)] empezó los prepa-
rativos para su viaje de peregrinación, pedí a mi madre permiso para llevar a cabo la peregri-
nación [también]. Vendí un sahm [es decir, ¡un espacio específico de tierra!], y después tuve 
la intención de irme [a la Meca] en el año 366. Mi madre me dijo: “Si deseas ir al santo lugar 
de Dios, entonces deberías protegerte a ti mismo por completo de hacer que tus dos ángeles 
guardianes (ḥāfiẓāk) escriban [en el libro de las acciones de los hombres, de acuerdo con la 
fe musulmana] cosa alguna que pueda avergonzarte después”.84 

Aunque pedirle permiso a la madre de uno antes de llevar a cabo el ḥajj es una norma muy 
bien documentada en el islam medieval, tal cual muestran los ejemplos de más arriba, es muy 
posible que el permiso que pide aquí al-Sulamī en el pasaje citado esté más relacionado con 
la necesidad de vender la tierra heredada para conseguir el dinero necesario para su largo 
viaje. Debe notarse también que, al morir Ibn Nujayd, al-Sulamī tenía entre treinta y dos y 
cuarenta años,85 lo cual hace bastante posible que su madre mantuviera el mando sobre las 
propiedades de su padre, y que su hijo necesitara siempre su permiso antes de hacer uso de 
estas propiedades. 

Ocasionalmente, este poder económico de las madres sufíes era abrumador. En sus al-Mus-
tafād, Muḥammad b. ‘Abd al-Karīm al-Tamīmī de Fez (muerto en 1206 o 1207 [603 o 604 
AH]) hace una revisión de la piedad sufí marroquí en el periodo entre los siglos X [IV AH] 

82 Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulami, Tabaqat al-sufiyya (Leiden: Brill, 1960), pág. 476; S. Sh. Kh. Hussaini, “Abu 
‘Abd-Al-Rahman Solami”, en Encyclopaedia Iranica I/3 (2011), págs. 249-250. 
83 Muerto en el año 456 según Dhahabi; véase Shams al-Din Muhammad b. Ahmad Dhahabi, Siyar a‘lam al-nubala 
(Beirut: Dar al-Risala, 1982-1988), vol. 18, págs. 150-152. 
84 Dhahabi, Siyar a‘lam al-nubala, vol. 17, pág. 249. 
85 Ibn Nujayd murió en 365 o 366. Al-Sulami nació en el año 325, o, si se siguen otros recuentos citados por Dhahabi, 
en el año 330. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

74

y XII [VI AH]. Uno de los sufíes de Fez mencionado por al-Tamīmī fue Ibn al-‘Abbās ibn 
Rashīd, cuya madre se rehusó a permitirle irse de peregrinación durante los primeros años de 
su juventud. Se reporta allí que su madre escuchó en sueños una voz diciéndole que le per-
mitiera a su hijo dejar Fez para ir a la Meca. Entonces, la madre le pidió dejar todas sus 
propiedades y su dinero como condición para concederle el permiso. El joven dejó a su madre 
todo lo que había recibido en herencia, trabajó varios días en un servicio doméstico, y, con 
el dinero que se ganó, logró dejar la ciudad.86 

Muchas hermanas tenían un poder económico enorme, cosa que permitió a sus hermanos 
persistir en sus vidas devocionales. En las hagiografías sufíes tempranas, leemos acerca de 
hermanas que actuaron como apoyo sólido para sus renombrados hermanos sufíes, al tiempo 
que seguían sus propias carreras espirituales.87 Vale la pena anotar que en las sociedades 
matriarcales antiguas eran los hermanos, y no los padres o los esposos, los protectores y 
proveedores naturales de sus hermanas y de las familias y descendencias de estas. Esta ca-
racterística básica de las sociedades primitivas ha sobrevivido en distintas formas tanto en 
las sociedades antiguas como en las civilizaciones modernas, incluso pese al hecho de que el 
patriarcado ha reemplazado al matriarcado.88 Hermanas y madres, en lugar de esposas e hijas, 
han sido vistas por los estudios antropológicos sobre distintas culturas, incluido el islam, 
como mujeres que tendrían un estatus social alto y que, por tanto, podrían jugar roles notorios 
e influyentes.89 Podemos basar un ejemplo de la fuerte influencia que las hermanas tenían en 
sus familias a inicios de la historia musulmana en la biografía que Ibn ‘Asākir escribió sobre 
la hermana de ‘Abd Allāh b. ‘Āmir b. Kurayz. Allí se menciona que la hermana habría mal-
decido a su hermano ante el khalīfa omeya Mu‘āwiya. Al final de la historia, al querer 
Mu‘āwiya montar su caballo, ‘Abd Allāh le previno contra aquella mujer que podía detener 
al khalīfa y abrumarlo con un argumento.90 

Uno de los personajes más francos del islam sufí de este periodo es el de Bishr ibn al-Ḥārith, 
retratado tanto en fuentes sufíes como no sufíes como un místico recluido que, debido a su 
estilo de vida extremadamente austero, resolvió mantenerse célibe toda su vida; también se 
dice que vivió por temporadas cerca de la casa de su hermana, y que ella y los hijos de ella 
ayudaban a mantenerlo.91 Como mencioné antes, Bishr tenía tres hermanas piadosas que tra-
bajaban hilando en la rueca, en el techo de su casa. Bishr incluso trabajó con ellas por un 
tiempo, hasta que uno de sus contemporáneos, Isḥāq al-Maghāzilī, le envió una carta en que 

86 Al-Tamimi al-Fasi, al-Mustafad fi Manuqib, vol. 2, págs. 118-120. 
87 Al-Sulami, Dhikr An-niswa, págs. 123, 193, 195 y 217. 
88 Robert Briffault, The Mothers: A Study on the Origins of Sentiments and Institutions (Nueva York: Macmillan, 
1927), vol. 1, pág. 498; Margaret Smith, Muslim Women Mystics: The Life and Work of Rabi’a and Other Women 
Mystics in Islam (Oxford: OneWorld, 2001), págs. 141 y 142; y W. Robertson Smith, Kinship and Marriage in 
Early Arabia (Oosterhout: Anthropological Publications, 1966), págs. 194 y 195. 
89 Susan Sered, “Mothers and Icons”, en Nashim: Journal of Jewish Women’s Studies and Gender Issues, n° 3 
(2000), pág. 11. 
90 ‘Ali b. al-Hasan Ibn ‘Asakir, Ta’rikh Madinat Dimashq (Beirut: Dar al-Fikr, 1995-1998), vol. 70, págs. 277 y 278. 
91 Al-Khatib al-Baghdadi, Ta‘rikh Baghdad, vol. 7, pág. 556. Sobre el estilo de piedad de Bishr, véase Michael 
Cooperson, “Ibn Hanbal and Bishr al-Hafi: A Case Study in Biographical Traditions”, en Studia Islamica, n° 86 
(1997), págs. 71-101. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

75

lo criticaba por buscar los placeres mundanos en lugar de llevar una vida devocional sin-
cera.92 En las fuentes, existen varias historias acerca de hermanas que compartían la vida 
devocional de sus hermanos al tiempo que los dos se apoyaban financieramente. La hermana 
de Sarī al-Saqaṭī, renombrado místico temprano (muerto en 867 [253 AH]) también trabajó 
la rueca y apoyó a su hermano sufí cuando este abandonó el oficio.93 Maymūna, la hermana 
de Ibrāhīm al-Khawwāṣ (muerto en 903-904 [291 AH]), compartió tanto su casa como su 
vida devocional con él.94 Jāmī (muerto en 1492 [898 AH]) reporta que Khawāja Muḥammad 
b. Abī Aḥmad al-Chishṭī (muerto aproximadamente en 1020 [411 AH]) retrasó el matrimonio
hasta la edad de los sesenta y cinco años, y tuvo una hermana que le servía y que trabajaba
duro en la rueca para mantenerlo. Esta hermana se mantuvo bajo celibato hasta la edad de los
cuarenta años.95

De hecho, después de que un matrimonio terminara con la viudez o el divorcio (y había 
abundantes divorcios en la sociedad islámica medieval), muchas mujeres escogían seguir 
solteras por un largo periodo de tiempo, incluso hasta la muerte.96 Pese a que la inmensa 
mayoría de estas mujeres trabajadoras laboraban en casa en la industria textil, otras profesio-
nes específicas del género femenino eran las profesiones de las parteras, las peluqueras y las 
lavadoras de muertos.97 Algunas de estas mujeres, ahora solteras, buscaban mejorar sus rela-
ciones socioeconómicas con sus hermanos para con ello dar cumplimiento a sus propias in-
clinaciones favorables a la piedad sufí. 

Conclusiones 

Pese a que las mujeres han sido siempre parte integral de la tradición ascético-mística del 
islam, su involucramiento en la economía de la vida sufí asumió diferentes formas. Además 
de la famosa figura de la mujer asceta cuya pobreza y difícil austeridad es afirmada por au-
tores y biografías más tardíos, hubo muchas mujeres piadosas que pudieron ser incluidas en 
círculos sufíes, a veces parcialmente como patronas que buscaban la baraka, y a veces por 
completo, como sufíes ellas mismas, mediante la institución de las donaciones y la caridad. 
Para estas mujeres, la pobreza, aunque era una condición principal de la piedad sufí, parece 
no haber sido algo en sí mismo a conseguir mediante esfuerzo, ni un ideal reforzado que 
constriña al místico a no practicar un altruismo activo.  

92 Al-Sarraj al-Tusi, Kitab al-Luma’ fi al-Tasawwuf, pág. 195. 
93 Al-Khargushi, Tahdhib al-asrar, pág. 367. 
94 Al-Khatib al-Baghdadi, Ta‘rikh Baghdad, vol. 16, págs. 626 y 627. 
95 Jami, Nafahat al-uns, pág. 325. 
96 Rapoport, Marriage, Money and Divorce, págs. 31-50. 
97 Rapoport, Marriage, Money and Divorce, pág. 34; S. D. Goitien, A Mediterranean Society (Berkeley: University 
of California Press, 1999), vol. 1, pág. 128; Shatzmiller, “Aspects of Women’s Participation”. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

76

Aunque muchos hombres sufíes preferían mantenerse en pobreza material absteniéndose de 
trabajar para ganarse la vida, había un grupo de mujeres piadosas suficientemente ricas como 
para servirle a sus parientes masculinos de fuerte apoyo financiero. Muy frecuentemente, este 
apoyo era llamado khidma. Con esto quiero decir que las mujeres sufíes de que trata este 
artículo tenían una comprensión muy profunda de aquella genuina expresión sufí que des-
cribe al verdadero sufí como aquél que, pese a ser capaz de poseerlo todo en este mundo, no 
puede ser poseído por nada. 

El poder económico de las mujeres sufíes se manifestaba mayormente en el domino de las 
relaciones familiares y la parentela. Algunas hermanas de figuras sufíes de renombre eran 
mujeres trabajadoras que lograron conseguir los medios para proporcionar un fuerte apoyo a 
sus hermanos, mientras que las madres disfrutaron, en el islam medieval, de una gran vene-
ración que no dependía de ninguna capacidad económica. En contextos sufíes, las madres 
tenían una influencia impresionante sobre sus hijos sufíes, y podían incluso afectar el pro-
greso espiritual de estos, así como la cronología de sus decisiones de vida. 

Referencias 

Fuentes primarias: 

Abū ‘Ubayd ‘Abd Allāh AL-BAKRĪ AL-ANDALUSĪ, Simṭ al-la’ālī fī sharḥ amālī al-Qālī (Bei-
rut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya, s. f.). 

Abū al-Ḥasan ‘Alī b. Muḥammad AL-DAYLAMĪ, Strat al-shaykh al-kabīr Abī ‘Abd Allāh 
Muḥammad ibn Khafīf al-Shīrāzī (El Cairo: al-Ḥay’a al-‘Āmma li-Shu’ūn al-Maṭābi’ al-
Amīriyya, 1977). 

Abū Ḥāmid Muḥammad AL-GHAZĀLĪ, Iḥyā’ ulūm al-dīn (El Cairo: Dār al-Manār, s.f.). 

Abū al-Ḥasan ‘Alī b. ‘Uthmān AL-HUJWĪRĪ AL-JULLĀBĪ, Kashf al-maḥjūb (Leningrado: 
Maṭba’at-i Dār al-‘Ulūm-i Ittiḥād-i Jamāhīr-i Shūravī-yi Sūsyālīstī, 1926). 

Abū al-Ḥasan ‘Alī b. ‘Uthmān AL-HUJWĪRĪ AL-JULLĀBĪ, The Kashf al-Maḥjūb: The Oldest 
Persian Treatise on Sufism (Londres: Luzac and Company LTD, 1976). 

Abū Nu‘aym AL-IṢFAHĀNĪ, Ḥilyat al-Awliyā’ wa-Ṭabaqāt al-Aṣfiyā’ (Beirut: Dār al-Kutub 
al-‘Ilmiyya, 1997). 

‘Abd al-Malik b. Muḥammad al-Naysābūrī AL-KHARGŪSHĪ, Tahdhīb al-asrār (Abū ẓabī: Al-
Majma’ al-Thaqāfī, 1999). 

Aḥmad b. ‘Alī AL-KHAṬĪB AL-BAGHDĀDĪ, Ta‘rīkh Baghdād (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 
2001). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

77

Abū Ṭālib AL-MAKKĪ, Qūt al-qulūb fī Mu‘āmalat al-Maḥbūb Wa-Waṣf Ṭarīq al-Murīd ilā 
Maqām al-Tawḥīd (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2005). 

Yaḥyā b. Sharaf-al-Dīn AL-NAWAWĪ, Riyāḍ al-Ṣāliḥīn min Kalām Sayyid al-Mursalīn (El 
Cairo: Maktabst Maṣr, 1995). 

Abū al-Qāsim ‘Abd al-Karīm AL-QUSHAYRĪ, al-Risāla al-Qushayriyya (El Cairo: al-Bābī al-
Ḥalabī, 1940). 

‘Abd al-Karīm b. Muḥammad AL-SAM‘ĀNĪ, Kitāb al-Ansāb (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmi-
yya, 1998). 

Abū Isḥāq AL-ṢARĪFĪNĪ, al-Muntakhab min Kitāb al-Siyāq li-tārīkh Naysābūr (Damasco: Dār 
al-Fikr, 1993). 

Abū Naṣr AL-SARRĀJ AL-ṬUSĪ, Kitāb al-Luma’ fī al-Taṣawwuf (Leiden: Brill, 1914). 

Abū Ḥafṣ ‘Umar AL-SUHRAWARDĪ, “‘Awārif al-ma‘ārif”, en Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ 
ulūm al-dīn (El Cairo: al-Bābī al-Ḥalabī, 1967). 

‘Abd al-Qāhir b. ‘Abd Allāh Abū al-Najīb AL-SUHRAWARDĪ, Ādāb al-murīdīn (Jerusalén: 
Instituto de Estudios Asiáticos y Africanos de la Universidad Hebrea de Jerusalén, 1977). 

Abū ‘Abd al-Raḥmān AL-SULAMĪ, Tabaqāt al-ṣufiyya (Leiden: Brill, 1960). 

Abū ‘Abd al-Raḥmān AL-SULAMĪ, Jawāmi‘ ādāb al-Ṣūfiyya ad ‘uyūb al-nafs Wa-Mu-
dāwātuhā (Jerusalén: Jerusalem Academic Press, 1976). 

Abū ‘Abd al-Raḥmān AL-SULAMĪ, Early Sufi Women: Dhikr An-niswa al-Muta’abbidāt aṣ-
Ṣūfiyyāt (Louisville: Fons Vitae, 1999). 

Abū ‘Abd Allāh Muḥammad b. ‘Abd al-Karīm AL-TAMĪMĪ AL-FĀSĪ, al-Mustafād fī Manūqib 
al-‘ubbād bi-Madīnat Fās wa-mā Yalīhā min al-Bilād (Taṭwān: Kulliyyat al-Ādāb wa-l-
‘Ulūm al-Insāniyya, 2002). 

Muḥammad b. ‘Īsā AL-TIRMIDHĪ, al-Jāmi‘ al-kabīr (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998). 

ANÓNIMO, Adab al-mulūk (Beirut: Beiruter Texte und Studien Herausgegeben vom Orient-
Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft in Kommission bei Franz Steiner Ver-
lag Stuttgart, 1991). 

‘Abd Allāh ANṢĀRĪ HARAVĪ, Ṭabaqāt al-ṣūfiyya (Teherán: sin editor, s. f.). 

Shams al-Dīn Muḥammad b. Aḥmad DHAHABĪ, Siyar a‘lām al-nubalā‘ (Beirut: Dār al-
Risāla, 1982-1988). 

Shams al-Dīn Muḥammad b. Aḥmad DHAHABĪ, Tārīkh al-Islām wa-wafayāt al-mashāhīr wa-
l-a‘lām (Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1989-2004). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

78

Abū al-Faraj ‘Abd al-Raḥmān b. ‘Alī IBN AL-JAWZĪ, Akhbār al-nisā‘ (incorrectly attributed 
to Ibn Qayyim al-Jawziyya) (El Cairo: Dār al-Manār, 1998). 

Abū al-Faraj ‘Abd al-Raḥmān b. ‘Alī IBN AL-JAWZĪ, Ṣifat al-ṣafwa (El Cairo: Dār al-Ḥadīth, 
2000). 

Abū Ya‘qūb Yūsuf b. Yaḥyā al-Tādilī IBN AL-ZAYYĀT, al-Tashawwuf ilā Rijāl al-Taṣawwuf 
wa-Akhbār Abī al-‘Abbās al-Sabtī (Casablanca: Manshūrāt Kulliyyat al-Ādāb, 1997). 

‘Alī b. al-Ḥasan IBN ‘ASĀKIR, Ta’rīkh Madīnat Dimashq (Beirut: Dār al-Fikr, 1995-1998). 

‘Abd al-Raḥmān JĀMĪ, Nafaḥāt al-uns (Teherán: Intishārāt Kitābdurūshī Maḥmūdī, 1918). 

Bibliografía: 

Arezou AZAD, “Female Mystics in Medieval Islam: The Quiet Legacy”, en Journal of the 
Economic and Social History of the Orient, n° 56 (2013), págs. 53-88. 

Robert BRIFFAULT, The Mothers: A Study on the Origins of Sentiments and Institutions 
(Nueva York: Macmillan, 1927). 

Rachida CHIH, “The Social Role of Ṣūfīs”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden 
y Boston: Brill, 2021), págs. 187-217. 

Micheal COOPERSON, “Ibn Ḥanbal and Bishr al-Ḥāfī: A Case Study in Biographical Tradi-
tions”, en Studia Islamica, n° 86 (1997), págs. 71-101. 

Rkia CORNELL, Early Sufi Women (Louisville: Fons Vitae, 1999). 

Rkia CORNELL, Rabi’a from Narrative to Myth: The Many Faces of Islam’s Most Famous 
Women Saint Rabi’a al-‘Adawiyya (Londres: OneWorld, 2019). 

John CURRY & Erik Ohlander, Sufism and Society: Arrangements of the Mystical in the Mus-
lim World (Abingdon, Oxon y Nueva York: Routledge, 2012). 

Maria DAKAKE, “Guest of the inmost Heart: Conceptions of the Divine Beloved among Early 
Sufi Women”, en Comparative Islamic Studies, vol. 3, n° 1 (2007), págs. 72-97. 

Simon DIGBY, “The Sufi Shaikh as a Source of Authority in Mediaeval India”, en Marc 
Gaborieau (ed.), Islam et Société en Asie du Sud (París: Editions de l’École des Hautes Études 
en Sciences Sociales, 1986), págs. 57-77. 

Nadia Maria EL-CHEIKH, “Women’s History: A Study of al-Tanūkhī”, en Manuela Marén & 
Randi Deguilhem (eds.), Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres y Nueva 
York: I. B. Tauris, 2002), págs. 129-148. 

S. D. GOITIEN, A Mediterranean Society (Berkeley: University of California Press, 1999).



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

79

Nathan HOFER, The Popularisation of Sufism in Ayyubid and Mamluk Egypt (Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2015). 

Nathan HOFER, “Ṣūfī Outposts (ribāṭs)”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden 
y Boston: Brill, 2021), págs. 174-183. 

S. Sh. Kh. HUSSAINI, “Abū ‘Abd-Al-Raḥmān Solamī”, en Encyclopaedia Iranica I/3 (2011),
págs. 249-250.

Ahmet KARAMUSTAFA, Sufism: The Formative Period (Berkeley y Los Angeles: University 
of California Press, 2007). 

Hussain Ahmad KHAN, “Donations to Ṣūfīs and Ṣūfī Institutions”, en Alexandre Papas (ed.), 
Sufi Institutions (Leiden y Boston: Brill, 2021), págs. 81-88. 

Alexander KNYSH, Sufism: A New History of Islamic Mysticism (Princeton y Oxford: Prince-
ton University Press, 2017). 

Manuela MARÉN & Randi Deguilhem, “Introduction: Visibility, Agency and the Conscious-
ness of Women’s Actions: To What Extent?”, en Manuela Marén & Randi Deguilhem (eds.), 
Writing the Feminine: Women in Arab Sources (Londres y Nueva York: I. B. Tauris, 2002), 
págs. xv-xxvi. 

Louis MASSIGNON, Essai sur les Origines du Lexique Technique de la Mystique Musulmane 
(París: J. Vrin, 1954). 

Christopher MELCHERT, “Before ṣūfiyyāt: Female Muslim Renunciants in the 8th and 9th Cen-
turies CE”, en Journal of Sufi Studies, n° 5 (2016), págs. 115-139. 

Afsaneh NAJMABADI, Women with Moustaches and Men without Beards: Gender and Sexual 
Anxieties of Iranian Modernity (Berkeley: University of California Press, 2005). 

Khaliq Ahmad NIZAMI, Some Aspects of Religion and Politics in India during the Thirteenth 
Century (Bombay: P. S. Jayasinghe, Asia Publishing House, 1961). 

Yossef RAPOPORT, Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society (Nueva York: 
Cambridge University Press, 2005). 

Benedikt REINERT, Die Lehre vom Tawakkul in der Klassischen Sufik (Berlín: W. de Gruyter, 
1968). 

Lloyd RIDGEON, Morals and Mysticism in Persian Sufism: A History of Sufi-futuwwat in Iran 
(Londres y Nueva York: Routledge, 2010). 

Ruth RODED, Women in Islam and the Middle East: A Reader (Londres: I. B. Tauris, 1999). 

Adam SABRA, Poverty and Charity in Medieval Islam (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2000). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

80

Adam SABRA, “Economies of Sufism”, en Alexandre Papas (ed.), Sufi Institutions (Leiden y 
Boston: Brill, 2021), págs. 27-57. 

Arin SALAMAH-QUDSI, “The Idea of Tashabbuh in Sufi Communities and Literature of the 
Late 6th/12th and Early 7th/13th Century in Baghdad”, en Al-Qantara, n° 32 (2011), págs. 175-
197. 

Arin SALAMAH-QUDSI, Sufism and Early Islamic Piety: Personal and Communal Dynamics 
(Cambridge y Nueva York: Cambridge University Press, 2019). 

Susan SERED, “Mothers and Icons”, en Nashim: Journal of Jewish Women’s Studies and 
Gender Issues, n° 3 (2000), págs. 5-14. 

Maya SHATZMILLER, “Aspects of Women’s Participation in the Economic Life of Later Me-
dieval Islam: Occupations and Mentalities”, en Arabica, n° 35 (1988), págs. 36-58. 

Laury SILVERS, “Early Pious, Mystic Sufi Women”, en Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge 
Companion to Sufism (Nueva York: Cambridge University Press, 2015). 

Margaret SMITH, Muslim Women Mystics: The Life and Work of Rābi’a and Other Women 
Mystics in Islam (Oxford: OneWorld, 2001). 

W. Robertson SMITH, Kinship and Marriage in Early Arabia (Oosterhout: Anthropological
Publications, 1966).

David THROSBY, Economics and Culture (Cambridge: Cambridge University Press, 2001). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 57-81. 

81

Notas del traductor 

i Taṣawwuf es uno de los términos árabes con los cuales se designa al sufismo. 

ii “Periodo mameluco de Egipto” se refiere aquí al periodo de tiempo (1250-1517) en que 
Egipto y el Levante, con base en El Cairo, estuvieron gobernadas de manera unificada por 
líderes de la casta de esclavos militares conocida con este nombre, llegados al poder tras el 
matrimonio de Shajar al-Durr, la viuda del último de los sultanes ayubíes (y, por esa razón, 
sultana), con Izz al-Din Aybak, fundador de la primera dinastía mameluca, la dinastía bahrí. 
El periodo se caracterizó por 1) el fin de la presencia de los cruzados en Palestina, finiquita-
dos por los mamelucos después de sus derrotas ante las campañas de Saladino, 2) por la 
guerra casi perpetua entre los mamelucos y los mongoles del Ilkhanato de Irán, 3) por el 
intensivo comercio que suscitó en el Mediterráneo oriental, y 4) por un florecimiento tal en 
El Cairo y Damasco que esta ha sido llamada la era de oro del Egipto musulmán. Finalmente, 
los mamelucos perderían el poder de Egipto tras su derrota ante los otomanos en la guerra 
otomano-mameluca de 1516-1517, dando paso al ascenso del Imperio Otomano, un hecho 
fundamental de la temprana edad moderna. 

iii En la tradición islámica, las historias acerca de las personas ejemplares que no hayan sido 
dejadas por escrito por esta persona o en vida de esta, sobre todo si estas historias encierran 
en sí mismas alguna enseñanza, deben relatarse mediante recurso o referencia a la autoridad 
de alguien cercano. En todos los casos, se trata de una imitación del principal género de 
escritura islámica después de la reflexión acerca del Corán: el hadith. El hadith presenta algo 
que dijo Mahoma que no haya sido incluido en el Corán, o alguna de sus obras o acciones, 
tal cual aquellas y estas hayan sido relatadas al autor del hadith por uno de sus acompañantes, 
o por algún conocido de uno de sus acompañantes, o por el conocido de un conocido de uno
de sus acompañantes (la cadena puede ser tan larga como sea necesario, siempre y cuando
los encuentros entre los distintos eslabones de la cadena, y la identidad de esas personas, se
autentiquen). El hadith es juzgado con varios criterios, principalmente: a) la coincidencia
entre el hadith y los principios coránicos establecidos, y b) la confiabilidad o credibilidad de
las personas que reportan el hadith a lo largo de la cadena. 



82



Estudio sobre la tradicional 
noción china de lama jiao 

Publicación original: 
Hualin International Journal of Buddhist Studies, vol. 6, n° 2 (2023), pp. 231-280 

BO HUANG 黃勃 

Introducción 

l término chino lama jiao 喇嘛教 (las enseñanzas de los lamas) se traduce común-
mente al inglés como “lamaism”.i Los estudiosos modernos han interpretado con
frecuencia la manera tradicional china de entender el budismo tibetano a través del
lente de la comprensión occidental del lamaísmo. Como resultado, estos estudiosos

han asumido, frecuentemente, que el término lama jiao carga consigo el mismo tipo de con-
notación negativa que el término “lamaísmo” cargó consigo en Occidente. 

Pese a que, probablemente, el término “lamaísmo” se derivó del término chino de lama jiao, 
los estereotipos europeos relativos al lamaísmo descansaron en últimas sobre la comprensión 
decimonónica europea del budismo tántrico. Para citar a Donald López:1 

El tantra funciona, en la construcción europea de un budismo original, como un complemento 
lamentable. Según la descripción que ofreciera Monier Williams del budismo en sus Confe-
rencias Duff de 1888, “este no tenía ninguna jerarquía en el sentido propio de ese término: ni 

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Paula Lorena Mogollón Bui-
trago, Javier Quintero Ramírez y Luisa Fernanda Rojas Monroy. 
1 Donald S. López, Jr., Elaborations on Emptiness: Uses of the Heart Sūtra (Princeton: Princeton University Press, 
1996), pág. 99. 

E 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

83

iglesia, ni sacerdotes, ni una verdadera forma de rezar, ni ritos religiosos, ni observancias 
ceremoniales”. Para poder sostener la tesis de la existencia de este budismo puro, a este debe 
convertírselo, eventualmente, en impuro, y, en el siglo XIX, el elemento foráneo que le fue 
añadido se llamó generalmente “tantra”. El proceso de su adición a la mezcla se retrató como 
si se tratara de un injerto desviado. Mientras que los exegetas indios y tibetanos tendían a 
retratar el tantra como una adición de aquello que era esencial para alcanzar los frutos de la 
iluminación, los académicos victorianos veían el tantra como a un parásito que hubiera des-
truido a su huésped… El resultado era que en el Tibet había surgido una degeneración tan 
extraña al original que, en adelante, esta no podría llamarse budismo; sería más preciso usar 
el término “lamaísmo”. 

Donald López señaló que los europeos usaban el término “lamaísmo” para describir el bu-
dismo tibetano como una forma corrupta de budismo –que se desviaba de las enseñanzas 
originales del Buda tal como las habían conocido en un primer momento–, y con frecuencia 
comparaban el lamaísmo con el catolicismo por su papado, su clero corrupto y sus cultos 
supersticiosos.2 Por tanto, el término “lamaísmo” se asoció directamente con el budismo tán-
trico y la degeneración sexual, y se consideró distinto del “verdadero budismo”. Pese a que 
López no escribió mucho sobre la comprensión china del lamaísmo, sí citó la inscripción del 
templo Yonghe 雍和宫 del emperador Qianlong 乾隆 (r. 1735-1796), el Lama shuo 喇嘛說

[Pronunciamiento sobre los lamas], y pensó que el emperador también separaba al lamaísmo 
del budismo para distanciarse formalmente de una religión extranjera. Al hacer esto, López 
dejó implícito que el término chino lama jiao era también un término negativo. 

Gray Tuttle argumentó que los budistas tibetanos y chinos no se veían entre sí, tradicional-
mente, como miembros de una misma religión, y que los chinos solo veían en los budistas 
tibetanos una variación étnica de una tradición budista más grande, acontecida durante el 
periodo republicano. Tuttle igualó directamente el lamaísmo con las lama jiao y pensó que 
los chinos nunca habían tenido la noción de que el budismo tibetano fuera realmente un bu-
dismo hasta que fuera eventualmente influenciado por la globalización de las religiones glo-
bales a partir del siglo XIX tardío.3 

Los académicos occidentales no fueron los primeros en inquirir acerca de la noción china de 
lama jiao. En el periodo republicano (1912-1949), los intelectuales chinos habían notado ya 
que el término se usaba de manera incorrecta. Por ejemplo, el Xizang shidi dagang 西藏史地

大綱 [Esbozo de la historia y la geografía de Tíbet], escrito por Hong Dichen 洪滌塵 en 1936,ii 
expuso el argumento de que “en los libros, la religión de Tibet se llama lama jiao, pero esto 
no es preciso. Esto se debe a que los dos caracteres la ma tienen el significado de ‘extremo’. 
La expresión ‘costumbres tibetanas’ se refiere a los discípulos budistas que pasan los 

2 Donald S. López, Jr., “‘Lamaism’ and the Disappearance of Tibet”, en Comparative Studies in Society and History, 
vol. 38, n° 1 (enero, 1996), págs. 3-25. 
3 Gray Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China (Nueva York: Columbia University Press, 2005), 
pág. 4. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

84

exámenes como lamas. Esto es similar a la palabra heshang 和尚 del interior de China, pero 
sería un gran error referirse a esa religión como heshang jiao (Enseñanzas de los Heshang)”.4 

Pese a que algunas personas cuestionaron el término lama jiao, el término aún se usaba ex-
tendidamente en la República de China para describir el budismo tibetano; sin embargo, los 
académicos de la República Popular China también se volvieron cada vez más críticos del 
término a partir de la década de 1980. Sin embargo, estas críticas, como las de Hong Dichen, 
iban dirigidas al hecho de que el término lama jiao no era un término académico apropiado, 
en lugar de dirigirse al hecho de que cargaba con un valor negativo implícito. Por ejemplo, 
el tibetólogo chino Wang Furen 王辅仁 (1930-) escribió que lama jiao no era un nombre cien-
tífico y simplemente era usado de manera casual por las masas. Sugirió que el nombre co-
rrecto de esa religión debería ser Xizang Fojiao 西藏佛教 (Budismo tibetano) o Zangchuan 
Fojiao 藏傳佛教 (Tradición tibetana del Budismo). Pese a esas explicaciones, Wang Furen 
usaba frecuentemente el término lama jiao en sus artículos y no pensó que este término fuera 
un insulto contra el budismo tibetano.5 Incluso hubo académicos chinos que defendieron el 
uso del término lama jiao como respuesta a estas críticas, y que argumentaron que lama 
significaba “monje de alto nivel”, razón por la cual lama jiao era un término que cargaba un 
tono respetuoso.6 

El famoso monje-académico tibetano Tseten Zhabdrung (1910-1985) también señaló en 1982 
que “lama” era un término que la gente han usaba para referirse únicamente a los monjes 
budistas tibetanos, y que era, por tanto, inapropiado llamar al budismo tibetano una “religión 
de monjes”, pues había practicantes seglares de sus enseñanzas. Tseten Zhabdrung usó la 
definición de “lama” de los han mismos para mostrar de qué manera la palabra lama jiao era 
inapropiada al describir el budismo tibetano. Además, Tseten Zhabdrung mencionó especí-
ficamente el hecho de que eran los occidentales, en lugar de los han, los que pensaban que 
las lama jiao eran diferentes del verdadero budismo.7 

En años recientes, en el estudio más exhaustivo a la fecha de los estereotipos chinos sobre el 
budismo tibetano a lo largo de la historia, Shen Weirong 沈衛榮 argumentó que a partir de la 
dinastía Yuan (1271-1368), el budismo tibetano ha sido descrito con frecuencia por los inte-
lectuales chinos como yaoshu 妖術 (arte demónico), yiduan 異端 (heterodoxia), guijiao 鬼教 
(enseñanza de los fantasmas), fanjiao 番教 (enseñanza fan) o lama jiao, y que todos estos 
términos llevaban consigo connotaciones negativas. En resumen, afirmó que los intelectuales 
chinos lo asociaban frecuentemente con las artes mágicas y sexuales y no con el budismo 
real.8 La descripción que hace Shen de la comprensión china del budismo tibetano es similar 

4 “Xizang shidi dagang”, en Zhang Yuxin (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangqu fangzhi huibian 
(Beijing: Xueyuan chubanshe, 2003), vol. 53, pág. 340. 
5  Wang Furen, “Lamajiao shi zengyang xingcheng he fazhan qilai de?”, en Zhongguo minzu, n° 10 (1983), págs. 50-
51. 
6  Shang Feng, “Lama jiao zhi ming he xu gai”, en Xizang yanjiu, n° 3 (1986), pág. 105. 
7 Caidan Xiarong, “Zangchuan Fojiao ge zongpai mingcheng bianxi”, en Xizang yanjiu, n° 1 (1984), págs. 111-115. 
8 Shen Weirong, Xiangxiang Xizang: Kuan wenhua shiye zhong de heshang, huofo, lama he mijiao (Beijing: Beijing 
shifan daxue chubanshe, 2015), pág. 118. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

85

a la noción occidental de que el lamaísmo no es un auténtico budismo debido a sus enseñan-
zas tántricas. 

Fuera de la academia, algunas personas de los círculos budistas chinos, tanto en Taiwan como 
en el continente, también han llamado lama jiao al budismo tibetano de manera despectiva, 
y han tratado de excluirlo del budismo real debido a sus perversas prácticas tántricas.9 Dadas 
las muchas interpretaciones que hemos visto hasta aquí, el término tradicional chino de lama 
jiao ¿acarreaba una connotación positiva o más bien cargaba con una connotación negativa 
como la de la comprensión occidental del lamaísmo? 

Este artículo intentará demostrar que la confusión detrás de la interpretación moderna del 
término lama jiao ocurrió debido a la influencia de la comprensión occidental y japonesa, 
introducida a China a partir del siglo XIX tardío, del lamaísmo, y que esta no refleja la manera 
en que el término se entendía previamente entre los intelectuales chinos. No todos los térmi-
nos chinos que describían el budismo tibetano tenían el mismo significado, ni eran todos 
negativos. Lo que es más importante, de manera distinta al entendimiento occidental del la-
maísmo, no he encontrado evidencia de que al budismo tibetano se le negara alguna vez su 
identidad budista antes del siglo XIX tardío, ni es el caso que estuviera necesariamente defi-
nido por sus prácticas tántricas. Examinaré los términos más comúnmente usados para des-
cribir el budismo tibetano durante la dinastía Ming (1368-1644) y la dinastía Qing (1644-
1911), y sus implicaciones.  

Debe señalarse que, mientras que las prácticas tántricas tibetanas habían entrado ya a China 
durante el periodo Ming (1368-1644), no hay evidencia de que aquellos que siguieran las 
prácticas esotéricas tibetanas se consideraran a sí mismos como practicantes de un sistema 
de budismo distinto al de otros budistas. De más relevancia es el hecho de que no hubiera 
ningún término específico para describir las características étnicas tibetanas del budismo que 
practicaban los tibetanos de una manera que las separara del budismo de ningún otro grupo 
étnico. Dos de los términos primordiales para la objetivación del “lamaísmo” como una prác-
tica religiosa separada del budismo chino solo aparecieron durante la dinastía Ming. El pri-
mero de estos términos es fanjiao, usado por funcionarios Ming para generalizar el budismo 
tibetano, y fue usado primariamente a partir del siglo XV tardío y hasta el siglo XVI tardío. 
El término fan fue asignado adrede para dar énfasis a la extranjería y la naturaleza heterodoxa 
de la práctica. El segundo término es el bien conocido lama jiao. Este término apareció por 
primera vez en 1573, en una inscripción erigida por el funcionario Ming Zhang Juzheng 張
居正 (1525-1582), transmitida hasta el siglo XX, que se usaba para describir el budismo tibe-
tano. El término fue usado en principio para describir el aspecto ortodoxo del budismo tibe-
tano y no tenía la intención de llevar consigo ninguna connotación negativa. 

9 Para un ejemplo, véase Zheng’an Jushi, Zhenjia xieshuo: Xizang Mizong Suodaji lama suozao ‘Pochu xieshuo lun’ 
zhenshi xieshuo (Taipei: Fojiao zhengjue tongxiuhui, 2004), pág. 87. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

86

La mayor diferencia entre las comprensiones europea y china de antes del siglo XX acerca 
de la noción de lamaísmo es que la primera de estas estaba más preocupada por el análisis 
del lamaísmo como una rama única y degenerada del budismo, y un análisis de la manera en 
que llegó a ser así, con un énfasis especial puesto sobre el aspecto tántrico del lamaísmo. Por 
otro lado, los términos chinos usados para la descripción del “lamaísmo” eran en gran medida 
un producto de la retórica política. Términos como fanjiao y lama jiao fueron acuñados con 
el propósito de servir como argumentos retóricos y a su uso no concernía la normativa que el 
budismo tibetano enseñaba de hecho. Los tropos y estereotipos gubernamentales alrededor 
del budismo tibetano dependían del periodo temporal y de las circunstancias en cuestión, y 
cargaban diferentes connotaciones que dependían de cuáles eran los argumentos que los fun-
cionarios gubernamentales querían avanzar frente al emperador, y viceversa. Sin embargo, 
en ningún punto de esta retórica, fuera negativa o positiva, fue cuestionado el budismo tibe-
tano como forma del budismo auténtico sino hasta el final del siglo XIX. En lugar de esto, 
fanjiao y lama jiao eran los dos entendidos como budismos por defecto, y eran deplorados o 
alabados con base en ese preciso hecho. 

Además, a diferencia de la asociación occidental del lamaísmo con el budismo tántrico, el 
tantra no es central para la definición del término chino lama jiao. Al menos en sus formas 
ortodoxas, los intelectuales chinos de la tardía era Ming y de la era Qing entendieron las lama 
jiao como si fueran similares al budismo chan en su doctrina, y estaban más preocupados por 
determinar la manera en que las lama jiao podían ser integradas a la ortodoxia moral del 
emperador. Los funcionarios y el emperador por igual, en lugar de asociar las lama jiao or-
todoxas con el budismo tántrico, excluían el elemento tántrico del budismo tibetano de la 
definición de este, o lo pordebajeaban, o lo ponían en una posición secundaria y auxiliar con 
respecto al papel que tendrían contemplar la naturaleza de Buda en uno mismo y guardar la 
estricta disciplina monástica según la lente del budismo chino. Que existan estas extendidas 
comprensiones intelectuales de las lama jiao no implica que algunos funcionarios, miembros 
de la realeza e incluso emperadores no estudiaran el budismo tibetano. Sin embargo, los po-
cos individuos que tomaban parte profundamente del budismo tibetano podían no entender 
por completo la doctrina budista tibetana, no vincularon intelectualmente el budismo tibetano 
con el pensamiento chino establecido ni intentaron cambiar las ideas populares con sus creen-
cias personales. 

Fanjiao: La retórica de la heterodoxia 

Antes de mediados de la era Ming, cuando los distintos grupos étnicos de China aún apren-
dían sus prácticas budistas el uno del otro, había poca noción de algún sectarismo budista 
sobre bases étnicas. Las fuentes chinas del periodo Yuan trataban a prominentes lamas tibe-
tanos como Pakpa iii  (1235-1280) de manera similar a como se trataban los maestros 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

87

esotéricos de la dinastía Tang (618-907), como Śubhakarasiṃha (en chino, Shanwuwei 善無

畏), Vajrabodhi (en chino, Jin’gangzhi 金剛智) y Amoghavajra (en chino, Bukong 不空), en 
lugar de ser tratados como practicantes de una tradición budista con características étnicas, 
como sí sería visto el lamaísmo por escritores de las eras Ming y Qing. Por ejemplo, en ese 
libro budista de historia prosopográfica que son los Fozu lidai tongzai 佛祖歷代通載 [Registros 
generales de los patriarcas budistas a lo largo de las eras], escrito por el monje chan Nian-
chang 念常 (1282-¿?) en 1341, se ha dejado registro de que: 

Durante las eras Tang y Song, el dharma esotérico se escuchó por primera vez. Aunque estaba 
registrado en textos, no se volvió popular. Al comienzo de nuestra dinastía, este método pros-
peró por primera vez en el occidente. Durante la era Yuan, el gran maestro Sakya, mediante 
su obtención del camino de los sabios, y con honor, fue hecho Preceptor Imperial por el hijo 
del cielo. Como resultado, el dharma esotérico se levantó como el sol en el centro del cielo, 
y se extendió gradualmente por los cuatro mares. 唐宋間始聞有秘密之法. 典籍雖存, 猶未顯行於世

. 國初, 其道始盛西鄙. 統元中天子以大薩思迦法師有聖人之道, 尊為帝師. 於是秘密之法日麗乎中天, 波漸

於四海.10 

Las fuentes de la era Yuan usaban los términos “dharma esotérico” (mifa 密法), “enseñanza 
esotérica” (mijiao 密教) o “vehículo esotérico” (misheng 密乘) para describir las prácticas 
tántricas traídas a China por los maestros Sakya. No obstante, estos maestros Sakya eran 
vistos meramente como los últimos de entre muchos monjes foráneos que habían venido a 
China y enseñado las prácticas esotéricas desde la era Tang. Algunos contemporáneos como 
Nianchang igualaban explícitamente estas prácticas con la enseñanza esotérica de los perio-
dos Tang y Song (960-1279), y no las trataban como algo inherentemente “tibetano”. Estas 
nuevas enseñanzas esotéricas tibetanas no eran consideradas como un sistema étnico especí-
fico distinto del budismo que ya se practicaba en China, pues tanto monjes como seglares 
budistas chinos las practicaban junto con otras formas de budismo “chino”. En suma, aunque 
existía el concepto de una enseñanza esotérica en general, no había aún un concepto de “la-
maísmo” que describiera, de manera separada, las características del budismo tibetano. 

En la historia china, el primer término en describir un sistema separado de budismo con sus 
propias características étnicas asociadas con los tibetanos fue el término fanjiao, que apareció 
alrededor de finales del siglo XV. A diferencia de lo ocurrido en la era Yuan, fanjiao desig-
naba la naturaleza étnica tibetana de la práctica y tenía una identidad religiosa legal que la 
separaba del budismo chino local. Fanjiao se consideró siempre foránea y heterodoxa desde 
su mismo nombre de fan, que implica extranjería. Shen Weirong ha argumentado que, al 
nombrar al budismo tibetano como fanjiao, la élite literaria china durante la dinastía Ming lo 
denunció como un tipo de budismo.11 Como fuere, un examen cuidadoso de las fuentes Ming 
muestra que fanjiao nunca se usó como “no budista”; de hecho, los intelectuales chinos ha-
cían con frecuencia del fanjiao un chivo expiatorio de la naturaleza heterodoxa del budismo 

10  Nianchang, Fozu lidai tongzai (Shanghai: Pinjia jingshe, 1913), vol. 2, pág. 140. 
11 Shen, Xiangxiang Xizang, pág. 133. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

88 

mismo. Los funcionarios Ming no mencionaban específicamente –mucho menos discutían– 
ninguna práctica particular del fanjiao que ellos consideraran como distintas del budismo 
ortodoxo; simplemente, a estos no les concernían los contenidos de alguna enseñanza nor-
mativa del budismo tibetano. La cuestión de si estas enseñanzas se alineaban con los verda-
deros principios del budismo no era de interés para los funcionarios chinos que las describían, 
siempre y cuando el término fuera usado para dar expresión a un leitmotiv retórico. Esto 
puede verse a través del hecho de que los argumentos usados contra esta enseñanza durante 
este periodo solo atañían a asuntos económicos (cómo estaban drenando los recursos del 
estado los monjes fan) o estaban motivados por el etnocentrismo (de qué manera sus ense-
ñanzas no eran chinas) en lugar de lidiar con contenidos religiosos. De hecho, la retórica 
usada para denunciar el fanjiao era similar a la más antigua retórica usada por los funciona-
rios chinos para denunciar el budismo en general durante la dinastía Tang.12 No obstante, en 
la era Ming, parecería que solo el término fanjiao llegó a representar todas las características 
negativas del budismo, mientras que el budismo chino se liberó relativamente, por primera 
vez, de este tipo de ataques directos, y empezó a ser tratado como una práctica nativa. El 
término fanjiao fue, por tanto, acuñado por la corte Ming por razones estratégicas, para ob-
jetivar el budismo tibetano y distanciarlo de las masas chinas, de manera que estas no cayeran 
bajo la influencia extranjera. 

Pese a que el término fanjiao no había aparecido aún, los orígenes de la construcción del 
concepto de fanjiao pueden rastrearse a los intentos de la corte Ming de prohibirle a los chi-
nos de las fronteras que estudiaran bajo la dirección de monjes chinos. Esto puede verse en 
una petición oficial de 1453 que intentó poner fin a las interacciones entre los súbditos chinos 
de los Ming y los tibetanos: 

La gente de las fronteras ha visto que ellos [los tibetanos] se benefician de sus misiones de 
tributo, de manera que dejan a sus hijos y nietos ir a aprender el idioma [tibetano], los envían 
a que se conviertan en monjes fan y en intérpretes, y los mezclan con ellos en las misiones 
tributarias. Lo que yo pido es que se le envíe un decreto a la Corte de Censores para que esto 
quede prohibido. De ahora en adelante, cualquiera que interactúe en privado con monjes fan 
en el intercambio de productos de té, bronce, hierro, magnéticos o de hojalata, o envíe a sus 
hijos y nietos a hacerse monjes fan o a hacerse intérpretes, será enviado fuera de los puestos 
fronterizos a servir en el ejército. 邊民見其進貢得利，故將子孫學其言語，投作番僧通事，混同進

貢. 請敕都察院禁約，今後私通番僧貿易茶貨銅鐵磁錫器物，及將子孫投作番僧通士者，俱發口外充.13 

Esta petición no describe en absoluto las características del budismo de los tibetanos; la aten-
ción se enfoca sobre el hecho de que hubiera personas chinas que aprendieran tibetano y 
sirvieran como intérpretes, así como sobre la gente que comerciaba con los tibetanos y que 
podían, de esa forma, fortalecer a los tibetanos o filtrarle a ellos información estratégica. En 

 
12 Algunos argumentos de estudiosos como Han Yu 韓愈 (768-824) también denunciaron al budismo como una 
religión bárbara y como un desperdicio de recursos del estado. Véase Wang Hang, “Tang zhongqi yilai de Huayi zhi 
bian jiqi dui Fojiao de yingxiang”, en Nanchang gongcheng xueyuan xuebao, vol. 32, n° 2 (abril, 2013), págs. 13-
16. 
13 Huang Zhangjian et al. (eds.), Ming shilu, vol. 38, 5079-5080 (Ming yinzong shilu, juan 232). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

89

otras palabras, a la gente se le prohibió volverse discípulos de monjes tibetanos porque esto 
presentaba una amenaza de seguridad a los Ming, no porque la enseñanza de estos fuera 
moralmente inaceptable o porque se desviara del budismo estándar. 

Durante el reino de Xianzong 憲宗 (r. 1464-1487), se dirigieron críticas similares contra los 
monjes fan, pero además de decirse que estos acarreaban un desperdicio de recursos, fueron 
atacadas también las prácticas de los monjes fan por ser incompatibles con las maneras chi-
nas. En 1468, los funcionarios del Concejo de Ritos 禮部 dijeron lo siguiente al emperador: 
“Su súbdito considera que los monjes fan son herejes heterodoxos que intentan engañar el 
corazón de la gente manchando a China (Huaxia 華夏), y debería lidiarse con ellos según 
corresponda” (臣以番僧者異端外教, 蠱惑人心, 污染華夏, 宜從所言). El emperador negó la petición, 
afirmando que, si hiciera eso, perdería el corazón de las gentes de los países lejanos.14 Aquí, 
el ataque contra los monjes fan se basa completamente en el etnocentrismo: los monjes fan 
estaban manchando a China, aunque las razones para decir esto no se explican, lo que sugiere 
que el solo argumento retórico de su extranjería era suficiente para que su religión fuera 
considerada heterodoxa. 

La diana del ataque, en todos estos casos, son los monjes fan, en lugar de ser el “budismo 
tibetano” como sistema ritual o doctrinal. Lo que es más importante, la razón misma por la 
cual se enfatiza su carácter no-chino era el hecho de que muchos chinos los seguían. Este 
hecho llevó a la objetivación de la religión tibetana como fanjiao, un término que apareció 
por primera vez, que se tenga registro, en el año de 1468, cuando un funcionario se quejó 
acerca del fanjiao ante el emperador. La petición afirmaba que: 

El budismo llegó por primera vez a China en los tiempos [del emperador] Han Ming. El 
emperador Liang Wu [r. 502-549] fue su seguidor acérrimo, y sufrió lo peor.15 La presente 
corte favorece a los monjes fan. Hay títulos de budas, de preceptores estatales y de reyes del 
dharma. Sus séquitos ceremoniales sobrepasan a los de los reyes y los duques, y sus indu-
mentarias y objetos de divertimento hacen parte de la jurisdicción de los tributos. Tienen ellos 
ropas y alimentos valiosos, y cientos de seguidores, y drenan la riqueza del pueblo… Hay 
chinos que practican el fanjiao para así ganar favores. Si estos son verdaderos monjes fan, ya 
de por sí no reportan ningún beneficio a la administración, y mucho menos cuando lo son 
fraudulentamente. Debería darse la orden de que los funcionarios encargados investiguen: si 
de verdad son monjes fan, deberían ser enviados a sus estados. Si son chinos, entonces deben 
seguir sus deberes de entregar sus impuestos y de no ganarse gradualmente a nuestra gente, 
de manera que la heterodoxia desaparezca. 佛自漢明以來始入中國, 梁武事之甚謹, 得禍尤慘. 今朝

廷寵遇番僧, 有佛子、國師、法王名號, 儀衛過于王侯, 服玩擬于供御, 錦衣玉食, 徒類數百, 竭百姓之脂膏

…又況其間有中國之人習爲番教, 以圖寵貴. 設真是番僧, 尚無益于治道, 況此欺詐之徒哉!宜令所司審查, 

果系番僧, 資遣還國. 若系中國者, 追其成命, 使供稅役, 庶不蠶食吾民而異端斥矣.16 

14 Gu Zucheng et al. (eds.), “Ming shilu” Zangzu shiliao (Lhasa: Xizang renmin chubanshe, 1982), págs. 667-668. 
15 El texto se refiere al Emperador Liang Wu 武 de la dinastía Liang del sur (502-557). El emperador Liang Wu se 
hizo conocido por su promoción del budismo; eventualmente, cayó ante la rebelión de su general, Hou Jing, y murió 
bajo la custodia de este último. 
16 Ming shilu, vol. 41, 1180 (Ming xianzong shilu, juan 58). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

90

Podemos ver que esta petición trataba el fanjiao como una religión heterodoxa que era espe-
cífica de una etnia. Una vez más, en la corte no había interés en separar esta religión del 
budismo estándar; de hecho, se hacen analogías que hablan de la manera en que el budismo 
fue dañino para dinastías del pasado, asociando así al fanjiao con el budismo. La preocupa-
ción aquí es que los chinos se conviertan en monjes fan, y el tradicional ataque confuciano 
contra el budismo –formulado desde el primer momento en que el budismo entró a China– 
es usado aquí como un dispositivo literario que sirva para advertir a los gobernantes contra 
la obsesión con una religión foránea que podría poner en peligro al estado. El argumento 
contra el fanjiao también era fiscal: se critica que los chinos que pretenden ser monjes tibe-
tanos están evadiendo sus deberes impositivos, retórica esta que se usó frecuentemente en 
dinastías pasadas, como la dinastía Tang, para denunciar al budismo. Como respuesta, el 
mismo año de esta petición, la corte Ming pasó un decreto ordenando que “a aquellos chinos 
que realmente hayan aprendido las enseñanzas de los fan y que ya tengan un certificado al 
respecto les será permitido [seguir practicándolo], pero aquellos que no tengan un certificado 
deberán aclarar su situación; y de ahora en adelante, a los chinos no les estará permitido 
aprender el fanjiao” (國人先習番經, 有度牒者已之, 無度牒者清出. 今後中國人不許習番教).17 Este es 
el primer caso de una política oficial que se refiera al fanjiao como algo que las masas chinas 
no podrán aprender, algo único y separado del budismo nativo. La razón oficial fue, de nuevo, 
el alegato de que muchos chinos pretendían ser monjes fan para ganar con ello el favor im-
perial. 

De nuevo, en 1488, un funcionario envió una petición al emperador, quejándose de que “el 
rey del dharma (fawang) Ling Zhanzhu 領佔竹 (en tibetano, Rin chen grub), Zhaba Jianzang 
扎巴堅讚 (en tibetano, Grags pa rgyal mtshan), y otros; los budas (fozi 佛子) Shijia Ya’erda 釋
迦啞兒答 (en tibetano, Shākya mnga’ bdag?), el preceptor estatal Shela Xinji 舍剌星吉 (en ti-
betano, Shes rab seng ge), y otros, son todos seguidores asquerosos de los tibetanos (Xifang 
西番), manchando con ello las enseñanzas de nuestros ritos chinos” (法王領佔竹、扎巴堅贊等,

佛子釋迦啞兒答、國師舍剌星 吉等, 俱以西番腥羶之徒, 污我中華禮儀之教).18 Shijia Ya’erda era un 
monje chino que recibió sus enseñanzas de parte de un monje budista de la India, pero fue 
incluido en la generalización como seguidor de los tibetanos. El argumento, una vez más, era 
que los monjes fan no se ajustaban a los ritos ortodoxos chinos (en este caso, a los ritos 
confucianos), y no que sus enseñanzas no fueran budistas. 

La noción de fanjiao fue reificada, con el tiempo, cada vez más, y se le fueron agregando 
más y más características negativas. Al llegar el siglo XVI, los ataques que se le dirigieron 
lo fueron sobre la noción de que los monjes fan eran perversos, pero seguía sin haber ningún 
intento de separar claramente el fanjiao del budismo. La siguiente petición de 1502, redac-
tada por los miembros del Gran Secretariado 內閣, combinaba flojamente las perversiones del 
fanjiao con el budismo en general: 

17 Ming shilu, vol. 59, 1210 (Ming Xianzong shilu, juan 58). 
18 Du Changshun, “Mingdai xitian seng kaolüe”, en Shijie zongjiao yanjiu, n° 1 (2006), págs. 23-33. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

91

La Shi 釋 [enseñanza] (budismo) es la enseñanza de los bárbaros; nos referimos a ella como 
heterodoxia. Los monjes fan tampoco tienen disciplinas, son especialmente impuros y que-
brantan grandemente el sabio mundo. Desde los tiempos en que el Señor de los bárbaros Yuan 
llevaba a término su lascivia sin restricción alguna y caía ante sus tentaciones, los monjes 
ganaron cada vez más respeto. Cuando el ejército celestial [Ming] atravesó [China], estos 
monjes no ayudaron a [prevenir] el colapso [de los Yuan]. Esto servirá de clara reflexión. 若
釋教乃夷狄之教, 稱為異端, 而番僧全無紀律 尤濁亂聖世之大者. 自胡元之君, 肆為佚淫, 信其蠱惑, 始加崇

重. 及天兵掃蕩, 無益販亡, 可為明鑑.19 

Aunque se mencionen aquí las prácticas sexuales del último emperador Yuan, estas son solo 
un ítem entre muchos en la lista de las características negativas de los monjes fan: seguía 
siendo la naturaleza foránea del fanjiao, en lugar de su tantra sexual, la que constituía el foco 
central del ataque. Además, el funcionario no separó las prácticas perversas del último em-
perador Yuan del budismo como tal, ni se preocupó por si el budismo mismo incluía alguna 
perversión. En lugar de eso, como en casos anteriores, los monjes fan vinieron a representar 
los aspectos negativos del budismo mismo, y los funcionarios se inclinaron por advertirle al 
emperador que la falta de seguimiento, entre los bárbaros –de los cuales se había originado 
el budismo–, de los ritos adecuados hacía posible cualquier práctica corrupta. 

A lo largo de las historias y compilaciones de obras oficiales, se encuentran críticas similares 
contra el fanjiao por ser heterodoxo porque es extranjero. Por ejemplo, un funcionario envió 
un memorándum a Ming Wuzong 武宗 (r. 1505-1521) que decía lo siguiente: “la [enseñanza] 
tibetana era originalmente la enseñanza de los bárbaros. Esta no sigue la razón convencional. 
Los reyes sabios del pasado jamás escucharon de ella. Cuando examinamos cómo entraron a 
China sus dichos, vemos que han introducido sus dichos con la perversión sexual por un largo 
tiempo, sin ser eliminados rápidamente” (西番本夷狄之教, 邪妄不經. 古先王之世未聞有此. 顧其說流

入中國, 侵淫已久, 未能遽革).20 Una vez más, vemos aquí a un funcionario Ming atacando las 
características perversas de la religión que practicaban los tibetanos. Sin embargo, la perver-
sión seguía siendo mencionada solo después de ser enfatizada la naturaleza bárbara de la 
religión, sugiriendo que el elemento foráneo del fanjiao era más importante que el contenido 
efectivo de los tantras sexuales. Además, mientras que el conocimiento del dharma esotérico 
erótico practicado supuestamente por el emperador Yuan Shun (r. 1333-1368)iv bajo la guía 
de monjes tibetanos y de la India era cosa sabida desde los comienzos de la era Ming, no se 
pusieron por escrito ni la invención de detalles ni los ataques serios contra estas prácticas 
sino hasta finales de la era Ming, cuando el término fanjiao empieza a desaparecer de los 
registros. 

Durante el periodo Zhengde (1505-1521), otro funcionario cuestionó una vez más la utilidad 
de los monjes tibetanos: 

19 Ming shilu, vol. 59, 3483 (Ming xiaozong shilu, juan 188). 
20 Ming shilu, vol. 51, 2614 (Ming muzong shilu, juan 67). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

92 

Viendo a los monjes fan de la capital, veo que se les provee vivienda, y alimentos y riquezas 
como las de los funcionarios solo porque conocen el fanjiao. Pido que se los ponga a prueba. 
Este invierno es cálido, el río y su tempo están perdidos: ¿pueden ellos cambiar el [balance 
de] los dos Qi y enderezar la estación? Las cuatro direcciones carecen de fondos, y el tesoro 
está vacío: ¿pueden ellos mover las cosas rápidamente con sus poderes, y volver a suplir al 
estado lo que este necesita? Los míseros bandidos no han detenido sus razias, y las alarmas 
se han disparado sin cesar: ¿pueden ellos cantar su mantra y pacificar los problemas de las 
fronteras? Si se los pone a prueba y se los verifica, debería pedírseles que hagan lo mismo 
por siempre; si no, haga usted el favor de abolirlos. 比見番在僧京者, 安之以居室,給之以服食, 榮
之以官秩, 為其能習番教耳. 請以其徒試之, 今冬暖, 河流天時失候, 彼能調變二氣, 以正節令乎? 四方告乏, 
帑藏空虛, 彼能神輪鬼運, 以贍國用乎? 虏寇不庭, 警報數至, 彼能說法咒咀, 以靖邊難乎? 試有徵驗, 則遠求

之可也. 如其不然, 請即罷止.21 

En esta declaración, el fanjiao es sinónimo de poderes especiales, y la connotación que carga 
este término es, de nuevo, negativa, pues el funcionario estaba cuestionando claramente la 
legitimidad de estas enseñanzas, y sospechaba que se trataba de gentes fraudulentas que pa-
rasitaban el estado. No obstante, una vez más, afirmaciones como esta de arriba no afirmaban 
que el fanjiao no fuera budista. Después de todo, los milagros budistas eran cosa conocida 
ya en tiempos más tempranos, antes de que los monjes tibetanos entraran a China. 

En ninguna de las peticiones de arriba había detalle alguno sobre la doctrina que el fanjiao 
enseñaba de hecho. Se lo etiquetaba de heterodoxo porque era extranjero, porque era un des-
perdicio de recursos y, ocasionalmente, porque era perverso con respecto a la sexualidad o 
porque era una forma de magia ineficaz a ojos de los funcionarios Ming. Por tanto, fanjiao 
es el primer intento de imaginar el “lamaísmo” en China.22 No obstante, la práctica del fan-
jiao se consideraba atada a la identidad étnica tibetana de por sí, y representaba el aspecto 
foráneo y moralmente corrupto del budismo, en lugar de representar una práctica que se des-
viara del budismo. El término fanjiao era un dispositivo retórico que servía para atacar la 
foraneidad de los tibetanos y de los chinos que los seguían, así como para prevenir a los 
mismos gobernantes contra los peligros de seguir el budismo y de abandonar por ello asuntos 
del estado. No se trataba de una descripción de su contenido budista. Eran razones pragmá-
ticas, no religiosas, las que llevaron a la corte Ming a reificar y luego a prohibir esta ense-
ñanza entre los chinos. Pese a haber sido el precursor de la noción de lama jiao, este otro 
término, más tardío, acarreó consigo un significado distinto. 

 

 

 

 
21 Ming shilu, vol. 67, 2625-2626 (Ming wuzong shilu, juan 32). 
22 Antes de que se usara el término fanjiao, el budismo tibetano no había sido objetivado como una forma de budismo 
separada, institucional o legalmente, de los otros tipos de budismo que había en China. Véase Bo Huang, “The Birth 
of Lamaism: Religious Institution, Ethnic Identity, and Politics behind Tibetan-rite Buddhism in China from the 
11th-19th Century” (Tesis de doctorado, Universidad de Indiana, 2021).  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

93

Lama jiao: el aspecto ortodoxo del lamaísmo 

He discutido hasta ahora la hostilidad contra el budismo tibetano, en aumento desde media-
dos del siglo XV, y la manera en que los funcionarios Ming usaban el término fanjiao como 
un dispositivo retórico para denunciar las características negativas y foráneas del budismo 
durante mediados de la era Ming. Tras un periodo de hostilidad abierta, la actitud oficial de 
la corte Ming hacia el budismo tibetano pasó por un giro drástico después de hacerse la paz 
con el gobernante mongol de Tumed, Altan Qa’an (1508-1582) en el año de 1571. Entre los 
muchos intercambios que siguieron a esta paz estuvo la petición de Altan Qa’an de recibir 
tanto lamas como los sūtras tibetanos de parte de la corte Ming. La dinastía Ming se encontró 
a sí misma en una situación en la cual el budismo tibetano era de importancia estratégica vital 
y, de repente, tenía que ser legitimado. De acuerdo con los Ming Muzong shilu 明穆宗實錄 
[Registro verdaderos de Ming Wuzong]: 

El despreciable Shunyi wang del norte, Altan, pidió que se le enviaran sūtras tibetanos escritos 
con letras doradas, así como monjes lama fan que hubieran estudiado con profusión los sūtras 
y los mantras. El gobernador general Wang Chonggu lo supo, y habló así: “el deseo del des-
preciable es seguir a Buda y abandonar el homicidio; esto es el germen de su arrepentimiento 
y de su amor por lo bueno. Aplicaré la estratagema de transformar a los bárbaros con las 
maneras chinas, adaptar a los bárbaros a la situación y abrir el mercado de tributos”. El Con-
cejo de Ritos consideró que esto era aceptable, y el emperador estuvo de acuerdo. 北虜順義王

俺答請金字番經及遣剌麻番僧, 傳習經況(咒). 總督尚書王崇古以聞，因言：虜欲事佛戒殺是即悔過好善

之. 我...亦用夏變夷之策, 宜順夾情以維貢市. 禮部亦以爲可許. 上從之.23 

En este texto, Wang Chonggu 王崇古 (1515-1588) no solo aceptó la petición de Altan Qa’an, 
sino que utilizó a los monjes fan como parte de una estratagema para “transformar a los 
bárbaros con las maneras chinas”. Además, Wang urgió al emperador a proveer a los lamas 
con alimento y vestuario suficientes, “para demostrar que China defiende el budismo” (以示

中華崇尚佛教之意). La noción de que los monjes fan practicaban una religión bárbara y no-
china fue ahora descartada. La petición de Wang muestra que este no pensaba que la dinastía 
Ming estuviera usando las maneras de los bárbaros para gobernar sobre los bárbaros, pues 
Wang considera que el budismo, junto al confucianismo, es una verdadera fuerza civilizadora 
inherente a la misma China. Esto se refleja en lo que le dijo al emperador Wangli 萬曆 (r. 
1563-1620): “el despreciable rey podrá no saber por completo que China es un lugar donde 
se practican las tres doctrinas del confucianismo, el budismo y el daoísmo, pero nosotros los 
confucianos tenemos una comprensión profunda del budismo, y todo lo que decimos tiene 
una base” (虜王或未書盡知我中國儒佛道三教竝行. 惟我儒流兼通佛教, 所言具有根源).24 

23 Ming muzong shilu, juan 65. 
24 Wang Chonggu, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi (Copia digital disponible en el sitio web de la Univer-
sidad de Peking), juan 8.  



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

94

Dos lamas fueron entonces seleccionados por la corte Ming para ser enviados ante Altan 
Qa’an. Naturalmente, para que el budismo tibetano pudiera representar el poder transforma-
dor del emperador Ming, no podía estar asociado con la heterodoxia y la foraneidad. Wang 
vio la necesidad de distinguir claramente entre el budismo ortodoxo y el budismo heterodoxo. 
Los lamas enviados por la dinastía Ming fueron clasificados por Wang como parte del bu-
dismo ortodoxo: 

Su súbdito teme que, en el campo del despreciable, los monjes fan estudien solo los mantras. 
Los dos monjes [es decir, los dos lamas enviados por los Ming] pueden no conocerlos, y 
puede que los miren con altivez. Hemos pedido a Altan información sobre los monjes fan que 
vimos, y preguntamos de qué estados son sus maestros del dharma. Los viejos monjes que se 
dirigen ahora [a Altan] solían ir a la región occidental bajo la orden del Señor [Emperador] y 
allá conocer las enseñanzas Mahāyāna del occidente. En China pesa una prohibición [sobre 
las enseñanzas heterodoxas], y la gente no se atreve a estudiar las enseñanzas heterodoxas ni 
los dharmas que no son estándar. [Me] temo que los monjes de ellos no respetan esto, y no 
creen en esto, y, por tanto, no son verdaderos monjes. 臣恐先在虜營番僧多習咒法, 二僧未知被虜

輕慢. 仍貴問俺答, 見在番僧不知系何國法師. 今去老僧經二次西域奉王, 備知西方大乘教法. 中國有禁, 不

敢習旁門斜法. 恐彼僧不尊不信, 即非真僧.25 

El pasaje de arriba implica que Wang separaba un cierto culto tibetano heterodoxo del bu-
dismo tibetano estándar, una distinción que no se hace en las descripciones más tempranas 
del fanjiao. Más adelante, Wang menciona que había setenta y dos tipos de enseñanzas bu-
distas heterodoxas.26 Debe hacer énfasis en que la noción de budismo ortodoxo y heterodoxo 
que tiene Wang está menos basada en los estándares normativos del budismo tibetano que en 
los estándares de lo que se consideraría un budismo ortodoxo tibetano. Esto es obvio en el 
texto de la era Ming Wanli wugong lu 萬曆武功錄 [Registro de los asuntos militares durante el 
reinado de Wanli], que menciona que “cuando se dirigían al norte, los dos monjes llevaron 
consigo las divinas estatuas de Dizang 地藏 (en sánscrito, Kṣītigarbha), de los diez reyes, y 
también del Xinjing 心經 (el sūtra del corazón), el Jin’gang jing 金剛經 (el sūtra del diamante) 
y del Guanyin jing 觀音經 (Avalokitêśvara Sūtra)” (二僧出地藏十王神像及《心經》、《華嚴》、

《金剛》、《觀音》等諸經).27 Dizang era uno de los cuatro grandes bodhisattvas adorados en 
China que se asociaban con la liberación de los seres sintientes en el infierno, pero no era un 
gran bodhisattva en la tradición tibetana. El Guanyin jing se refiere a la sección del Ava-
lokitêśvara-vikurvana-nirdeśa del Fahua-jing 法華經 (El sūtra del loto). Las características 
atribuidas al budismo practicado por estos monjes tibetanos reflejan que este era comúnmente 
aceptado como budismo estándar en China, o como una tradición mixta, más que las ense-
ñanzas populares del budismo tibetano en Tibet. Irónicamente, los mantras tibetanos, que 
típicamente eran asociados con el fanjiao por los funcionarios Ming de época más temprana, 
eran vistos con sospecha. Esto apunta a que muchos monjes lama educados, especialmente 

25 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8. 
26 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8. 
27 Qu Jiusi, Wanli wugong lu (Versión digital disponible en el sitio web de Chinese Text Project), juan 8. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

95 

cuando tenían una herencia étnica han, usaban los ritos y las vestiduras del budismo tibetano, 
pero seguían doctrinas del budismo chino. Sin embargo, esto no afectaba el respeto que Altan 
Qa’an les tenía. En fecha más tardía, escribió de vuelta al emperador Ming, diciendo que 
“después, llegaron los dos lamas y los dos discípulos que envió el gran emperador Ming 
Renzong, y ellos tenían las mismas escrituras que tienen los lamas que ya estaban en el cam-
pamento, y eran buenos enseñando y dirigiendo. Ahora sigo el buen camino” (後又蒙大明仁聖

皇帝欽差二喇嘛二徒弟前來, 與同在營剌麻, 經典相同, 善言教導, 我已歸善道).28 Pese a las escrituras de 
enseñanza de estos monjes Ming, que probablemente incluían textos de la tradición del bu-
dismo chino, Altan Qa’an los vio como parte de la misma tradición budista. 

Debe hacerse hincapié en el hecho de que los dos lamas que envió la corte Ming, Sengge 
Zangpo y Gyeltsen Drakpa, fueron seleccionados de entre los miembros del Buró de la Corte 
Ming para Monjes Budistas 僧錄司 y, por tanto, estaban los dos bajo la burocracia Ming. Es 
altamente probable que, como otros monjes fan bajo el gobierno Ming, estos monjes vinieran 
de las regiones tibetanas de Gansu, donde los tibetanos y los chinos se entrecruzaban, o que 
hayan sido lamas de la etnia han. Antes de enviar a estos dos lamas, el gran secretario Zhang 
Juzheng anotó que “hoy en día, los monjes fan de la capital son generalmente gentes viles y 
maliciosas que no tienen conocimiento sólido sobre las escrituras budistas. Si los enviamos, 
temo que los mongoles nos despreciarían”.29 Aquí, las enseñanzas de los dos lamas enviados 
por los Ming fueron consideradas parte de las legítimas “enseñanzas Mahāyāna del occi-
dente” (西方大乘教法), porque usaban textos budistas con los cuales los chinos estaban fami-
liarizados y porque ayudaban al emperador Ming a “transformar a los bárbaros con las 
maneras chinas” (用夏變夷).30 En lugar de albergar una idea preconcebida sobre el budismo 
tibetano como un budismo esencialmente no-chino, el gobierno Ming era, de hecho, más bien 
flexible al reinterpretar el budismo tibetano como una herramienta que transformaría a los 
bárbaros y los haría adoptar “las maneras chinas”, aunque en la retórica el énfasis se pusiera 
en la doctrina budista y no en el mantra. 

Esta característica “transformadora” del budismo tibetano se enfatizó aún más cuando Altan 
Qa’an exigió que los sūtras budistas se entregaran en el idioma mongol. En un primer mo-
mento, los funcionarios Ming no pudieron encontrar sūtras budistas, pero después de una 
búsqueda más dedicada, pudieron encontrar algunos sūtras mongoles en Gansu. Además de 
entregar textos budistas tibetanos en idioma mongol, la corte Ming también encontró las “Es-
crituras Leales y Filiales” (zhongxiao zhi jing 忠孝之經) en el idioma fan (es decir, en tibe-
tano), las cuales fueron enviadas al norte para guiar a los mongoles. Además, Wang declaró 
que debería enviarse un traductor que se asegurara de que, en su memorial, Altan usara el 
lenguaje de la sumisión. También fueron enviados expertos “al campo del despreciable, que 
dieran instrucción a diario a los bárbaros en lenguaje fan, para revisar el significado de sus 

 
28 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8. 
29 Toh Hoong Teik, “Tibetan Buddhism in Ming China” (Tesis de doctorado, Universidad de Harvard, 2004), pág. 
210. 
30 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

96 

palabras y para explicarles claramente los grandiosos significados de la lealtad y de la piedad 
filial” (同赴虜營, 日於諸夷傳授番文, 較對字意, 講明忠孝大義).31 Se sigue que el budismo tibetano 
fue ideado por Wang como una enseñanza que incorporaba no solo el budismo tibetano, sino 
también el ideario moral y la doctrina política del confucianismo. Por tanto, puede decirse 
que aquello que un oficial Ming describiera como parte constitutiva del budismo practicado 
por un monje fan era algo sujeto a cambio, dependiendo del propósito de la descripción. 

Un nuevo término se acuñaría para separar este budismo ortodoxo de Tíbet de la más genérica 
definición de fanjiao, que conllevaba una identidad foránea y heterodoxa. En efecto, este 
término es el famoso término de lama jiao. Como ha anotado Shen Weirong, el término apa-
reció por primera vez en una inscripción de 1573, escrita por Zhang Juzheng, que describía 
el taller de escrituras tibetanas, basado en traducciones, del Fanjing chang 番經廠. Zhang 
Juzheng escribió lo siguiente: “las escrituras fan vinieron del Ü-Tsang, que es el lama jiao 
de hoy. Boddhidharma lo veía como una rama paralela” (番經來自烏斯藏, 即今喇嘛教, 達摩目為

旁支曲竇者也).32 El término “rama paralela” (pangzhi 旁支) implica un linaje religioso sepa-
rado del linaje central, pero que sigue siendo similar a este. En representación de la corte 
Ming, Zhang aceptaba el budismo tibetano como una “rama paralela” auténtica del sinizado 
budismo chan, que para remate era útil para un propósito estratégico de la dinastía Ming, en 
lugar de ser una enseñanza heterodoxa. 

Es interesante que, en la inscripción, Zhang comparara las lama jiao con el budismo chan en 
lugar de compararlas con el budismo esotérico, pues esta comparación tendría un impacto en 
la manera en que el budismo tibetano sería comparado durante la dinastía Qing, más tardía. 
La razón de que esto haya sido así tendrá que ser examinada contra el fondo del desarrollo 
del budismo chino durante esos años. Para finales de la era Ming, las escuelas budistas de 
china se integraron y el budismo chan vio venir un gran renacimiento, y terminó por dominar 
la escena budista. Además, la élite letrada confuciana, especialmente los seguidores de Wang 
Yangming 王陽明 (1472-1529), se involucraron con entusiasmo tanto en la práctica como en 
el apadrinaje del budismo chan, e incluso fueron los autores de sus propias antologías chan. 
Este desarrollo estuvo acompañado de una floreciente cultura impresa en que la literatura 
chan se hizo ampliamente conocida entre aquellos que podían leer, y hubo un entusiasmo 
chan entre los intelectuales chinos de finales del siglo XVI y el siglo XVII.33 Como resultado,  
no sorprende que Zhang Juzheng, además de otros intelectuales más tardíos de la era Qing, 
proyectaran las características del extendido budismo que les era tan familiar sobre el bu-
dismo que ellos consideraban ortodoxo de Tíbet.  

Debe anotarse que los monjes fan, después de que fuera acuñado el término de lama jiao, 
fueron asociados frecuentemente con la perversión sexual y la hechicería. Sin embargo, fue 

 
31 Wang, Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi, juan 8. 
32 Shen, Xiangxiang Xizang, págs. 150-151, tomado de Qinding rixia jiuwen kao, fascículo 6, 8a-8b. 
33 Wu Jiang, Elightenment in Dispute: The Reinvention of Chan Buddhism in Seventeenth-Century China (Nueva 
York: Oxford University Press, 2008), págs. 107-108. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

97 

durante esta época que, en los escritos chinos, el tantra sexual y los trucos de ilusionismo 
fueron considerados como prácticas no budistas separadas de las lama jiao. Por ejemplo, en 
el libro privado de la era Ming tardía Zui weilu 罪惟錄 [Registros de un acusado], de Cha 
Jizuo 查繼佐 (1601-1676): “Lo que practican los monjes occidentales no es más que técnicas 
[ilusorias]; si uno [sigue agarrado a] la naturaleza de la mente, no habrá ilusiones” (凡西僧所

为皆術, 若以心性則無幻).34 Aquí, el autor piensa que los monjes tibetanos solo conocen trucos 
de magia, en lugar de conocer la doctrina de la naturaleza del Buda. Liu Ruoyu 劉若愚 (1584-
¿?), eunuco de la era Ming tardía, también comentó en Zhuo Zhong zhi 酌中志 [Un registro 
sopesado y sin sesgos] que los “monjes fan son todos gente lasciva, no entienden las escritu-
ras” (番僧皆淫穢之人, 不通經典).35 Las características que estos dos autores de arriba han atri-
buido a los monjes tibetanos eran el opuesto exacto de las características que los altos 
funcionarios del gobierno Ming le atribuían a las auténticas lama jiao; Wang Chonggu y 
Zhang Juzheng pensaban que los monjes fan que le enviaron a Altan Qa’an se caracterizaban 
por su conocimiento de las doctrinas Mahāyāna, notoriamente de las escrituras budistas chi-
nas con las que estaba familiarizada la élite letrada, y no con mantras exóticos ni con ningún 
truco. Por otro lado, Cha Jizuo y Liu Ruoyu pensaban que los monjes fan se caracterizaban 
precisamente por esos trucos de magia, y por su ignorancia respecto a las escrituras budistas. 
Sea como quiera ser, y de manera distinta a las críticas más tempranas contra el fanjiao, Cha 
Jizuo y Liu Ruoyu consideraban estas prácticas mágicas y lascivas de los monjes fan como 
una forma ilegítima de budismo, mientras que la élite letrada confuciana más temprana no 
separaba el fanjiao del budismo, y hacía con frecuencia la equivalencia entre el fanjiao y los 
aspectos negativos y foráneos del budismo. 

Fue también durante esta época que el tantra sexual que practicaba el último emperador Yuan 
fue denunciado específicamente como no budista. Esto puede verse en el libro Dushu meiqiu 
ji 讀書敏求記 [Esfuerzos en el estudio de los libros], compilado al comienzo de la era Qing 
por el coleccionista de libros Qian Zeng 錢曾 (1629-1701), que estaba compuesto por las 
traducciones de tres textos tibetanos esotéricos del periodo Ming: Duanbiwa chenjiu tongs-
heng yao 端必瓦成就同生要 [Ḍombiheruka’s Sahajasiddhi], Da shouyin wuzi yao 大手印無字要 

[El Mahāmudrā sin letras] y Yindeluo puti shouyin daoyao 因得啰菩提手印道要 [Los puntos 
clave del Mudrā, escritos por Indrabhūti]. El primer texto atañe a la práctica esotérica del 
Camino y la Fruta (daoguo 道果), mientras que los otros dos son textos Mahāmudrā. El co-
leccionista de libros Qian Daxin 錢大昕 (1728-1804) también escribió un suplemento a la 
historia Yuan titulado Bu Yuanshi yiwen zhi 補元史藝文志 [Suplemento a la Monografía sobre 
las artes y la literatura de la dinastía Yuan], donde Qian clasificó el mismo Da shouyin wuzi 
yao bajo la sección de “libros médicos” (yishu lei 醫書類) en lugar de clasificarlo en la sección 
de “budismo y daoísmo” (Shi Dao lei 釋道類), que incluía solo los libros de budismo chino y 
daoísmo estándar. En su otro libro, Yeshi yuan shumu 也是園書目 [Catálogo de los libros 

 
34 Shen, Xiangxiang Xizang, pág. 148. 
35 Shen, Xiangxiang Xizang, pág. 150. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

98

coleccionados en este jardín], el mismo texto estaba ubicado directamente en el capítulo lla-
mado “Fanzhong shu” 房中術 [El arte del dormitorio].36 Como Cha Jizuo y Liu Ruoyu, estos 
autores no consideraban estas prácticas tántricas como parte del budismo legítimo. No obs-
tante, debería notarse que Cha Jizuo, Liu Ruoyu y Qian Daxin no llamaban lama jiao a las 
prácticas de estos monjes fan. Tal vez, como resultado del hecho de que la posición oficial 
del gobierno era que las lama jiao era una forma del budismo ortodoxo, muchos intelectuales 
empezaron a separar “las artes del dormitorio” y los “trucos ilusorios” practicados por los 
monjes fan del término lama jiao, y no consideraron lo anterior como parte del budismo. 

Grosso modo, parece que hay dos puntos de vista en la era Ming que atañen al budismo 
tibetano. En el primero de estos puntos de vista, los elementos chamánicos y sexuales de la 
práctica de los lamas eran vistos como parte del fanjiao, pero la enseñanza como tal seguía 
considerándose budista, mientras que el budismo como un todo se consideraba una enseñanza 
heterodoxa. Pese a que el término fanjiao desapareció casi por completo y el término lama 
jiao se extendió y tomó su lugar, esta noción parece seguir existiendo en el periodo Qing, 
normalmente entre las masas del común, que con toda probabilidad no se preocupaban por 
distinguir entre las distintas formas de budismo que practicaban los tibetanos. La segunda 
perspectiva es la mantenida por el gobierno y por la élite letrada cercana al gobierno a partir 
del año de 1573. En esta perspectiva, las prácticas chamánicas y sexuales se separaban de las 
auténticas lama jiao, y este se veía como un elemento de transformación moral en manos del 
mando imperial. Por tanto, las lama jiao se consideraban como una forma ortodoxa de bu-
dismo que tenía una doctrina similar a la china, particularmente a la del budismo chan. Aun-
que no es poco común que algunos confucianos siguieran atacando a las lama jiao junto a 
otras formas de budismo, las lama jiao no fueron nunca denunciadas como no budistas. Esta 
segunda noción se hizo mucho más popular bajo la dinastía Qing que sucedió a los Ming, y 
vino a dominar la literatura sobre el budismo tibetano. 

Enseñanza Amarilla vs. Enseñanza Roja:  
nociones Qing sobre la ortodoxia budista 

Como demostré antes, para finales del periodo Ming, las afirmaciones negativas acerca de 
los monjes fan o acerca de los lamas no acarreaban necesariamente el significado de un ata-
que contra las lama jiao. De hecho, en tiempos Qing, la falta de disciplina entre los lamas era 
considerada como una desviación frente a su propia doctrina budista, y las lama jiao eran 
consideradas, en efecto, como la legítima doctrina budista que curaría la muy negativa natu-
raleza de los monjes fan. Vemos expresión de esta idea incluso antes de que los manchúes 

36 Meng Yu, “Guoyia tushugan suo cang Da shouyin wuzi yao yuanlin kaoshu”, en Shen Weirong (ed.), Wenben 
Zhong de lishi: Zangchuan Fojiao zai Xiyu he Zhongyuan de chuanbo (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe, 
2012), págs. 207-242. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

99

entraran a China. En 1636, Huangtaiji 皇太極 (r. 1626-1643)v escribió un decreto dirigido a 
sus súbditos que trataba sobre las características de los lamas. Los ataques usados entonces 
para denunciar a los lamas fueron similares a aquellos usados por los funcionarios confucia-
nos de la corte Ming: que los lamas eran lascivos y fraudulentos: “Los lamas se inventan 
dichos falsos, usan las ofrendas a Buda y la abstinencia como un pretexto para esconder su 
perversión sin límites. [Ellos] buscan las riquezas, van contra [el camino correcto] y cometen 
pecados. También obtienen de la gente riquezas y ganado mediante extorsión. Alegan falsa-
mente que ellos pueden eximir de pecados a la gente en la próxima vida. Sus palabras enga-
ñadoras son extremas”.37 Por otro lado, al escribirle directamente a los lamas mongoles en 
1638, Huangtaiji les recordó que no se estaban conduciendo en la manera propia de los lamas, 
definida por los códigos monásticos: “He escuchado que ustedes no siguen las maneras de 
los lamas, que [ustedes] crean caos y llevan consigo un comportamiento presuntuoso. Soy yo 
quien administra el estado; cuando ustedes no siguen el Vinaya, si no administro yo el cas-
tigo, ¿quién lo hará?” (聞爾等不遵喇嘛之道, 作亂妄行, 朕統理國政, 爾等不遵戒律, 朕不懲治, 誰則治

之?).38 Al examinar los distintos comentarios de Huangtaiji, vemos los estereotipos típicos 
de los lamas: que ellos rompen las reglas y no pueden controlar sus propios deseos. Este es 
el tropo que usó Huangtaiji al advertirle a sus funcionarios que guardaron su distancia con 
los lamas. No obstante, existía una “manera de los lamas” que era ideal, que se caracterizaba 
por el seguimiento de estrictos códigos monásticos, y el mismo Huangtaiji usó esta retórica 
para intentar que los lamas mongoles siguieran las regulaciones. En otras palabras, la razón 
por la que los lamas eran lascivos, avariciosos y deshonestos era que no seguían el budismo 
ortodoxo (el camino de los lamas), y no que el budismo que practicaban los hiciera así. 

Las dos expresiones retóricas que aludían por separado a las características de los lamas fue-
ron luego proyectadas sobre diferentes escuelas del budismo tibetano, después de que la di-
nastía Qing instituyera la ortodoxia Gelukpa a mediados del siglo XVII. La corrupción, los 
trucos ilusorios, la magia y los mantras heterodoxos, usadas antes para atacar a los lamas, 
pasaron a estar asociados con todas las escuelas no Gelukpas del budismo tibetano, conocidas 
en conjunto como la Enseñanza Roja (Hongjiao 紅教). La enseñanza budista estándar con su 
disciplina monástica, su comprensión de las escrituras y el esfuerzo por contemplar la natu-
raleza del Buda en uno mismo pasó a estar asociada únicamente con la escuela Gelukpa, o 
Enseñanza Amarilla (Huangjiao 黃教). Parece ser que este punto de vista fue adoptado am-
pliamente por los funcionarios de la corte Ming. Por ejemplo, en su colección de narraciones 
Yuewei caotang biji 閱微草堂筆記 [Historietas aleatorias de la cabaña del escrutinio minu-
cioso] de finales del siglo XVIII, Ji Yun 紀昀 (1724-1805), miembro de la Academia Hanlin 
翰林院, escribió que “hay dos tipos de lama [jiao]: el primero se llama la Enseñanza Amarilla, 
y el otro se llama Enseñanza Roja. Las dos enseñanzas han recibido su nombre por el atuendo 
que usan sus maestros. La Enseñanza Amarilla habla de la moralidad, y deja claras las causas 
y los frutos; es una denominación diferente del [budismo] chan, pero tiene el mismo origen. 

37 Zhou Qi, Qingdai Fojiao yu zhengzhi wenhua (Beijing: Renmin chubanshe, 2015), pág. 32. 
38 Xuxiu Siku quanshu (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002), vol. 369, pág. 155 [Donghua lu, juan 3]. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

100 

La Enseñanza Roja solo trabaja sobre el arte de la ilusión” (喇嘛有二種: 一曰黃教, 一曰紅教. 各以

其衣別之也. 黃教講道德、明因果, 與禪家派別而同源. 紅教則惟工幻術).39 Aquí, Ji Yun piensa que, 
pese a que el budismo Gelukpa es distinto al budismo chan, los dos están relacionados. Esto 
es similar a los comentarios de Zhang Juzheng en 1573 sobre las lama jiao, en los que se 
decía que las lama jiao eran una rama paralela al budismo chan y, por tanto, era una ense-
ñanza ortodoxa. Para los académicos de la era Qing como Ji Yun, la clasificación de Ense-
ñanza Roja recogía todos los estereotipos negativos que habían sido asociados a los monjes 
fan durante el periodo Ming, incluyendo los trucos ilusorios, la hechicería y otras posibles 
características negativas. La Enseñanza Amarilla constituía las lama jiao ortodoxas, mientras 
que los seguidores de la Enseñanza Roja solo habían adoptado el título de lamas, pero en 
realidad solo seguían trucos que no habían sido enseñados originalmente por el Buda. 

Aquellos aspectos de la Enseñanza Amarilla que Ji Yun pensaba que le eran características 
coincidían con exactitud con la retórica que la corte Ming tardía usaba para describir las lama 
jiao ortodoxas: su doctrina era similar a la del budismo chino, particularmente la del budismo 
chan. Las características atribuidas a la Enseñanza Roja eran similares a los trucos ilusorios 
y a las artes de dormitorio que los intelectuales Ming acusaban a los monjes fan de practicar. 
Por ejemplo, obsérvese esta narrativa que creó Ji Yun y en la que se rastrea el origen de la 
Enseñanza Roja hasta los trucos ilusorios de Asia Central: 

Al investigar a los ilusionistas de las regiones occidentales que tragan cuchillos y fuego, 
[puede saber uno que ellos] existen desde la era Han temprana.vi Estos ilusionismos incluyen 
los trucos que fueron heredados desde el pasado, y que no hacen parte del dharma original 
del Buda. Por tanto, la Enseñanza Amarilla habla de [los seguidores de] la Enseñanza Roja 
como quien habla de demonios, o se refiere a ellos como brahmanes, es decir, el mote que las 
escrituras budistas le ponían a los maestros malvados y a los herejes. 考西域吞刀吞火之幻人, 自

前漢已有此. 蓋其相傳遺術, 非佛氏本法也. 故黃教謂紅教曰魔. 或曰: ‘是即波羅門佛經所謂邪師外道者’.40 

Ji Yun también menciona a un oficial del Lifan yuan 理藩院 (Concejo de Administración de 
las Regiones Periféricas) que le dijo que la Enseñanza Roja “tiene el arte de convocar a las 
mujeres [para el sexo], de manera que la Enseñanza Amarilla la considera demoniaca” (有攝

召婦女術, 故黃教斥以魔云).41 Aquí, la Enseñanza Roja es asociada también con las característi-
cas de las artes sexuales que los intelectuales de la era Ming le atribuían a los lamas o monjes 
fan. En suma, mientras que el término lama jiao describía en la era Qing a todo el budismo 
tibetano, solo la escuela Gelukpa era considerada una lama jiao ortodoxa y legítimamente 
budista. 

No solo este punto de vista era sostenido por amplios círculos de la élite letrada de etnia han, 
sino que también era sostenido por varios abanderados. A finales del siglo XVIII, el 

 
39 Ji Yun, “Yuewei caotang biji”, en Biji xiaoshuo Dagua, ershiba bian (Taipei: Xinxing shuju, 1988), vol. 6, págs. 
3305-3306. 
40 Ji, “Yuewei caotang biji”, pág. 3306. 
41 Ji, “Yuewei caotang biji”, pág. 3593. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

101 

abanderado mongolvii Song Yun 松筠, que llegó a ser el Amban de Tibetviii en 1794, también 
estableció esa asociación entre la magia y las escuelas budistas fuera de la escuela Gelukpa. 
Sin embargo, Song Yun ofreció más detalles que Ji Yun acerca de la historia de varias es-
cuelas tibetanas del budismo. Song Yun sabía que el fundador de la escuela Gelukpa, Tsong-
khapa, aprendió de otras escuelas tibetanas de budismo. En su descripción de la frontera, 
titulada Suifu jilüe 綏服紀略 [Breve descripción del Suifu], Song Yun escribió que “las Ense-
ñanzas Roja y Amarilla era originalmente una misma; la reciente Enseñanza Roja, que ma-
neja las malas artes, es la Enseñanza Roja tardía, y no [viene del] linaje original de los 
templos Sakya” (蓋紅黃二教本同, 其近日邪術之紅教乃紅教之末失, 非薩迦廟之本宗也).42 Esta des-
cripción muestra que, probablemente, Song Yun no consideraba las prácticas sexuales ni los 
trucos ilusorios como parte del mismo budismo legítimo enseñado por los famosos lamas 
Sakyapa durante la dinastía Yuan. 

En sus Shengwu ji 聖武記 [Registros de los sagrados logros militares], escritos en 1842, Wei 
Yuan 魏源 (1794-1857), funcionario Qing, ofreció una descripción, aún más detallada que la 
de otros estudiosos de la era Qing que le precedieron, de la historia del origen de la escuela 
Gelukpa. A la manera de Song Yun, Wei Yuan pensaba que las escuelas no Gelukpa eran 
originalmente ortodoxas, pero luego se corrompieron: 

Después, la Enseñanza Roja transmitió los mantras secretos, y esos malos efectos que son 
respirar fuego y tragarse cuchillos para así impresionar a las masas, sin diferenciarse de los 
maestros de los chamanes, y perdieron completamente la disciplina, la concentración y la 
sabiduría de la enseñanza. Originalmente, Tsongkhapa estudió la Enseñanza Roja… Esta en-
señanza [es decir, la Enseñanza Amarilla de tiempos de Wei Yuan] pone énfasis en la salva-
ción de los seres que sienten y en la contemplación de la naturaleza [propia], y ataca al 
pequeño vehículo de los Śrāvakas y a los vehículos inferiores de los trucos ilusorios. A me-
diados de la era Ming, esta enseñanza estaba ya muy por encima de la Enseñanza Roja. 其後, 
紅教專持密咒, 流弊至以吞刀吐火炫俗, 無異於巫, 盡失戒, 定, 慧宗旨. 宗喀巴初習紅教...其教皆重見性度

生, 斥聲聞小乘幻術下乘. 當明中葉, 已遠出紅教之上.43 

Pese a que Wei Yuan reconocía que la escuela Gelukpa había tenido su origen en la Ense-
ñanza Roja, lo que la hacía legítima, a sus ojos, era que enseñara el método de la “contem-
plación de la naturaleza [propia]”. En contraste con la idea, presente en la doctrina estándar 
del budismo Gelukpa, de un vehículo esotérico que se posicione sobre un vehículo exotérico, 
para Wei Yuan –interesado él mismo en el budismo–, los mantras secretos y demás “trucos” 
no estaban claramente separados ni eran vistos como parte de un vehículo inferior. Wei Yuan 
puede haber sabido que la escuela Gelukpa también recitaba los mantras, pero, como otros 
funcionarios chinos, lo más probable es que haya visto los mantras como una mera práctica 
auxiliar dedicada a la obtención del objetivo central del budismo: la contemplación de la 
naturaleza de Buda. 

 
42 Wei Yuan, Shengwu ji (Beijing: Zhonghua shuju, 1984), pág. 207. 
43 Wei, Shengwu ji, págs. 200-201. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

102 

Mientras que la escuela Gelukpa era en efecto más estricta que las demás en lo respectivo a 
la disciplina monástica, no estaba libre de los elementos “chamánicos” del budismo del Tíbet. 
Además, pese a que el yoga sexual no era practicado directamente por la comunidad monás-
tica, aun así, algunos monjes visualizaban los tantras sexuales, y las relaciones sexuales ver-
daderas eran consideradas más efectivas como tantra. Esto, junto al yoga de la muerte, jugaba 
un papel en el sistema Gelukpa de lamas reencarnados.44 Así las cosas, los funcionarios chi-
nos de la era Qing leían aquello de entre el complejo sistema tibetano que era considerado 
aceptable y ortodoxo en los estándares sociales chinos, lo cual resultaba en cierta confusión. 
Por ejemplo, no parece que Wei Yuan haya estado consciente de que el sexo tántrico era 
parte del Tantra Anuttarayoga de la escuela Gelukpa. Esto se muestra en el Sheng wuji, en el 
que Wei Yuan se muestra desconcertado ante el arte monástico que representa el sexo tán-
trico: 

Los así frecuentemente llamados Budas de la dicha tienen la forma [de alguien que hace] 
rituales secretos. Estas son las técnicas que guiaron y animaron la licenciosidad, transmitidas 
durante finales de la era Yuan por los monjes fan. El emperador Yuan Shun [les] hacía ofren-
das dentro de varios palacios. Esto acabó con su estado. Cualquiera que conozca el Vinaya 
en cualquier medida debería estar avergonzado de ese conocimiento, y el gobierno debería 
prohibirlo. Sin embargo, en todos los monasterios de lamas del Tíbet (Xizang), de Mongolia 
y de la capital, había ofrendas a [estas] imágenes. Esto no se consideraba extraño. Así, me 
pregunto qué escritura dio origen a esta enseñanza, y de qué fe surgió. El Khutukhtuix de ellos 
no lo prohíbe, y tampoco lo prohíbe el gobierno. 俗稱歡喜佛者, 形同密戲, 乃元季番僧尊導誨淫之

術. 元順帝供諸宮內, 卒亡其國, 稍知彿律既當恥之, 且官府當禁之. 乃西藏, 蒙古及京師剌麻寺中皆有圖像

供設, 恬不為怪, 試問本何經教? 起何敬信? 其胡土克圖不禁之, 官府亦不禁之.45 

Igual que otros funcionarios Qing anteriores, en su Kangyou jixing 康輶紀行 [Diario de viaje 
que describe el sur de China], el funcionario Qing del siglo XIX temprano Yao Ying 姚瑩 
(1785-1853) también asumió que la Enseñanza Amarilla era como el budismo chan, pues era 
ortodoxa. Escribió que la Enseñanza Roja tiene montones de trucos mágicos, mientras que 

La Enseñanza Amarilla solo explica y recita las escrituras, practica la meditación silenciosa 
y no hace trucos ilusorios, y los varios males no pueden aproximarse [a aquellos que la prac-
tican]. Por tanto, incluso pese a que los tibetanos son tontos, parecen respetar la Enseñanza 
Amarilla por encima de los seguidores de la Enseñanza Roja. Esta es la razón por la cual 
Fotucheng es inferior a Kumārajīva, y por la cual Kumārajīva es inferior a Bodhidharma. 蓋
黃教惟講通佛典, 習靜禪坐, 不為幻法, 而諸邪不能侵之. 故蕃人雖愚, 其敬黃教尤在紅教之上. 此佛圖澄所

以不如鳩摩羅什, 而鳩摩羅什又不如達摩也.46 

 
44 Geoffrey Samuel identifica dos orientaciones principales del budismo tibetano: la orientación clerical y la orienta-
ción chamánica (que incluye el yoga tántrico). Mientras que la Escuela Gelukpa era más clerical, los “elementos cha-
mánicos” seguían siendo una parte indispensable de esta escuela. Véase Geoffrey Samuel, “Introduction”, en Civilized 
Shamans: Buddhism in Tibetan Societies (Washington D.C.: Smithsonian Series in Ethnographic Inquiry, 1995). 
45 Wei, Shengwu ji, págs. 207-208. 
46 Wei, Shengwu ji, pág. 212. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

103 

Yao Ying también sostenía la noción de que las enseñanzas de los Gelukpa no se enfocaban 
en los hechizos y los milagros, y pensaba que se parecían a las prácticas chan del Bodhid-
harma: es decir, superior a Kumārajīva (344-413) y a Fotucheng 佛圖澄 (232-348), los prime-
ros maestros budistas que llegaron a China. Estos dos monjes, particularmente Fotucheng, 
eran conocidos por sus poderes especiales y por sus milagros, que Yao Ying comparaba con 
la Enseñanza Roja. Kumārajīva, además, era también versado en las escrituras budistas y 
tradujo muchos textos budistas al chino, y, sin embargo, Yao Ying consideraba que esto era 
inferior a experimentar directamente la naturaleza de Buda prescindiendo del uso del len-
guaje, según el método del Bodhidharma. Puede ser que esta sea la razón por la cual a Yao 
Ying le parecía extraño que los lamas de alto estatus se concentraran tanto en la doctrina de 
la reencarnación, y pensaba que el más alto vehículo del Tathāgatax no debería ser así.47 

Las descripciones arriba expuestas de los puntos de vista de los intelectuales Qing acerca de 
las características distintivas de las lama jiao muestran que estas son casi contrarias a las que 
pensaban los primeros académicos occidentales y modernos que eran las características dis-
tintivas del lamaísmo o del budismo tibetano como categoría. Las lama jiao no se distinguían 
de las otras escuelas del budismo por sus elementos tántricos o por el yoga sexual; en lugar 
de eso, los intelectuales Qing pensaban que el tantra sexual, junto a otros muchos elementos 
mágicos esotéricos, eran prácticas corruptas que se desviaban de las verdaderas lama jiao, 
que eran budismo. Pensaban que el budismo Gelukpa era el lama jiao verdadero y ortodoxo, 
y que tenía la misma doctrina que las escuelas budistas chinas, como la escuela chan, pues 
trataba de ver la naturaleza del Buda que uno mismo tiene, pese a que esta doctrina se expre-
sara por medio de rituales y lenguajes distintos. Además, para ellos era el estricto monacato 
de la escuela Gelukpa el que hacía de esta un budismo ortodoxo, mientras que los intelectua-
les occidentales pensaban que lo que le daba esta ortodoxia era la jerarquía monástica del 
lamaísmo, que era así corrupto de una manera similar a la corrupción de la jerarquía del 
catolicismo, y que, por tanto, se desviaba del budismo original, no jerárquico. 

Debe llamarse la atención sobre el hecho de que, en ninguna de las escuelas del budismo 
tibetano, contemplar la naturaleza del Buda en uno mismo y lograr el vacío es suficiente para 
convertirse uno mismo en Buda.48 Esto se debe a que la experiencia del vacío solo tiene que 
ver con el cultivo de la mente propia, sin tener que ver con otros seres sintientes. Por tanto, 
la escuela chan (y, en general, el budismo chino más extendido) se concentra solo en la mente; 
esta iluminación sin el debido empoderamiento tántrico constituía solamente el alcance o 
logro del cuerpo del dharma (en sánscrito, dharmakāya) y, si nos basamos en las tradiciones 
tibetanas, no habría permitido el alcance del estatus del Buda. Solo mediante el perfecciona-
miento del cuerpo físico (rupakāya), que incluye también el cuerpo-manifestación 
(nirmāṇakāya) y el cuerpo del disfrute comunal (sambhogakāya), mediante la adquisición de 

 
47 Wei, Shengwu ji, pág. 212. 
48 En particular, la escuela Gelukpa no ve la doctrina del Tathāgatagarbha y de la naturaleza de la mente como la 
verdad última, y sostieneel punto de vista Madhyamaka de que, en lo respectivo a la verdad última, incluso la mente 
permanece vacía. El budismo popular chino, por otro lado, considera la doctrina de la naturaleza del Buda (Tathāga-
tagarbha) como una doctrina separada y más alta que la escuela Madhyamaka o la escuela Yogacara. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

104

las virtudes meritorias del Buda puede llegar uno a convertirse en Buda.49 En la tradición 
tibetana, las prácticas tántricas eran la única manera de obtener todas las virtudes meritorias 
en el curso de una vida. Esto se hace mediante la contemplación de la forma de una deidad 
sobre la cual medita uno hasta alcanzar el vacío. Entonces, la deidad tutelar se invoca, y entra 
y se combina con el cuerpo físico visualizado, y recibe la consagración de los Budas. A di-
ferencia de la escuela chan, donde la cultivación de la mente con el objetivo de experimentar 
el vacío es vista con frecuencia como el camino definitivo, en la tradición del Tantra Anut-
tarayoga del Tibet, la visualización del cuerpo propio como deidad tutelar dentro de una 
maṇḍala (practicando yoga sexual, eventualmente) y el alcance del cuerpo físico del Buda 
por medio de estas prácticas era igual de vital para la realización del vacío. El fundador de la 
escuela Gelukpa, Tsongkhapa, consideraba la unión del vacío con “la alegría suprema” del 
tantra sexual como la última realización habida.50 

Por esa razón, los intelectuales Qing frecuentemente malinterpretaron los rituales tántricos 
tibetanos, y vacilaban en separarlas de las prácticas chamánicas no budistas. Se denunciaban 
tantras sexuales de todos los tipos incluso aunque la escuela Gelukpa también los practicaba. 
Parece que trataban incluso las prácticas tántricas ortodoxas del budismo Gelukpa como si 
tuvieran la misma función de los mantras y rituales usados en el budismo chino, sin adscri-
birles el rol central que jugaban en el budismo tibetano. Tampoco los emperadores Qing 
estaban libres de malinterpretaciones a la hora de aproximarse al budismo Gelukpa y, con 
frecuencia, proyectaban las doctrinas del budismo chan sobre este. Por ejemplo, el emperador 
Yongzheng (r. 1722-1735) afirmó que el segundo Changkya Khutukhtu, Ngawang Lobsang 
Chöden, era su mentor en el budismo chan, y estableció relaciones con él en el estilo chan 
para encuentros y diálogos.51 Ya que no hay evidencia de que el Changkya Khutukhtu cono-
ciera las prácticas chan, lo más probable es que Yongzheng haya inventado esta narrativa 
para así crear para sí mismo una línea legítima de transmisión del dharma y para encontrar 
un maestro que pudiera verificar su iluminación, pues estos elementos eran en ese entonces 
cruciales para la autenticidad de un maestro chan. Más allá de esto, Yongzheng tenía que 
buscar fuera del centro de China una fuente de legitimidad que sirviera para establecerse a sí 
mismo como la más alta autoridad sobre los maestros chan de China. Esto también nos revela 
que, en lo que a Yongzheng concernía, lo que practicaba y enseñaba el Changkya Khutukhtu, 
en últimas, no era distinto del budismo chan ortodoxo. 

49 En el budismo Mahāyāna, un Buda tiene tres tipos de cuerpo: el cuerpo de manifestación (nirmanakaya), el cuerpo 
del disfrute comunal (sambhogakaya) y el cuerpo de realidad (dharmakaya). El dharmakaya es la absoluta verdad 
tras el mundo, y está más allá de los conceptos. Con frecuencia, uno se refiere al dharmakaya como lo no-nacido o lo 
increado. El sambhogakaya es el cuerpo que siente la recompensa de la dicha de la iluminación. A diferencia del 
dharmakaya, el sambhogakaya tiene forma física, aunque no en este mundo terrestre, y puede también ser objeto de 
adoración. El nirmanakaya es el cuerpo físico, nacido sobre la Tierra, de un Buda. En el Vajrayana tibetano, los tres 
cuerpos son cultivados mediante prácticas espirituales (sadhanas) separadas para cada uno. 
50 Tsong Khapa Losang Drakpa, Illuminations of the Hidden Meaning Part I: Mandala, Mantra, and the Cult of the 
Yoginis (Nueva York: American Institute of Buddhist Studies, 2017), págs. 21-22. 
51 Qing Shizong, “Yuxuan yulu”, en (Wan) xu zangjing (Taipei: Xinwenfeng chubanshe, 1968-1970), 68:18:696b. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

105 

No solo Yongzheng no asociaba al budismo ortodoxo con el tantra, sino que, de hecho, en su 
escrito budista intitulado Jianmo bianyi lu 揀魔辨異錄 [Registros del señalamiento de los de-
monios y el discernimiento de la heterodoxia], Yongzheng atacó explícitamente a Hanyue 
Fazang 漢月法藏 (1573-1635), maestro chan, por su uso de un símbolo esotérico, la luna-disco 
(yuelun 月輪) que guía a la gente hacia la iluminación y era representada por un círculo per-
fecto. Existen pocos detalles con respecto a esta práctica, pero puede haber sido similar a la 
meditación ajikan 阿字観 del budismo esotérico japonés, en que quien practica la meditación 
también visualiza una luna en forma de disco junto a la letra sánscrita ah.52 Yongzheng ridi-
culizó la noción de que la verdad absoluta pudiera expresarse con una imagen y a través de 
algún secreto. Consideró que el uso de elementos tántricos de parte de Hanyue era extraño, 
y un método redundante al lado de la iluminación chan. Yongzheng hizo énfasis en que solo 
mediante el esfuerzo propio puede uno obtener la salvación. Así, le parecía que la noción de 
que uno mismo pudiera liberar a otros mediante algún medio esotérico era una noción demo-
niaca, no del Buda, y escribió que “fuera de la naturaleza propia de uno y de la autosalvación, 
¿desde cuándo hay algún secreto peculiar último que pueda fortalecer a aquellos que no en-
tienden la naturaleza propia y se niegan a salvarse a sí mismos?” (何嘗於自性自度外有甚奇特秘

密, 能強不了自性不肯自度者?).53 

Como ha explicado Robert Sharf, en el budismo chino tradicional, el término “enseñanza 
esotérica” puede significar muchas cosas, y nunca se ha considerado aparte de las enseñanzas 
exotéricas Mahāyāna. Con unas pocas excepciones individuales, estas enseñanzas no tienen 
sus propios textos clasificados. Con frecuencia, en la China medieval, “esotérico” significaba 
simplemente la más alta forma de enseñanza del budismo Mahāyāna.54 Esto se refleja tam-
bién en los escritos de Yongzheng; mientras que Yongzheng refutó la noción de empodera-
miento “esotérico” de Hanyue y de Hongren (1610-1663), que incluía (aunque no se 
restringiera a) prácticas tántricas, el mismo Yongzheng usaba el término “esotérico” (mimi 
秘密) con un significado más amplio. Para el emperador, la definición de “esotérico” no des-
cansaba sobre el mantra, el mudrā y la visualización. El emperador echó mano de Yongming 
Yanshou 永明延壽 (904-975), maestro budista del periodo de las cinco dinastías (907-979), y 
escribió que este tomó lo mejor de la escuelas Tiantai 天台, Huayan 華嚴 y Vijñānavāda para 
“compilarlo en un libro de cien fascículos conocido como Zongjing lu, presentándole así a 
los aprendices el más alto camino del dharma esotérico” (編綴成書一百卷, 名曰‘宗鏡錄’, 使學者於

無上秘密法門).55 Como para muchos escritores budistas chinos de tiempos medievales, “eso-
térico” no significaba, para Yongzheng, que hubiera prácticas tántricas, sino que aludía 

 
52 Wu, Enlightenment in Dispute, pág. 151. 
53 Qing Shizong, “(Yuzhi) Jianmo bianyi lu”, en Da Riben xuzangjing (Shanghai: Shanghai Hanfenlou yingyin, 
1925), juan 2. 
54 Robert H. Sharf, Coming to Terms with Chinese Buddhism: A Reading of the Treasure Store Treatise (Honolulu: 
University of Hawai‘i Press, 2001), págs. 263-279. 
55 Qing Shizong, (Yuzhi) Jianmo bianyi lu, juan 8. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

106 

simplemente a la más profunda enseñanza Mahāyāna, más allá de las palabras, o a la doctrina 
de la naturaleza del Buda.56 

Incluso el emperador Qianlong, conocido por haber sido un ferviente practicante de la medi-
tación tántrica tibetana, que hizo cubrir su tumba de mantras tibetanos, parece haber inter-
pretado el budismo Gelukpa a través de una lente chan. Por ejemplo, en una inscripción 
puesta en el monasterio Xihuang de budismo tibetano 西黄寺 de Beijing en 1782, Qianlong 
comparó las instrucciones del Panchen Lama a sus discípulos con el evento en que el Buda 
transmitió la enseñanza chan a Mahākāśyapa: “Dejó en Tashi Lhunpo a su excelso discípulo 
Lobsang Dondrub, y a otros, para que estudiaran los sūtras y el vinaya y extendiera esas 
enseñanzas, y se las explicaran al rey. Es como lo que el Tathāgata dijo cuando estaba a punto 
de entrar al Nirvana: ‘Tengo el más grande dharma de la mente, que he transmitido a 
Mahākāśyapa para que todos ustedes puedan apoyarse en él’” (即留高弟羅卜藏敦珠布等於扎仕

倫布傳習經律宣闡王教, 亦優如來涅槃所說, 我有無上心法, 悉付摩訶迦葉, 為汝等作大依止也).57 Este pa-
saje acerca de Mahākāśyapa también se encuentra, con pequeñas variaciones, en versiones 
de esta inscripción en tibetano, en mongol y en manchú. Aquí se hace la referencia a la fa-
mosa historia chan del momento en que el Buda transmite su enseñanza de la mente a 
Mahākāśyapa para describir la enseñanza Gelukpa, lo que sugiere que Qianlong, similar a 
otros, tenía la noción de que la Enseñanza Amarilla era parecida al budismo chan. 

En otra ocasión, en 1745, Qianlong usó la doctrina chan para entender el budismo Gelukpa 
cuando el Qan zúngaro Galdan Tsering (1693-1745, r. 1727-1745)xi le escribió a Qianlong 
“para pedirle que Tíbet le asignara varios lamas que fueran adeptos a los sūtras y los mantras, 
y para que se les permitiera que la enseñanza de los sūtras y los mantras pasara de generación 
en generación hasta el futuro distante, y se extendiera sin interrupción” (請於土伯特賞給善於經

咒喇嘛數人, 令經咒之教. 可垂久遠, 推廣不絕).58 Aquí, Galdan Tsering quería que Qianlong pasara 
un decreto que le ordenara a los lamas del Tíbet ir a los dominios zúngaros y, haciendo esa 
petición, a la manera típica de los tibetanos, dividió el budismo entre los caminos del sūtra y 
del mantra. Para negarle a Galdan Tsering acceso al Tíbet, Qianlong respondió que “hay 
lamas también en su región, ¿cómo es posible que no haya alguno que sea adepto al sūtra y 
el mantra? Además, respetar al Buda y extender sus enseñanzas es solo asunto de la mente 
propia, y no hay necesidad de apoyarse solamente en el sūtra y el mantra. ¿Para qué necesita 
buscar gente distinta? No voy a pasar un decreto sobre este asunto” (爾等地方亦有喇嘛, 豈無一

善於經咒者? 且敬佛廣教隻在於心, 亦不必專憑經咒, 何必求諸他人).59 Igual que Yongzheng, Qianlong 
usó el argumento de que la verdad budista es solo un asunto de cultivación de la mente, y no 
depende de textos, mantras o lamas. Mientras que la razón por la cual Qianlong negó la pe-
tición de Galdan Tsering era más política que religiosa, el hecho de que escogiera una 

 
56 Tanto Yongming Yanshou como Qing Shizong (o Yongzheng) consideraban que la doctrina de la naturaleza del 
Buda (Tathāgatagarbha) era superior a las escuelas Yogacara y Madhyamaka, pues el Tathāgatagarbha se basaba 
menos en la teorización de la realidad, y más en la experiencia directa y libre de lenguaje. 
57 Qiaga Danzheng, Zangwen beiwen yanjiu (Lhasa: Xizang renmin chubanshe, 2012), pág. 434. 
58 Qing Gaozong shilu, pág. 480. 
59 Qing Gaozong shilu, pág. 481. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

107 

respuesta basada en el lenguaje de los chan muestra que no entendió los pronunciamientos 
religiosos de Galdan Tsering, o que, aún entendiéndolos, les aplicó la retórica chan para im-
poner así su propia predominancia ideológica. 

Un examen del canon budista manchú compilado bajo el reinado de Qianlong también mues-
tra que las nociones budistas manchúes del budismo “esotérico” eran más cercanas a la com-
prensión china del budismo que a la comprensión tibetana-mongola. Los cánones budistas 
tibetano y mongol establecen una clara distinción entre dos clases de textos: sūtras (en tibe-
tano, mdo; en mongol, sudur) y tantras (en tibetano, Rgyud; en mongol, dandr-a). Basándose 
en la organización del canon budista chino, el canon budista manchú contenía solo un puñado 
de textos tántricos. Los pocos tantras traducidos tanto al canon budista chino como al manchú 
fueron traducidos junto a los sūtras, de manera indistinta, como “escrituras” (en chino, jing 
經; en manchú, nomun) sin que hubiera una categoría de textos aparte para los tantras. Por 
ejemplo, el título de la famosa obra tántrica Hevajra Tantra se encuentra en el canon budista 
manchú como Fuccihi nomulaha amba jilangga hafu sure urgungge wacir sere amba fulehe 
han i nomun [El Buda habla sobre el texto escritural del gran rey de la enseñanza, el Hevajra, 
con gran compasión y conocimiento del vacío]. Este título era mayormente una traducción 
de Foshuo Dabei kongzhi Xijin’gang dajiaowang jing 佛說大悲空智喜金剛大教王經 [El Buda 
habla sobre el texto escritural del ritual del gran rey de la enseñanza, el Hevajra, con gran 
compasión y conocimiento del vacío], el título chino del Hevajra Tantra traducido durante 
la dinastía Songxii, y no una traducción del texto del tibetano al manchú.60 Esto implica que, 
a la manera de la tradición budista china, la corte Qing y los textos budistas manchúes patro-
cinados por el estado no tenían una clara noción de la separación entre los caminos del sūtra 
por un lado y los del mantra y el tantra por el otro, incluso pese a que los monjes budistas 
manchúes eran etiquetados como lamas Gelukpa. A diferencia del interés occidental moderno 
en el aspecto tántrico del budismo tibetano, el punto de vista del gobierno Qing sobre el 
budismo Gelukpa era con frecuencia un juicio de este a través de los estándares del budismo 
chino ortodoxo; cualesquiera que fueran las prácticas tántricas que estuvieran presentes, estas 
no formaban un sistema separado de las enseñanzas exotéricas y eran meramente un comple-
mento de la disciplina monástica y de la visualización de la naturaleza del Buda en uno 
mismo. 

Debe hacerse hincapié en que también existía una retórica hostil contra el budismo Gelukpa 
durante la era Qing. Comoquiera, igual que los ataques contra el fanjiao durante la dinastía 
Ming, o que los ataques contra el budismo en general a lo largo de la historia china, el pro-
pósito de esta retórica hostil era el de prevenir a los funcionarios y emperadores contra el 
seguimiento de doctrinas no confucianas de una manera muy apegada. Por ejemplo, los Xiao-
ting zalu 嘯亭雑録 [Registros misceláneos de Xiaoting], escritos por el príncipe manchú Zhao-
lian 昭槤 (1776-1830) en los primeros años del siglo XIX, usaban los mismos estereotipos y 
la misma explicación que en su momento usaban los confucianos de la era Ming para explicar 

 
60 Digital Database of Buddhist Tripitaka Catalogue. Última modificación: 26 de octubre, 2021. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

108 

la razón de que la dinastía imperial tratara al budismo tibetano con condescendencia. Zhao-
lian explica así que la promoción Qing de la escuela Gelukpa revestía una necesidad estraté-
gica, y no se debía a una fe genuina en sus creencias religiosas: 

El estado condesciende con los monjes de la [Enseñanza] Amarilla no porque siga su doctrina 
para buscar su bendición y su fortuna. Es solo que varias tribus mongolas han reverenciado 
la Enseñanza Amarilla por largo tiempo. Por tanto, [el estado] hace uso del camino del divino 
[el Buda] para adoctrinar, y depende de que sus seguidores se sometan sinceramente y sirvan 
como amortiguadores. Esto es lo que la Institución Real [wang zhi 王制] quiso decir [al hablar 
de] la manera de “cambiar su gobierno, pero no cambiar sus costumbres”. 國家寵幸黃僧, 並非

崇奉其教以祈福祥也. 只以蒙古諸部敬信黃教已久, 故以神道設教, 藉仗其徒, 使其誠心歸附以障藩籬, 正‘

王制’ 所謂‘易其政不易其俗’之道也.61 

En este pasaje, Zhaolian citó la sección “Wang zhi” 王制 del clásico confuciano Liji 禮記 [El 
libro de los ritos] y comparó el camino (dao 道) Qing con las maneras de los reyes Zhou, 
cuyo propósito no era cambiar las costumbres locales sino sus gobiernos (zheng 政) mediante 
una transformación moral. La misma expresión puede encontrarse en la inscripción “Lama 
shuo” 喇嘛說 [Pronunciamiento sobre los lamas], que Qianlong hizo erigir en el templo 
Yonghe, en Beijing. Esta tardía inscripción también menciona el “Wang zhi”: “Incluso pese 
a que nuestra dinastía protege la Enseñanza Amarilla, se mantiene en unísono con lo que la 
Institución Real llama ‘mejorar su doctrina, pero no cambiar sus costumbres’” (我朝雖護黃教, 

正合於《王制》所謂修其教, 不易其俗, 齊其政, 不易其宜, 而惑眾亂法者, 仍以王法治之).62 Sin embargo, 
ninguno de estos escritos hizo uso del dispositivo retórico de que el budismo Gelukpa no 
pudiera ser considerado una forma legítima de budismo. En lugar de eso, estas declaraciones 
que buscaban marginalizar el budismo tibetano representado por la escuela Gelukpa eran, 
una vez más, parte de un dispositivo retórico tradicional que usaban los confucianos contra 
el budismo nen general, y que podía ser aplicado con igual éxito al budismo chino de estar 
este sometido a circunstancias similares. 

 

Introducción a China de nociones occidentales  
de lamaísmo desde finales del siglo XIX 

 

Como mencioné antes, pese a que tanto los europeos como los chinos Qing eran hostiles a 
las prácticas chamánicas y sexuales, los europeos consideraban “lamaísmo” como otro tér-
mino para aludir al budismo tántrico o esotérico, y consideraban también que el estricto mo-
nacato del budismo tibetano era una característica negativa similar al papado. Por contraste, 
el estado a finales de la Ming y durante la era Qing no consideraba que las prácticas tántricas 

 
61 Zhaolian, Xiaoting zalu (Beijing: Zhonghua shuju, 1980), pág. 361. 
62 Qiaga, Zangwen beiwen yanjiu, pág. 456. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

109

fueran la característica distintiva de las lama jiao ortodoxas; en lugar de eso, las prácticas 
tántricas como el mantra eran vistas únicamente como prácticas auxiliares, y se consideraba, 
a través de la lente del budismo chan, que tanto la visualización de la naturaleza del Buda en 
uno mismo como la estricta disciplina monástica eran las principales características positivas 
de las lama jiao. Aunque hubo individuos de la corte Qing que intentaron con frecuencia dar 
la imagen de que el emperador seguía la Enseñanza Amarilla solo como manera de pacificar 
a los mongoles, esta imagen era parte de la retórica tradicional confuciana contra el budismo 
en general, y no un intento de negar el carácter budista de la escuela Gelukpa o de las lama 
jiao. 

La idea de que toda la tradición budista tibetana –incluidas las varias sectas distintas entre sí, 
así como las prácticas esotéricas de estas, sin exclusión del tantra sexual– podía llamarse 
lama jiao y era diferente del budismo auténtico solo fue adoptada por los chinos tras su in-
teracción con los académicos occidentales y japoneses del budismo. Yang Wenhui 楊文會

(1837-1911) fue el primer académico chino estudioso del budismo que tuvo contacto con 
académicos occidentales y japoneses del budismo. Conoció a Max Müller (1823-1900) y a 
Najio Bunyiu 南条文雄 (1849-1927), su asistente japonés, en la Universidad de Oxford, a fi-
nales del siglo XIX. Allí, Yang conoció el budismo japonés y los muchos textos de la tradi-
ción japonesa que no pueden encontrarse en China.63 

Gente como Yang Wenhui introdujo la noción occidental de lamaísmo a China, y, para fina-
les de la dinastía Qing, algunos chinos empezaron a declarar explícitamente que las lama jiao 
no eran budistas. Por ejemplo, Chen Kangqi 陳康祺 (1840-1890), estudioso de finales de la 
era Qing, escribió que los lamas eran astutos y maliciosos, y tenían tendencia a tomar vino, 
comer carne y casarse con mujeres, y no tenían disciplina monástica. Chen distinguió la En-
señanza Amarilla de la Enseñanza Roja, y afirmó que los seguidores de la Enseñanza Ama-
rilla podían hacer que sus talismanes y el canto de sus mantras sanaran, mientras que los 
seguidores de la Enseñanza Roja tenían mantras para maldecir gente. Aunque Chen Kangqi 
trató la Enseñanza Amarilla como si esta fuera menos maliciosa que su contraparte, pensaba 
que esta solo atraía el respeto de la dinastía Qing debido a su necesidad de gobernar a las 
gentes de las fronteras, y lamentó que nadie propusiera ponerle freno a las lama jiao en ge-
neral.64 Chen también escribió que las lama jiao como un todo eran más engañosas que el 
budismo y el islam juntos. Chen Kangqi es, hasta donde sé, el primer chino que usó el término 
lama jiao separándolo del budismo mismo. Considerando que escribió su obra en 1886, es 
probable que esta haya estado influenciada por las nociones occidentales y japonesas de la-
maísmo, que no tenían el cuidado de separar las tradiciones budistas “ortodoxas” de las prác-
ticas chamánicas y los tantras sexuales, a diferencia de la noción gubernamental de lama jiao 
bajo la dinastía Qing.65 

63 Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China, pág. 72. 
64 Chen, Langqian jiwen chubi erbi sanbi (Beijing: Zhonghua shuju, 1984), págs. 7-8. 
65 Cierta literatura popular, como las novelas, muestran que algunas personas chinas del común albergaban estereo-
tipos, como el de que los lamas eran todos ellos perversos y usaban trucos mágicos desde finales de la era Ming. Es 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

110 

Del contacto con los académicos budistas japoneses, los académicos chinos tomaron direc-
tamente la noción del budismo esotérico como una sola escuela religiosa dotada de caracte-
rísticas coherentes entre sí, y de que tanto el lamaísmo como el budismo esotérico japonés 
eran ramas de un mismo linaje esotérico que, promulgado por el Buda, se había extendido a 
distintas partes del mundo. Yang Wenhui fundó en 1908 una escuela que intentaba incorporar 
el budismo de otras tradiciones. Entre los estudiantes de Yang estuvo el influyente monje 
Taixu 太虛 (1890-1947), que estaba bastante interesado en el “budismo esotérico” como tra-
dición, y envió estudiantes a Japón y al Tíbet para estudiar específicamente esta tradición. La 
idea de una tradición budista esotérica coherente de la cual el lamaísmo era solo una rama 
apareció lentamente en los escritos chinos, tanto en traducciones de escritos japoneses como 
en textos escritos por intelectuales chinos educados en Japón. Por ejemplo, en su número del 
6 de marzo de 1910, la revista Dongfang zazhi 東方雜誌 [La miscelánea oriental] presentó las 
lama jiao, con el título de “Lama jiao”, de la siguiente manera: “Lama significa, en el len-
guaje tibetano, lo puro y lo supremo. Ahora bien, para estudiar sus enseñanzas, uno no puede 
sino estudiar su religión madre, conocida como la Enseñanza Esotérica (mijiao)”. El artículo 
rastrea tanto el budismo Shingon 真言 japonés como el budismo esotérico tibetano hasta la 
figura de Nāgārjuna (circa 150-250). Así las cosas, el budismo Shingon habría recibido sus 
enseñanzas transmitidas por Vajrabodhi de la dinastía Tang, que, a su vez, recibió su línea 
de enseñanzas esotéricas de Nāgābodhi, discípulo de Nāgārjuna. Por otro lado, se dijo del 
budismo esotérico tibetano que este habría recibido la transmisión de su enseñanza de Vasu-
bandhu (circa siglos IV-V).66 Aquí, el artículo construyó un solo linaje de budismo esotérico 
que fuera el origen tanto de la tradición esotérica sino-japonesa como de la tradición tibetana. 

La introducción de los estudios japoneses sobre el budismo se hizo incluso más pronunciada 
después de la era Qing. La traducción china de los estudios japoneses sobre el lamaísmo que 
llevó a cabo Lin Youren 林有壬 (1890-1976), publicada en Dixue zazhi 地學雜誌 [La revista 
geográfica] en 1917 bajo el título de “Lama jiao zhi yanjiu” 喇嘛教之研究 [Estudio sobre el 
lamaísmo] repitió una vez más la noción occidental de que el lamaísmo no era una forma de 
budismo: “Hay demasiado pocas cosas que las lama jiao compartan con otras ramas del bu-
dismo en su origen. Su historia y sus hábitos también son muy diferentes”.67 Aquí, en el 
artículo japonés así traducido, se usaba el término lama jiao para describir en su totalidad 
una tradición del budismo tibetano que existía desde el siglo VIII, y que estaba definida por 
sus elementos esotéricos. El artículo mencionaba que, en el año 747 d.C., los monjes indios 
‘Śāntarakṣita y Padmasambhava trajeron al Tíbet muchas prácticas dharani y esotéricas: 

 
posible que, ya en la era Qing, las gentes del común ya asociaran estos estereotipos de prácticas mágicas y sexuales 
con las lama jiao, y tuvieran acerca de estas una idea del budismo tibetano algo distinta a la del estado y la élite 
letrada. Estos diversos puntos de vista populares durante la era Qing quedan fuera del margen del estudio de este 
artículo. Como fuere, durante la era Qing, el término lama jiao seguía siendo usado de manera mucho menos fre-
cuente que el término “Enseñanza Amarilla”, y no fue sino hasta el siglo XX que el término se volvió de uso más 
común para cubrir con él todas las escuelas del budismo tibetano (con frecuencia, tratándolas todas como parte de 
un budismo esotérico). 
66 Lu Xiuzhang, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe, 2005), pág. 787. 
67 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pág. 825. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

111 

“Este es un tipo de enseñanza esotérica que se extendió en el Tíbet y que era compatible con 
este, también [conocida como] las lama jiao”.68 Igual que en otro artículo más temprano pu-
blicado en dongfang zazhi en 1911, las lama jiao fueron definidas como un tipo de budismo 
esotérico, pero se consideró que estas eran distintas de otras formas del budismo desde fecha 
muy temprana, incluso desde la primera introducción del budismo al Tíbet. Esto difería del 
entendimiento que tenían los intelectuales Ming y Qing sobre las lama jiao, y también sobre 
el fanjiao, que no consideraban que las prácticas esotéricas fueran un elemento central del 
budismo tibetano, lo cual es claro precisamente en el primero de esos términos. Así las cosas, 
las lama jiao fueron descritas de la siguiente manera: habían sido introducidas a China bajo 
la dinastía Yuan como una entidad separada de otras formas de budismo, incluso aunque el 
término lama jiao y su predecesor, fanjiao, habían aparecido solo ya bajo la dinastía Ming.69 

Pese a la presencia de una comprensión budológica japonesa del lamaísmo, la comprensión 
tradicional china de las lama jiao como si estas fueran similares al budismo chan en cuanto 
a su doctrina siguió existiendo, hasta comienzos del periodo republicano, hombro a hombro 
con esta comprensión recién llegada, e incluso se fue haciendo más sofisticada. La gaceta 
Xizang xiaozhi 西藏小識 [Breve historia del Tíbet], escrita por Shan Yunian 單毓年 en algún 
momento alrededor del paso del siglo XIX al siglo XX, repitió mayormente las palabras de 
Wei Yuan, afirmando: “Durante los tiempos de Tsongkhapa, el budismo en Tíbet se especia-
lizó en la escuela esotérica. No practicó los mantras prohibidos. Después, se convirtió en un 
método para tragar cuchillos y exhalar fuego para impresionar a las masas, sin diferencia 
alguna respecto a los maestros del chamanismo y habiendo perdido completamente la doc-
trina de la concentración, la sabiduría y la compasión” (宗喀巴時藏中象教專尚密宗, 無持禁咒, 遂

流為吞刀吐火衒惑愚俗以求口食, 大失定慧慈憫之指).70 El texto continuaba, afirmando que “cuando 
Tsongkhapa estaba vivo, él solo demostró el significado del océano de la naturaleza [del 
Buda]” (宗喀巴生時獨演性海之趣).71 Aquí, tal vez debido a la influencia extranjera, Shan Yu-
nian usó el término “escuela esotérica” (Mizong 密宗); pese a ello, tanto él como otros más 
no parecen haber entendido que la línea entre el budismo esotérico tibetano y los muchos 
aspectos de lo que ellos consideraban chamanismo, como, por ejemplo, ciertos mantras, es-
taba lejos de ser clara. Como en la perspectiva tradicional de los intelectuales chinos desde 
finales de la era Ming, estas prácticas fueron asociadas, en su mayoría, con las escuelas no 
Gelukpa, y se dijo de Tsongkhapa que él sería el único capaz de volver a introducir la doctrina 
de la naturaleza del Buda que separaba al budismo Gelukpa de otras escuelas. De nuevo, esto 
revela una comprensión venida del budismo chino acerca de cuál debería ser la más alta 
enseñanza budista. 

Escrita por Zhang Qiqin 張其勤 y publicada también en varias secciones a lo largo del año de 
1911 en Dongfang zazhi, Xizang zongjiao yuanliu kao 西藏宗教源流考 [Investigación sobre los 

 
68 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, págs. 825-826. 
69 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pág. 826. 
70 “Xizang xiaozhi”, pág. 404. 
71 “Xizang xiaozhi”, pág. 404. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

112 

orígenes de las religiones tibetanas] es tal vez la descripción más detallada de las lama jiao 
que se hubiera hecho hasta ese momento a partir de la perspectiva china. Zhang también citó 
textualmente la descripción que hizo Wei Yuan de las lama jiao, y de la manera en que los 
elementos esotéricos del Tíbet estaban, sobre todo, asociados con las escuelas no Gelukpa: 
“Después, [la Enseñanza Roja] se convirtió en un método para tragar cuchillos y exhalar 
fuego para impresionar a las masas, sin diferencia alguna respecto a los maestros del chama-
nismo y habiendo perdido completamente la doctrina de la concentración, la sabiduría y la 
compasión” (其後紅教, 專持密咒, 流弊至以吞刀吐火炫俗, 無異師巫, 盡失戒定惠). Zhang citó entonces 
el Shoulengyan jing 首楞嚴經 (en sánscrito, Śūraṅgama Sūtra) para explicar lo que quería 
decir con Vinaya, la tranquilidad de la mente y la sabiduría: “Si tomamos la mente como si 
fuera el Vinaya, se da lugar a la tranquilidad de la mente debido al Vinaya, y se da muestras 
de sabiduría debido a la tranquilidad de la Mente” (攝心為戒, 因戒生定, 因定發慧). Zhang prosi-
guió, explicando el pasaje de arriba mediante la cita de una obra budista chan, la Chuandeng 
lu 傳燈錄 [Transmisión de la lámpara]: “La ausencia de recuerdos se conoce como Vinaya, la 
ausencia de pensamientos es conocida como la tranquilidad de la mente, y la ausencia de 
ilusiones se conoce como sabiduría” (無憶名戒, 無念名定, 無妄名慧).72 La explicación de Zhang 
Qiqin coincidía en su mayoría con la explicación desde el budismo chan. Zhang enfatizó la 
manera en que el Vinaya se ubicaba en el centro de la cultivación mental en lugar de hacer 
un abanico inflexible de reglas; más allá de esto, citó pasajes que usaban el lenguaje budista 
chan (“ausencia de recuerdos” y “ausencia de pensamientos”, respectivamente) para describir 
la base del Vinaya y de la tranquilidad de la mente durante la meditación. Una vez más, 
Zhang citó entonces a Wei Yuan, y afirmó que la Enseñanza Amarilla se concentraba en la 
visualización de la naturaleza propia y en la salvación de los seres sintientes. A diferencia de 
otras descripciones más tempranas, que solo describían Enseñanzas Roja y Amarilla, Zhang 
también mencionó la existencia de Enseñanzas Negra (Bon) y Blanca (Kagyupa). Sobre es-
tas, Zhang solo anotó que la Enseñanza Negra no era un budismo, mientras que la Enseñanza 
Roja era un vehículo inferior al que representaba la Enseñanza Amarilla.73 

Más allá de esto, Zhang Qiqin escribió un linaje de reencarnaciones de la Enseñanza Roja 
que empezaba con Śakyamuni transmiténdole a Mahākāśyapa la enseñanza; luego, este la 
transmitía a más personas a través de una serie de reencarnaciones en India y Tíbet que in-
cluían a Songtsen Gampo y a Pakpa… En total, a 62 personas.74 Hasta donde sé, no conozco 
este linaje del Tíbet, y, dado que Zhang incluyó a Mahākāśyapa –figura de importancia en 
los linajes chan– en la lista, es probable que haya inventado este linaje junto a la noción de 
que el budismo chan y las lama jiao tenían el mismo origen. El hecho de que haya hecho 
referencia a varias figuras chan (tales como Bodhidharma y Huike 慧可) justo antes de escribir 
sobre este linaje apoya esta hipótesis. Uno puede ver que, pese a que Zhang Qiqin tenía un 
mayor entendimiento del budismo tibetano que el de otros intelectuales Qing más tempranos, 

 
72 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pág. 795. 
73 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, pág. 821. 
74 Lu, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian, págs. 790-795. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

113

su pensamiento seguía estando bastante influenciado por la comprensión intelectual tradicio-
nal china de lama jiao. Esto muestra que, para finales de la era Qing, Dongfang zazhi publicó 
artículos basados tanto en la noción de lama jiao introducida a China desde Japón como en 
el entendimiento tradicional chino de las lama jiao. 

Incluso en el periodo republicano temprano, estas viejas nociones chinas de lama jiao per-
sistían. El libro Zixang shi dagang [Un esbozo de la historia del Tíbet], escrito por Wu Yans-
hao (1868-1944), citaba también a Song Yun para describir las lama jiao: “Dijo Song Yun: 
‘He tratado de hacer averiguaciones acerca de la veracidad de la Enseñanza Roja. En el prin-
cipio, no había magia, y había solo la veneración de Padmasambhava y la recitación devota 
de los sūtras y mantras protectores del dharma. En su origen, la magia nació de los engaños. 
Los sabios usan el camino de los milagros para establecer sus enseñanzas, para así controlar 
algo [a los tontos] sobre la base de las costumbres’”. (松公云, ‘余嘗密訪紅教之實, 初無法術, 僅供

奉巴特瑪薩木巴瓦虔誦護法經咒而已. 蓋法術本屬妄誕, 聖人神道設教, 不過因俗羈縻之耳.’).75 

No obstante, para finales del periodo republicano, este punto de vista había desaparecido. 
Esto era resultado no solo de la influencia de la budología extranjera, sino también de un 
mayor nivel de interacción entre los chinos han, especialmente los que eran budistas, y el 
Tíbet. Monjes e intelectuales chinos fueron a estudiar tanto al Japón como al Tíbet, y obtu-
vieron allá una mayor comprensión de los budismos esotérico y tibetano. Taixu abrió el Ins-
tituto Budista Wuchang 武昌佛學院 en 1922, y uno de los discípulos de Taixu, el monje 
Dayong 大勇 (1893-1929), habiendo estudiado primero la “escuela esotérica” de Japón entre 
1921 y 1923, fundó en 1924 la primera institución de educación sino-tibetana, el Instituto 
Budista para el estudio de la Lengua Tibetana (Fojiao Zangwen xueyuan 佛教藏文學院). Tam-
bién incorporó las enseñanzas esotéricas tibetanas en sus escuelas budistas como parte del 
más amplio aprendizaje del budismo esotérico.76 A lo largo de la década de 1930, fueron 
fundados otros institutos budistas ocupados con la enseñanza del budismo tibetano. A dife-
rencia del patrocinio que recibían bajo la dinastía Qing, todas estas organizaciones eran pri-
vadas. Además, a lo largo del periodo republicano, la educación moderna fue introducida a 
China de una manera más extendida. Se escribieron algunas obras sobre el budismo tibetano 
o sobre las lama jiao, y muchos monjes e intelectuales chinos han usaron los estudios japo-
neses y occidentales sobre el lamaísmo, y las metodologías de estos, para explicar el budismo
tibetano.

A mediados del periodo republicano, el budismo esotérico pasó a ser considerado como una 
forma impura de budismo, aunque, en general, los mismos monjes budistas no sostuvieran 
este punto de vista. Para entonces había emergido la nueva comprensión del “lamaísmo” 
como una rama étnica de un budismo esotérico más abarcador, y esta había reemplazado en 
buen grado a la comprensión tradicional china del lamaísmo como enseñanza similar al 

75 Wu Yanshao, Xizang shi dagang, en Zhang Yuxin (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangu fangzhi 
huibian (Beijing: Xueyuan chubanshe, 2003), vol. 53, pág. 94. 
76 Tuttle, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China, págs. 81-82. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

114

budismo chan, comprensión esta que caracterizó el periodo Qing. Sin embargo, pese a esto, 
siguió debatiéndose en lengua china si las lama jiao tenían connotaciones positivas o nega-
tivas, debate que sigue hasta el presente. 

Conclusión 

Este artículo busca mostrar la manera en que la comprensión tradicional china del lamaísmo, 
como concepto, difirió tanto del entendimiento tibetano-mongol sobre su propio budismo 
como del entendimiento europeo y académico moderno del término “lamaísmo”. En resu-
men, antes de la dinastía Ming, no había concepto de lamaísmo per se, sino que había solo 
una noción de una enseñanza esotérica que los maestros del budismo tibetano habían sido los 
últimos en enseñar en China de entre varios maestros budistas extranjeros que habían ense-
ñado tales prácticas en China desde tiempos de la dinastía Tang. 

Apareció, ya entrada la era Ming, una noción de “lamaísmo”, y con esta se asociaban tanto 
una retórica negativa como una retórica positiva. Aquí, al hablar de “lamaísmo”, me refiero 
a una forma de budismo asociada específicamente con los tibetanos, que tenía sus propias 
características y cuya existencia institucional estaba separada del budismo chino. La noción 
de fanjiao aparecida a finales del siglo XV se asociaba con una retórica negativa, y fue esta 
noción la que proveyó el primer término que los chinos usaron para objetivar el budismo 
tibetano como una práctica budista separada del budismo nativo de China. El fanjiao se aso-
ciaba específicamente con monjes de la etnia tibetana, y representaba tanto el aspecto foráneo 
como otros aspectos negativos del budismo. Como fuere, en ningún momento se consideró 
esta práctica como una forma de budismo en sí misma. En lugar de esto, la religión represen-
taba todos los aspectos negativos del budismo que los confucianos solían denunciar como 
heterodoxos. Es decir, fanjiao fue una expresión retórica que buscaba el objetivo de hacer 
énfasis sobre la naturaleza extranjera del budismo en sí, y no se hacía el esfuerzo de dejar 
claro qué era lo budista y lo no-budista de la tradición tibetana. 

Como término acuñado en la década de 1570, lama jiao era una expresión de la naturaleza 
ortodoxa del budismo tibetano. El propósito tras la invención de este nuevo término era, con 
toda probabilidad, intentar quitar la connotación negativa y foránea que acarreaba el término 
fan en la composición fanjiao, pues las lama jiao eran ahora consideradas como una fuerza 
civilizatoria que China usaría para transformar a los mongoles. Tras la aparición de este tér-
mino, vemos varios intentos, por parte de los intelectuales chinos, que buscan separar las 
prácticas mágicas y los tantras sexuales, que estos intelectuales denunciaban como no-budis-
tas, de lo que los chinos consideraban que eran los aspectos ortodoxos budistas del budismo 
tibetano. Las mismas lama jiao representaron el budismo ortodoxo, hecha la salvedad de su 
interpretación a través de las lentes del budismo chino. Así, los chinos consideraban que la 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

115 

esencia de estas enseñanzas era la familiaridad con las escrituras budistas populares y con la 
contemplación de la naturaleza propia, muy a la manera de la escuela chan en China. Por otro 
lado, el elemento tántrico del budismo fue subestimado a propósito, mientras que los tantras 
sexuales fueron denunciados como no-budistas por completo, puestos bajo la categoría de 
“artes del dormitorio” y excluidos de lo que se consideraba parte de las lama jiao ortodoxas. 
La retórica negativa asociada con el fanjiao no desapareció después de acuñarse el término 
lama jiao, sino que ocasionalmente siguió siéndole aplicada a las ortodoxas lama jiao durante 
el gobierno de la dinastía Qing, pero, igual que fungió con el fanjiao, esta retórica estuvo 
asociada, sobre todo, con la naturaleza heterodoxa del budismo en general, en lugar de estarlo 
con un ataque contra sus corruptas prácticas tántricas.  

Para mediados del siglo XVII, la escuela Gelukpa era considerada la única escuela ortodoxa 
de lama jiao. El concepto de lama jiao como doctrina similar al budismo chino formado 
durante la era Ming pasó a la era Qing, y fue aplicado al budismo Gelukpa. De entre las 
técnicas practicadas por los lamas, las que los chinos consideraron corruptas, como las prác-
ticas chamánicas, los trucos ilusorios y los tantras sexuales, fueron proyectadas sobre las 
escuelas budistas no-Gelukpa del Tíbet, conocidas colectivamente como Enseñanza Roja. 
Había, entre los funcionarios de la corte Qing, una hostilidad predominante contra los tantras 
sexuales, pues estos eran visto como la causa de la caída de la dinastía Yuan. Incluso los 
proyectos de traducciones budistas al manchú, organizados por el emperador Qianlong, vie-
ron solo una cantidad limitada de traducciones de textos tántricos tibetanos, y en estos no se 
trató a los tantra como una clase superior de textos separados de los sūtras. Esta comprensión 
china de las lama jiao era distinta de las nociones occidental y japonesa de “lamaísmo”, que 
se concentraban en el elemento corrupto de las prácticas tántricas o veían al lamaísmo como 
una rama que hacía parte del linaje de un budismo esotérico más abarcador. Bajo la dinastía 
Qing, los chinos consideraban que el tantra tibetano era una mera práctica auxiliar del bu-
dismo, de manera similar al rol que jugaba la práctica tántrica en el budismo chino. A finales 
del siglo XIX, la comprensión europea del lamaísmo se introdujo lentamente a China, a través 
de budistas chinos que hubieran interactuado con estudiosos budistas occidentales o japone-
ses, así como a través de la traducción de los estudios japoneses sobre el budismo. Para fina-
les del periodo republicano, la nueva comprensión acerca de las lama jiao había reemplazado 
con creces a la comprensión tradicional al respecto, y esta nueva comprensión ha seguido 
influenciando la manera en que los chinos entienden el término hasta hoy. 

 

 

 

 

 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 
 

116 

Referencias 

 

Canon clásico: 

CHEN Kangqi 陈康祺 (1840-1890), Langqian jiwen chubi erbi sanbi 郎潛紀聞初筆二筆三筆 [Co-
lecciones primera, segunda y tercera de notas del estudio Langqian], 21 juan (Beijing: 
Zhonghua shuju 中華書局, 1984). 

HUANG Zhangjian 黄彰健 et al. (eds.), Ming shilu 明實錄 [Registros veraces de los Ming], 100 
vols. Edición preservada en el Instituto de Historia y Filología de la Academia Sínica (Zhong-
yang yanjiuyuan Lishi yuyan yanjiusuo 台灣中央研究院歷史語言研究所). 

JI Yun 紀昀 (1724-1805), “Yuewei caotang biji” 閱微草堂筆記 [Historietas aleatorias de la ca-
baña del escrutinio minucioso], en Biji xiaoshuo daguan ershiba bian 筆記小說大觀二十八編 
[Gran perspectiva sobre las novelas de notas], vol. 6 (Taipei: Xinxing shuju 新興書局, 1988). 

NIANCHANG 念常 (1282-¿?), Fozu lidai tongzai 佛祖歷代通載 [Registros generales de los pa-
triarcas budistas a lo largos de las eras], en Pinjia jingshe jiaokang dazangjing: zhuanji bu 頻
伽精舍校刊大藏經: 傳記部  [Canon budista cotejado e impreso por Pinjia jingshe: Sección de 
biografías], vol. 2 (Shanghai: Pinjia jingshe 頻伽精舍, 1913). 

QING Shizong 清世宗, o Yongzheng 雍正 (r. 1722-1735), “Yuxuan yulu” 御選語錄 [Selección 
imperial de dichos registrados], 19 juan, en (Wan) xu zangjing (卍) 續藏經 [Canon budista 
extendido por el hombre], n° 1319 (Taipei: Xinwenfeng chubanshe 新文豐出版社, 1968-1970). 

QING Shizong 清世宗, o Yongzheng 雍正 (r. 1722-1735), (Yuzhi) Jianmo bianyi lu 揀魔辨異錄 

[Registros del señalamiento de los demonios y el discernimiento de la heterodoxia], en Da 
Riben xuzangjing 大日本續藏經  [El gran canon budista japonés extendido] (Shanghai: 
Shanghai Hanfenlou yingyin 上海涵芬樓影印, 1925). 

QU Jiusi 瞿九思 (1546-1617), Wanli wugong lu 萬曆武功錄 [Registro de los asuntos militares 
durante el reinado de Wanli], 14 juan (Versión digital disponible en el sitio web de Chinese 
Text Project). 

WANG Chonggu 王崇古 (1515-1588), Shaobao Jianchuan Wanggong dufu zouyi 少保鑑川王公

督府奏議 [Petición de Wang, prefecto Shaobao de Jianchuan], 15 juan (Copia digital disponi-
ble en el sitio web de la Universidad de Peking). 

WANG Xianqian 王先谦 (1842-1917), Donghua lu 東華錄 [Registros de [la puerta de] la flor 
oriental], 194 juan, en Xuxiu Siku quanshu, vol. 369. 

WEI Yuan 魏源 (1794-1857), Shengwu ji 聖武記 [Las guerras de conquista del emperador 
Shengwu], 14 juan (Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1984). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

117

WU Yanshao 吳燕紹 (1868-1944), Xizang shi dagang 西藏史大綱 [Esbozo de historia del Tí-
bet], en Zhang Yuxin 張羽新 (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangu fangzhi 
huibian 中國西藏及甘青川滇藏區方志匯編 [Compilación de gacetas locales de Tíbet, Gansu, 
Qinghai, Sichuan, Yunnan y el Tíbet chino] (Beijing: Xueyuan chubanshe 學苑出版社, 2003). 

YU Mingzhong 于敏中 (1714-1779), Dou Guangnai 竇光鼐 (1720-1795) y Zhu Yun 朱筠 (1729-
1781), Qinding Rixia jiuwen kao 欽定日下舊聞考 [Rumores sobre los asuntos antiguos bajo el 
sol, compilados con el apoyo imperial], 160 juan (Taipei: Guanwen shuju 觀文書局, 1968). 

ZHAOLIAN 昭槤 (1776-1830), Xiaoting zalu 嘯亭雜錄 [Registros misceláneos del pabellón de 
los silbidos], 10 juan (Beijing: Zhonghua shuju 中华书局, 1980). 

Bibliografía: 

BO Huang, “The Birth of Lamaism: Religious Institution, Ethnic Identity, and Politics behind 
Tibetan-rite Buddhism in China from the 11th-19th Century” (Tesis de doctorado, Universidad 
de Indiana, 2021). 

CAIDAN Xiarong 才旦夏茸, Qujuang Cairang 曲江才让 (trad.), “Zangchuan Fojiao ge zongpai 
mingcheng bianxi” 藏傳佛教各宗派名稱辨析 [Análisis de los nombres de varias sectas del bu-
dismo tibetano], en Xizang yanjiu 西藏研究 [investigaciones sobre Tíbet], n° 1 (1984), págs. 
111-115.

DU Changshun 杜常顺, “Mingdai xitian seng kaolüe” 明代‘西天僧’ 考略 [Estudio sobre los 
“monjes del cielo occidental” durante el periodo Ming], en Shijie zongjiao yanjiu 世界宗教研

究 [Investigaciones sobre las religiones mundiales], n° 1 (2006), págs. 23-33. 

GU Zucheng 顧祖成 et al. (eds.), “Ming shilu” Zangzu shiliao《明實錄》 藏族史料 [Materiales 
históricos sobre la etnia tibetana hallados en los “Registros veraces de los Ming”], 2 vols 
(Lhasa: Xizang renmin chubanshe 西藏人民出版社, 1982). 

Donald S. LÓPEZ, Jr., Elaborations on Emptiness: Uses of the Heart Sūtra (Princeton: Prince-
ton University Press, 1996). 

Donald S. LÓPEZ, Jr., “‘Lamaism’ and the Disappearance of Tibet”, en Comparative Studies 
in Society and History, vol. 38, n° 1 (enero, 1996), págs. 3-25. 

LU Xiuzhang 盧秀璋, Qingmo Minchu Zangshi ziliao xuanbian 清末民初藏事資料選編 [Selec-
ción de materiales sobre asuntos tibetanos desde finales de la era Qing hasta comienzos del 
periodo republicano] (Beijing: Zhongguo zangxue chubanshe 中國藏學出版社, 2005). 

MENG Yu 孟瑜, “Guojia tushuguan suo cang Da shouyin wuzi yao yuanliu kaoshu” 國家圖書

館所藏《大手印無字要》源流考述 [Sobre el Daoshouyin wuzi yao en la colección de la Biblioteca 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

118

Nacional], en Shen Weirong 沈衛榮 (ed.), Wenben Zhong de lishi: Zangchuan Fojiao zai Xiyu 
he Zhongyuan de chuanbo 文本中的歷史: 藏傳佛教在西域和中原的傳播 [Historia a través de la 
crítica textual: Budismo tibetano en Eurasia Central y en China] (Beijing: Zhongguo zangxue 
chubanshe 中國藏學出版社, 2012), págs. 207-242. 

QIAGA Danzheng 恰嘎·旦正 (en tibetano, Chab ‘gag rta mgrin), Zangwen beiwen yanjiu 藏文

碑文研究 [Estudio sobre las inscripciones en tibetano] (Lhasa: Xizang renmin chubanshe 西藏

人民出版社, 2012). 

Geoffrey SAMUEL, Civilized Shamans: Buddhism in Tibetan Societies (Washington D.C.: 
Smithsonian Series in Ethnographic Inquiry, 1995). 

SHANG Feng 尚風, “Lama jiao zhi ming he xu gai” 喇嘛教之名何須改 [¿Por qué cambiar el 
nombre Lama jiao?], en Xizang yanjiu 西藏研究 [Estudios sobre Tíbet], n° 3 (1986), pág. 105. 

Robert H. SHARF, Coming to Terms with Chinese Buddhism: A Reading of the Treasure Store 
Treatise (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2001). 

SHEN Weirong 沈衛榮, Xiangxiang Xizang: Kuan wenhua shiye zhong de heshang, huofo, 
lama he mijiao 想象西藏: 跨文化視野中的和尚、活佛、喇嘛和密教 [Imaginarse el Tíbet: Monjes, 
Budas vivientes, lamas y budismo esotérico en una perspectiva transcultural] (Beijing: Bei-
jing shifan daxue chubanshe 北京師範大學出版社, 2015). 

TOH Hoong Teik, “Tibetan Buddhism in Ming China” (Tesis de doctorado, Universidad de 
Harvard, 2004). 

TSONG Khapa Losang Drakpa, David Gray (trad.), Illumination of the Hidden Meaning Part 
1: Mandala, Mantra, and the Cult of the Yoginis (Nueva York: American Institute of Bud-
dhist Studies, 2017). 

Gray TUTTLE, Tibetan Buddhists in the Making of Modern China (Nueva York: Columbia 
University Press, 2005). 

WANG Furen 王輔仁, “Lamajiao shi zengyang xingcheng he fazhan qilai de?” 喇嘛教是怎樣形

成和發展起來的 [¿Cómo se formó y se desarrolló el lamaísmo?], en Zhongguo minzu 中國民族 
[Etnia china], n° 10 (1983), págs. 50-51. 

WANG Hang 王航, “Tang zhongqi yilai de Huayi zhi bian jiqi dui Fojiao de yingxiang” 唐中

期以來的華夷之辨及其對佛教的影響 [El discurso sobre el discurso Hua-yi desde mediados del 
periodo Tang, y la influencia de este en el budismo], en Nanchang gongcheng xueyuan 
xuebao 南昌工程學院學報 [Revista académica de la Facultad de Ingeniería de Nanchang], vol. 
32, n° 2 (abril, 2013), págs. 13-16. 

WU Jiang, Enlightenment in Dispute: The Reinvention of Chan Buddhism in Seventeenth-
Century China (Nueva York: Oxford University Press, 2008). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

119

Xuxiu Siku quanshu 續修四庫全書 [Suplementos al Siku quanshu (Libros completos de los 
cuatro almacenes)], 36.304 vols. (Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002). 

ZHANG Yuxin 張羽新 (ed.), Zhongguo Xizang ji Gan Qing Chuan Dian Zangqu fangzhi huib-
ian 中國西藏及甘青川滇藏區方志匯編 [Compilación de gacetas locales de Tíbet, Gansu, Qinghai, 
Sichuan, Yunnan y el Tíbet chino] (Beijing: Xueyuan chubanshe 學苑出版社, 2003). 

ZHENG’AN Jushi 正安居士, Zhenjia xieshuo: Xizang Mizong Suodaji lama suozao ‘Pochu 
xieshuo lun’ zhenshi xieshuo 真假邪說：西藏密宗索達吉喇嘛所造《破除邪說論》真是邪說 [Doctri-
nas falsas y verdaderas: La “Eliminación de las falsas doctrinas” por parte del lama tibetano 
Sodargye, de la Escuela Esotérica, es una verdadera herejía] (Taipei: Fojiao zhengjue 
tongxiuhui 佛教正覺同修會, 2004). 

ZHOU Qi 周齊, Qingdai Fojiao yu zhengzhi wenhua 清代佛教與政治文化 [Budismo y cultura 
política durante la dinastía Qing] (Beijing: Renmin chubanshe 人民出版社, 2015). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

120

Notas del traductor 

i En adelante, cuando se use en el original el inglés Lamaism, la traducción utilizará la forma 
hispanizada de “lamaísmo”. 

ii He eliminado las fechas biográficas que aparecen en el original, según las cuales Hong 
Dichen habría nacido en 1930 y estaría vivo. El autor me ha hecho saber que este es un error 
que no fue corregido durante el proceso editorial del artículo original, y me ha pedido elimi-
narlo de esta versión en castellano. 

iii Pakpa y Phagspa o Phags-pa son acepciones del nombre de un monje budista tibetano con-
siderado por Qubilai Khan como uno de los mejores sabios de su imperio, y a quien se le 
comisionó la construcción de un sistema de escritura fonético con el cual pudieran escribirse 
las diversas lenguas del Imperio Mongol, al menos del khanato Yuan, sistema este que Pakpa 
(o Phags-pa) basó sobre el sistema tibetano de escritura, y que lleva su mismo nombre. No
he podido consultar ninguna autoridad suficientemente confiable en la transliteración del sis-
tema tibetano de escritura al sistema latino de escritura (sistema de romanización Wylie), por
lo que no me he decidido por ninguna de las dos grafías, y prefiero conservar la del autor del
artículo.

iv Yuan Shun es el nombre póstumo asignado por la dinastía Ming al último emperador mon-
gol de China, cuyo nombre mongol era Toghan-Temür Khan, a veces transliterado como 
Toghon Temür Khan o como Togoontömör. Toghan-Temür Khan, en sus distintas translite-
raciones y pronunciaciones, es también el nombre con el cual lo conocieron sus súbditos y 
demás contemporáneos, es decir, los gobernantes de toda Asia y Europa. Además de estos 
dos nombres, la misma dinastía Yuan (de ascendencia gengiskánida), que hubo de retirarse 
al norte, a la estepa mongola, tras el ascenso de la dinastía Ming y la caída de Daidu en 1368, 
le asignó el nombre póstumo de Yuan Huizong. 

v Huangtaiji, Huang Taiji, Hung Taiji y Hong Taiji son todas formas distintas del mismo 
nombre, de procedencia mongola, de una misma persona, el emperador manchú de la dinastía 
Qing que gobernó China entre 1626 y su muerte, en 1643. En ocasiones, se encuentra en 
lenguas occidentales el nombre de Abahai, y su nombre póstumo es Qing Taizong, que puede 
encontrarse en lenguas occidentales como Taizong de Qing o en su variación acorde al sis-
tema Wade-Giles. El autor usó en el texto original varias formas de este nombre. Aquí unifi-
camos los distintos usos con el nombre de Huangtaiji. 

vi La era Han temprana corresponde al periodo en que el oriente de la China actual fue go-
bernado por la dinastía Han, entre los años 202 a.C. y 9 d.C. Sus territorios incluían además 
el corredor Hexi y los “protectorados del norte”, conformados principalmente por los territo-
rios de la cuenca del río Tarim, en el sur del actual Xinjiang. 

vii La expresión “abanderado” se usa aquí en un sentido específico de la historia china: alude 
al sistema de ocho banderas con el que se distinguían distintas identidades durante la dinastía 
Qing, a partir del reinado de Huangtaiji. El sistema nació como un sistema de clasificación 
militar que incluía gentes de la etnia jurchen (o manchú), que lo usaba para distinguirse así 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

121

de las poblaciones de China que pusieron bajo su gobierno a partir del siglo XVII. El sistema 
adscribía a ciertos individuos a uno u otro grupo, lo que probaba su pertenencia a la etnia 
jurchen. Con el tiempo, el sistema fue usado para lograr la asimilación de varias tribus mon-
golas, y de buena parte de las élites han del Imperio Qing; por otro lado, el acceso al sistema 
de ocho banderas llegó a ser un objetivo para algunos, puesto que la pertenencia a este aca-
rreaba ciertos derechos legales, por lo que personas de varias etnias llegaron a falsificar ár-
boles genealógicos y certificados de pertenencia para acceder a dichos derechos. A finales 
de la era Qing, el sistema de ocho banderas fue dividido en tres sistemas distintos, de manera 
que volviera a servir para organizar una clasificación étnica más sistemática. El sistema in-
cluyó así, hasta su abolición, las siguientes tres clasificaciones: 1) las ocho banderas man-
chúes, 2) las ocho banderas mongolas, y 3) las ocho banderas han. Desde entonces, despojado 
de privilegios no democráticos, el sistema ha sido incorporado en la clasificación étnica del 
estado moderno chino, tanto en la República de China tras la Revolución Xinhai como en la 
República Popular China tras la revolución comunista. 

viii Amban es un título Qing que significa “alto oficial” o “alto funcionario” en manchú. Se 
trataba de un tipo de servidor público de alto rango. En el caso del Amban de Tíbet, se trata 
de un “residente imperial” encargado desde 1727 de afirmar la autoridad del gobierno Qing 
sobre la teocracia tibetana, por lo que comandaba tropas chinas estacionadas en Lhasa, tenía 
poder de veto sobre las decisiones del Dalai lama y del Panchen lama y ostentaba la obliga-
ción de asegurarse de que la administración tibetana se llevara a cabo conforme a las leyes y 
regulaciones Qing. El último Amban de Tíbet fue expulsado de Lhasa en 1912 tras el triunfo 
de la Revolución Xinhai, que acarreó la fundación de la República de China y la caída de la 
dinastía Qing. 

ix El texto se refiere aquí al Jebtsundamba Khutukhtu, o Changkya Khutukhtu, jefe espiritual 
del linaje Gelug del budismo tibetano en las regiones de Mongolia gobernadas por el Imperio 
Chino bajo la dinastía Qing, tanto de la actual provincia de Mongolia Interior como del actual 
territorio de la República de Mongolia. Los Khutukhtu solían contar también con rango de 
Amban en la jerarquía Qing, y estar bien relacionados con la corte o con el emperador mismo; 
en ocasiones, eran “encontrados” entre descendientes directos de Genghis Khan: en efecto, 
el Jebtsundamba Khutukhtu, igual que el Dalai Lama, reencarna en una persona nacida des-
pués de la muerte del anterior Jebtsundamba Khutukhtu, lo que obliga a los monjes locales a 
buscar su reencarnación, práctica que se lleva a cabo aún. Una vez esta persona es encontrada, 
recibe también el más alto rango entre los lamas mongoles, con el título de Bogd Gegeen. 
Este comentario de Wei Yuan, publicado en 1842, es contemporáneo del sexto Jebtsundamba 
Khutukhtu, llamado Luvsantüvdenchojijaltsan, o, con su nombre ceremonial en tibetano, 
Blo-bzang-dpal-ldan-bstan-pa. 
Aunque el título es, a oídos modernos, un título puramente religioso, este ha acarreado fun-
ciones políticas claras incluso recientemente: como he explicado, el Jebtsundamba Khutu-
khtu solía estar bien conectado en la corte Qing y era a veces parte de la nobleza 
gengiskánida; además, el Jebtsundamba Khutukhtu fue en su momento el gobernante de 
Mongolia entre la independencia de este país y la revolución comunista de 1924, y en otro 
momento de la historia, en 1948, hizo parte del funcionariado leal al Guomindang que siguió 
a Jiang Jieshi en su retirada hacia Taiwan, tras la victoria de la revolución comunista que 
lideró Mao Zedong. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 82-122. 

122

x Tathāgata es uno de los títulos adscritos al Buda. Si Siddharta es el Buda por ser “el ilumi-
nado”, es a su vez el Tathāgata por ser “el que así se ha ido”. Como es habitual en el budismo, 
la interpretación de este término varía de escuela a escuela, con todo tipo de coincidencias y 
divergencias. Usualmente se usa este término, en lugar del más conocido Buda, cuando se 
quiere aludir al carácter trascendental, espiritual o incorpóreo del Buda. 

xi El Kanato Zúngaro era una unidad política ubicada en parte de las actuales Mongolia, Ka-
zajistán, Kirguistán, Siberia y Xinjiang, primordialmente gobernada y poblada por las tribus 
oirat, aliadas de Genghis Khan tras la unificación de las tribus mongolas a comienzos del 
siglo XIII, y partícipes de la expansión mongola. El kanato pereció entre 1755 y 1758, en 
medio de sangrientas guerras Qing-zúngaras que diezmaron la población oirat significativa-
mente. 
Asunto aparte, mantenemos aquí la grafía usada por el autor para el más famoso de los go-
bernantes del Kanato Zúngaro: Galdan Tsering. Sin embargo, puede encontrarse su nombre 
escrito como Galdan Tseren. No hemos podido consultar ninguna autoridad confiable en lo 
respectivo a la transliteración de su nombre, por lo cual mantenemos la grafía propuesta por 
el autor. 

xii La dinastía Song gobernó el centro y el oriente de China desde el año 960 hasta 1279. Se 
suele dividir la dinastía en dos periodos: Song del norte, con capital en Bianjing hasta el año 
de 1127, en que la dinastía perdió sus territorios norteños ante la expansión Jin de etnia khitan 
y debió trasladar su capital a la ciudad de Lin’an, ubicada en el sur de sus territorios, y Song 
del sur, hasta 1279, cuando la dinastía cayó por completo como resultado de la expansión 
mongola hacia el sur de China bajo el mando de Qubilai Khan. 



123



Geninka y esclavitud 

Casuística jesuita y legislación Tokugawa sobre 
el trabajo sometidoi japonés (1590s-1620s) 

Publicación original: 
Itinerario: Journal of Imperial and Global Interactions, vol. 47, n° 3 (2023), págs. 342-356 

RÔMULO DA SILVA EHALT 

Introducción 

 finales del siglo XVI, Japón llegaba al final de un largo proceso de mercantili-
zación del trabajo que había sido intensificado por las grandes hambrunas del 
siglo XIII.1 Aquellos individuos que eran sometidos a estar bajo la posesión de 
otros eran conocidos generalmente como genin (persona inferior), un término 

Traducido al castellano por Julio Mario Monterroza Morelo. Revisión de la traducción: Diego Alejandro Pedraza 
Sierra y Víctor Santiago Mayorga Reina. 
Me gustaría agradecer a Stuart M. McManus (Universidad China de Hong Kong), Norah L. A. Gharala (Universidad 
de Houston), Indrani Chatterjee (Universidad de Texas, Austin), James Fujitani (Universidad de Nottingham, 
Ningbo, China), Manuel Bastias Saavedra (Universidad Leibniz, Hannover), Ulrike Schmieder (Universidad Leibniz, 
Hannover), Richard B. Allen (Universidad Estatal de Framingham), Alessandro Stanziani (Écol des Hautes Études 
en Sciences Sociales), Shimizu Yuko (Universidad Meiji), Yonetani Hitoshi (Universidad de Waseda) y Ōhashi Yu-
kihiro (Universidad de Waseda) por la indispensable retroalimentación y los puntos de vista que me ofrecieron du-
rante varios momentos del proceso de escritura de este artículo. También quisiera extender mi gratitud al personal 
de la Biblioteca Central de la Universidad de Sofía por el espléndido apoyo que ofrecieron a sus investigadores durante 
la cúspide de la pandemia del Covid-19 en el 2020. 
La investigación detrás de este artículo fue posible gracias a la financiación recibida de parte de la Sociedad Japonesa 
de Promoción de la Ciencia entre los años 2019 y 2020, cuando trabajaba como investigador posdoctoral en la Uni-
versidad de Sofía (Tokio, Japón), así como al apoyo ofrecido por el Instituto Max Planck de Historia y Teoría Legal 
(Frankfurt, Alemania). 
1 Véanse Isogai Fujio, Nihon chusei doreisei ron (Tokio: Azekura shobo, 2007), págs. 232-233 y 321-352; Nakata 
Kaoru, Hoseishi ronshu 3 no ge (Tokio: Iwanami Shoten, 1943), págs. 309-364. 

A



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

124

amplio que podemos encontrar en fuentes históricas y en la academia japonesa. Similar al 
portugués cativo, el término había sido empleado para denotar una persona sometida a una 
de muchas formas de dependencia relacional en el Japón medieval, como shojū, nubi, zōnin 
y shimobe.2 No obstante, para finales del siglo XVI los contratos de sometimiento a término 
fijo, de acuerdo con los cuales uno aceptaba trabajar para alguien más por un número de años 
a cambio de una pequeña suma de dinero, pero no se volvía necesariamente la propiedad de 
la otra persona, se estaban volviendo la norma cada vez más. Conocidos como nenki hōkō 
(servicio temporal), durante el periodo Edo (1600-1868), estos arreglos eran omnipresentes, 
y los contratos se volvieron altamente especializados.3 El proceso fue intensificado por la 
separación legal entre los campesinos y los militares promovida a finales del siglo XVI y 
comienzos del siglo XVII, separación esta que resultó en una sociedad japonesa altamente 
jerarquizada.4 

Este periodo también coincidió con la llegada al Japón de mercaderes ibéricos y misioneros 
jesuitas, que hicieron con prontitud la equivalencia entre las distintas formas locales de tra-
bajo sometido a cambio de dinero con la esclavitud. Eventualmente, este proceso se conso-
lidó con las invasiones japonesas de la península de Corea que tuvieron lugar entre 1592 y 
1598. Como resultado de esta ecuación y de los encuentros entre los mercaderes europeos y 
los comerciantes locales, las redes locales y regionales de tráfico de personas, antes restrin-
gidas a las aguas entre las islas japonesas y las costas de China y del Asia suroriental, se 
integraron a la red cada vez más expansiva de comercio de esclavos del periodo de la moder-
nidad temprana.5 Tras décadas de aceptación tácita y de cooperación con ese comercio, el 
cada vez más peligroso ambiente político del siglo XVI llevó a los misioneros de la Compa-
ñía de Jesús a condenar por completo el comercio de esclavos.6 

2 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pág. 460. Tomada de los estudios sobre la esclavitud mediterránea, la academia 
japonesa ha citado con frecuencia la transformación del individuo en propiedad al hacer equivaler los genin a escla-
vos. Ota Hidemichi, Higashi chichukai sekai: kodai ni okeru oriento to Girisha (Tokio: Iwanami shoten, 1977), pág. 
22; Minegishi Kentaro, Kinsei mibunron (Tokio: Azekura shobo, 1989), págs. 21-25; Yamaguchi Keiji, Sakoku to 
kaikoku (Tokio: Iwanami shoten, 1993), págs. 109-110; Toyoda Takeshi, Nihon no hokensei (Tokio: Yoshikawa 
kobunkan, 1983), pág. 70. Pese a que estoy consciente de la arbitrariedad de esta equivalencia, sigo a la academia 
japonesa a favor de la similitud entre los esclavos y los genin. 
3 Las formas de trabajo sometido del periodo Edo incluían a los siervos de las casas militares (buke hokonin), traba-
jadores temporales para los campos (murakata hokonin), vendedores y aprendices urbanos (machikata hokonin), 
jornaleros (hyotori) y entretenedores (tsutomebokonin). Maki Hidemasa & Fujiwara Akihisa, Nihon hoseishi (Tokio: 
Aoyama shoin, 1993), págs. 196-200. Sin embargo, la traducción de estos contratos sigue siendo problemática. Las 
traducciones incluyen “esclavitud temporal”, “servidumbre temporal”, “servidumbre con límite de tiempo” y “some-
timiento con límite de tiempo”. Véase Lúcio de Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Mer-
chants, Jesuits, and Japanese, Chinese, and Korean Slaves (Leiden: Brill, 2019), pág. 283; Stuart M. McManus, 
“‘Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’: Jesuit Schedulae and Japanese Limited-Term Servitude 
in Gomes Vaz’s De mancipiis Indicis”, en Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, vol. 2, n° 4 (2018), pág. 77; Liam 
Matthew Brockey, “Jesuits and Unfree Labor in Early Modern East Asia”, en Nathaniel Millet and Charles H. Parker 
(eds.), Jesuits and Race: A Global History of Continuity and Change, 1530-2020 (Albuquerque: University of New 
Mexico, 2022), págs. 77 y 78. La noción misma de nenki también merece más consideración, como han mostrado 
los estudios japoneses recientes. Matsuzono Jun’ichiro, “Chusei ni okeru nenkiho no kino to henyo”, en Hitotsubashi 
hogaku, vol. 18, n° 1 (2019), págs. 69-91. 
4 Nakabayashi Masaki, Chukinsei ni okeru tochi shijo to kin’yu shijo no seido henka (Tokio: Yuhikaku, 2012), págs. 
56-70 y 68-69.
5 Shimoju Kiyoshi, Miuri no nihonshi: jinshin baibai nenki hoko he (Tokio: Yoshikawa kobunkan, 2012), pág. 83.
6 Este proceso lo he discutido previamente en extenso. Rômulo da Silva Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in 
Early Modern Japan” (Disertación doctoral, Universidad de Estudios Extranjeros de Tokio, 2017).



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

125

Este artículo se concentrará en el proceso de subyugación de un individuo a alguna forma de 
trabajo sometido, proceso este al que me refiero como esclavización en el lado europeo y, en 
el lado japonés, como geninka, que quiere decir la transformación de un individuo en genin.7 
Metodológicamente hablando, este no es un intento de sacar a colación una categoría extraída 
de los estudios japoneses para someterla a un debate histórico, sino más bien una propuesta 
de complejizar la discusión mediante el uso de categorías locales y subestimadas sin sobre-
poner a estas las mismas ideas de siempre mediante la imposición de categorías europeas.8 
Como resultado, se vuelve posible identificar dos momentos distintivos del proceso de sub-
yugación: primero, la captura, alienación, secuestro o venta de uno mismo que sufre el indi-
viduo; y, segundo, su sujeción a prácticas extrañas, occidentales, de trabajo sometido. 
Inspirado por la noción de intersección tal cual ha sido visualizada por los proponentes de la 
histoire croisée, este artículo busca conexiones y traslapos entre las dos epistemologías dis-
tintas en cuestión con el objetivo de averiguar cómo el comercio mismo funcionaba, y qué 
aspectos del tráfico de personas y el sometimiento locales fueron apropiados por el comercio 
europeo-japonés.9 Al identificar los mecanismos usados por los traficantes de personas en 
Japón, este artículo explorará la manera en que el comercio europeo de esclavos interactuó 
con las redes locales de tráfico de personas, y cómo esta interacción suplió la pequeña pero 
significativa demanda de trabajo servil de origen japonés que existía en las sociedades colo-
niales. Al mismo tiempo, al situarme en el privilegiado punto de vista de la teología jesuita, 
resalto el proceso completo de reconocimiento de la categoría legal de esclavitud en áreas 
que estaban más allá de las jurisdicciones seculares de los imperios coloniales de la moder-
nidad temprana, así como la importancia de la evaluación de las definiciones históricas del 
trabajo sometido. 

Académicos como Thomas Nelson y Lúcio de Sousa han afirmado que la condena jesuita de 
la esclavización de los japoneses a finales del siglo XVI fue el resultado de la atestiguación, 
por parte de los misioneros, de los sufrimientos de los esclavizados. Se ha obviado también 
el hecho de que el problema central para los jesuitas de Japón no era la salvación de las almas 

7 Claramente sigo aquí con seriedad el camino sugerido por primera vez por Miers en su texto sobre el así llamado 
problema definicional. Suzanne Miers, “Slavery: A Question of Definition”, en Slavery & Abolition, vol. 24, n° 2 
(2003), págs. 1-16. En lugar de sugerir una nueva definición de esclavitud con la cual mantener la universalidad de 
esta categoría, sigo a Gwyn Campbell en la adopción del término trabajo sometido como categoría universal para así 
explorar la historicidad de la idea misma de esclavitud frente a otras formas de trabajo coercitivo. Gwyn Campbell, 
“Introduction”, en Gwyn Campbell (ed.), Bondage and the Environment in the Indian Ocean World (Cham: Pal-
grave-Macmillan, 2018), pág. 2. 
8  Como movimiento metodológico, esto va paralelo a la discusión puesta en marcha por Syed Farid Alatas, y otros, 
sobre la influencia del orientalismo en el silenciamiento de las categorías locales en el caso de los estudios malayos. 
Syed Farid Alatas, “Silencing as Method: The Case of Malay Studies”, en Jérémy Jammes & Victor T. King (eds.), 
Fieldwork and the Self: Changing Research Styles in Southeast Asia (Singapur: Springer Nature, 2021), págs. 199-
241. Mi aproximación al tema también está inspirada por Julia Winnebeck et al., “The Analytical Concept of
Asymmetrical Dependency”, en Journal of Global Slavery, n° 8 (2023), págs. 1-59.
9 Michael Werner & Bénédicte Zimmermann, “Beyond Comparison: Histoire Croisée and the Challenge of Reflexiv-
ity”, en History and Theory, vol. 45, n° 1 (2006), págs. 30-50. Sin embargo, no debe olvidarse que la sociedad japo-
nesa también aceptó varias formas de trabajo sometido que iban más allá de los genin contratados o comprados
(algunas de estas formas se discuten en este artículo), pese a que no era común que estos otros individuos resultaran
bajo propiedad de europeos. Sekiguchi Hiroo, Kinsei sonraku no ryoiki to mibun (Tokio: Yoshikawa kobunkan,
2021), págs. 122 y 123.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

126

de los individuos esclavizados como tal, sino más bien la salvación de aquellos que defendían 
ser los propietarios de otras personas subyugadas en Japón.10 Este artículo argumenta, pri-
meramente, que los intentos previos de identificar los métodos de subyugación en Japón han 
fracasado a la hora de tomar nota de la especificidad de las categorías japonesas debido a la 
fusión ejecutada por los académicos de todos estos términos dentro de la etiqueta universal 
de esclavitud.11 Digo más, los académicos han usado fuentes occidentales y, ocasionalmente, 
japonesas para identificar estos mecanismos sin prestar atención a las diferencias epistemo-
lógicas ni a las dificultades que estas distinciones suponen.12 Argumento que, mientras que 
estaba disponible una variedad de posiciones subordinadas y serviles en el Japón medieval y 
de la modernidad temprana, el diálogo entre estas categorías y la noción europea de esclavi-
tud como una forma histórica de sometimiento es fundamental para así entender mejor cómo 
interactuaron estas dos cosmovisiones. 

Los administradores japoneses estaban ansiosos por regular el mercado laboral japonés, en 
el que abundaba el tráfico de personas. Había bandidos que acechaban por los caminos bus-
cando víctimas a las cuales robar y secuestrar, mientras que otros cautivos eran capturados 
en las guerras.13 También en las ciudades estaban muchos en riesgo. En 1579, una mujer de 
Kyoto fue ejecutada después de confesarse culpable de engañar, raptar y vender a más de 
ochenta personas.14 La ley también tenía en la mira a los mercaderes que vendían cautivos 
japoneses a los extranjeros. Tras una serie de prohibiciones dirigidas contra el tráfico local 
de personas, puestas en marcha por el gobernante japonés Toyotomi Hideyoshi (1537-1598), 
las autoridades crucificaron a varios traficantes japoneses al lado de los astilleros de Nagasaki 
durante la década de los 1590s.15Además del secuestro, había muchos que buscaban enaje-
narse a sí mismos como solución en tiempos de hambruna u otros tipos de crisis de gran 
escala, alternativa esta que era aceptada tácitamente por las autoridades centrales e incluso 
promovida por los administradores locales.16 En la década de los 1610s, el sogunato To-
kugawa (o Tokugawa Bakufu) reinició la persecución de los traficantes de personas, política 

10 Esta línea de pensamiento ha sido citada numerosas veces por Nelson y, más recientemente, por Sousa. Thomas 
Nelson, “Slavery in Medieval Japan”, en Monumenta Nipponica, vol. 59, n° 4 (2004), pág. 466; Sousa, The Portu-
guese Slave Trade in Early Modern Japan, págs. 510 y 511. 
11 Pese a las afirmaciones introductorias que hace, Sousa no toma en cuenta estas diferencias a lo largo de su análisis. 
Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, págs. 5-8. En cuanto a Nelson, este descarta la histori-
cidad de la categoría de esclavitud a favor de la identificación de las formas de esclavitud en Japón, optando así por 
una discusión de los medios por los cuales podía una persona “caer en esclavitud, y qué derechos tenían los esclavos, 
si es que tenían alguno”, en un intento aparente de transponer las conclusiones de los estudios sobre la esclavitud 
atlántica al contexto asiático. Nelson, “Slavery in Medieval Japan”, pág. 472. Ya que estos asuntos exceden los límites 
del presente artículo, los exploraré en el libro que publicaré pronto sobre la esclavitud en el Japón de la modernidad 
temprana. 
12 Véase, por ejemplo, Isogai, Nihon chusei doreisei ron, págs. 578-584. 
13 Fujiki Hisashi, Zohyotachi no senjo: chusei no yohei to doreigari (Tokio: Asahi Shinbunsha, 1995). 
14 Ota Gyuichi, The Chronicle of Lord Nobunaga (Leiden: Brill, 2011), pág. 330; en japonés, Ota Gyuichi, Shincho 
koki (Tokio: Kadokawa, 2019), pág. 301. 
15 “Decisión tomada por el obispo y los sacerdotes de Japón sobre la libertad de los japoneses y los coreanos”, 4 de 
septiembre de 1598. Biblioteca de la Real Academia de História (BRAH), Madrid, España, Fondo Cortes, 566 
(9/2666), maço 21, f. 275. 
16 Hasegawa Yuko, “Chukinsei ikoki no hitouri kanko ni miru dogo no yuzu: seimei iji to mura no naritachi no shiten 
kara”, en Fujiki Hisashi & Kuramochi Shigehiro (eds.), Shoen to mura wo aruku II (Tokio: Azekura Shobo, 2004), 
págs. 95-101; Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pág. 73; Sekiguchi, Kinsei sonraku, págs. 125-127. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

127

que había sido abandonada temporalmente debido a las guerras que siguieron a la emergencia 
del nuevo régimen y la caída del clan Toyotomi. En consecuencia, el segundo shōgun, To-
kugawa Hidetada (1581-1632) puso en vigencia dos prohibiciones que subrayaron las mu-
chas maneras por las cuales la gente podía ser contratada, vendida o secuestrada, produciendo 
así de manera involuntaria un recuento detallado de las prácticas de la época. 

Un segundo argumento que expongo aquí es que, sin importar lo dicho arriba, ocurrió un 
choque entre las ideas europeas de esclavitud y las nociones japonesas de sometimiento, que 
incluían formas perpetuas y temporales de trabajo coercitivo.17 La idea de esclavitud que 
sostenían los misioneros se refería a una definición legal difícil de identificar entre los varios 
intersticios y variables de la vida común en las sociedades coloniales y en los frentes misio-
neros en general. Desde un punto de vista foucaultiano, su proyecto era usar la tensión entre 
el servitus idealizado del ius commune europeo y las formas cotidianas de sometimiento al 
trabajo para así crear maneras de imponer sus propias agendas religiosas y políticas sobre las 
comunidades cristianas. Así pues, es claro que los jesuitas, en sus propios debates, recurrían 
a una de las pocas definiciones contemporáneas de esclavitud que eran tajantes, hecho este 
que le permite a los estudiosos trabajar con estas tensiones sin sucumbir a la dificultad inexo-
rable que representan para la investigación histórica las variaciones prácticas e individuales 
de pensamiento, expectativa y aplicación. 

Cambistas desde dentro 

Casi no podían esconder los comerciantes europeos su sorpresa ante los precios bajos a los 
cuales los hombres, mujeres y niños japoneses podían ser comprados a finales del siglo XVI 
y comienzos del siglo XVII. Francesco Carletti, mercader florentino que pasó ocho años dán-
dole la vuelta al globo durante las últimas décadas del siglo XVI, escribió, acerca de Naga-
saki, que los hombres podían encontrar con facilidad “alguna chica de catorce o quince años, 
virgen y hermosa, más o menos por tres o cuatro scudos, dependiendo del lapso por el cual 
quisieran tenerla a su disposición”.18 Lo mismo ocurría con los chinos y coreanos capturados 
en ultramar y traídos a Japón para ser vendidos.19 Incluso en Europa, teólogos como Luís de 
Molina, cuya imaginación se alimentaba constantemente de los innumerables reportes de mi-
sioneros venidos de Asia, estaban enterados de los precios vilmente bajos que se pagaban por 

17 Aquí se usa “europeo” como un epíteto general con el cual designar lo que efectivamente eran formas mediterráneas 
de trabajo sometido llevadas consigo a Asia principalmente por parte de personas ibéricas, así como por las autori-
dades seglares y eclesiásticas, durante la modernidad temprana. 
18 Reinier H. Hesselink, The Dream of Christian Nagasaki: World Trade and the Clash of Cultures, 1560-1640 
(Jefferson: McFarland & Company, 2016), págs. 106-108. 
19 Luís Fróis, Historia de Japam, 5 vols. (Lisboa: Biblioteca Nacional de Lisboa, 1976-1984), vol. 1, pág. 215, y vol. 
5, págs. 41 y 42; BRAH, Cortes 566 (9/2666), maço 21, f. 273v. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

128

las gentes esclavizadas en el archipiélago.20 Japón era un mercado bastante dinámico en el 
que los vendedores trataban de pasar hombres, mujeres y niños por mercancía tanto como 
fuera posible.21 

Con la sustitución gradual de las formas perpetuas del sometimiento medieval por los con-
tratos más dinámicos del trabajo sometido temporal de la modernidad temprana, un gran nú-
mero de trabajadores agrícolas se trasladó a los centros urbanos, formando así una renovada 
fuerza laboral. Para finales del siglo XVI, el genin medieval se había separado en dos: aque-
llos que poseían tierras se conocieron como nago –es decir, individuos mantenidos en formas 
sometidas de trabajo que aún así eran dueños de sus propios medios de producción–, mientras 
que los que no tenían ni tierras ni medios de producción se volvieron empleados temporales, 
id est, nenki hōkōnin (personas contratadas bajo contratos nenki hōkō).22 Sin embargo, la 
diferencia entre genin y nenki hōkōnin no era siempre tajante. En los círculos militares de la 
modernidad temprana, los contratados temporales aún podían llamarse genin. En este caso, 
el término abarcaba categorías de rango medio de los sirvientes militares, como los chūgen, 
komono y arashiko, con frecuencia responsables de tareas como atender a los caballos o lle-
var el arsenal.23 Existían a un mismo tiempo los así llamados buke hōkōnin, sirvientes de 
casas militares que incluían frecuentemente a individuos de un estatus social sujeto al control 
de personas en rangos más altos; a estos también podía llamárselos genin.24 Una teoría per-
sistente en la academia japonesa explica que el genin medieval desapareció para finales del 
siglo XVI como resultado de revueltas populares que llevaron a una reorganización total del 
sistema social reinante en Japón, abriendo así el camino para la emergencia del sometimiento 
temporal como forma básica de trabajo.25 Para el siglo XVII, parece que el término genin 
sobrevivió solo dentro de la jerarquía militar. 

Pese a este embrollo de definiciones, el hecho de que estas dos formas de tráfico de personas 
y de sometimiento temporal pasaran por cambios profundos entre finales del siglo XVI y 
comienzos del siglo XVII fue impulsado no solamente por las circunstancias históricas sino 
también por la acción legal. En la década de 1610, Hidetada, el segundo shogūn del clan 
Tokugawa, decidió renovar sus políticas contra el tráfico de personas, interrumpidas 

20 António Manuel Hespanha, “Luís de Molina e a escravização dos negros”, en Análise Social, n° 35 (2001), pág. 
952. 
21 Véanse los precios compilados por Sousa en su libro The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, págs. 
286-292. Para el tráfico de personas interno, véase Isogai, Nihon chusei doreisei ron, págs. 332-338. Isogai también 
toma nota de que, durante el periodo Kamakura (1185-1333), la propiedad sobre personas podía ser cedida gratui-
tamente en épocas de hambruna (ídem, pág. 548). Citando a Isogai, Fujiki explica que el rescate de los prisioneros
de guerra era generalmente de un monto entre dos y cinco veces mayor que el precio promedio de un genin en Japón. 
Véase Fujiki, Zohyotachi no senjo, pág. 32.
22 Minegishi, Minsei mibunron, págs. 24-25 y 50-51.
23 Fujiki, Zohyotachi no senjo, págs. 4 y 5.
24 La identificación y definición precisa de buke hokonin, particularmente para el periodo de finales del siglo XVI,
sigue siendo una cuestión irresoluta. Fujii Joji, “Mibun tos hite no hokonin: sono soshutsu to shometsu”, en
Shokuhoki kenkyukai (ed.), Shokuhoki no kenkyu no ima (Tokio: Iwata shoin, 20017), págs. 61-64. Por otro lado,
hay que resaltar la influencia del pensamiento de Kuroda Toshio en este debate. Véase Kuroda Toshio, Nihon chusei 
no kokka to shukyo (Tokio: Iwanami shoten, 1975), págs. 360 y 361.
25 Kuroda, Nihon chusei no kokka to shukyo, págs. 396 y 397; Mizukami Ichikyu, Chusei no shoen to shakai (Tokio:
Yoshikawa Kobunkan, 1969), pág. 169. Todos estos estudios han sido influenciados por la obra de Nakata Kaoru,
Hoseishi. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

129

temporalmente durante la Guerra Imjin (1592-1598) y los conflictos internos librados durante 
los primeros quince años del siglo XVII, como consecuencia del ascenso de su clan al poder. 
Detrás de su decisión estaban los contratos nenki hōkō abusivos, con los cuales se podía 
mantener gente bajo sometimiento por décadas, lo que equivalía efectivamente a un someti-
miento perpetuo. Esta política shogunal estaba también motivada por una preocupación prag-
mática acerca de la falta de trabajo en los campos. Tras el asedio de Ōsaka (1614-1615), se 
puso en vigencia un decreto (sadame) en octubre de 1616 y se publicó una lista de trece 
artículos (jōjō) el 27 de diciembre de 1619, lo que marcó un endurecimiento de la posición 
del Bakufuii con respecto al tráfico de personas.26 

La primera ley tuvo un impacto inmediato sobre el sometimiento al trabajo. Se impuso un 
tope de tres años al periodo de los contratos nenki hōkō, y se abrió la posibilidad de condenar 
a la pena capital a aquellos traficantes de personas que intentaran vender a otros para que 
sirvieran como trabajadores sometidos a perpetuidad. La ley había impuesto la anulación de 
todas las ventas de personas a perpetuidad a partir de su promulgación, al tiempo que garan-
tizaba la libertad individual de decidir qué hacer con uno mismo. Aquellas personas que hu-
bieran sido víctimas de secuestro debían ser devueltos a sus padres (incluso a personas que 
no fueran los padres biológicos pero fueran considerados los responsables de estos niños) o, 
en casos de genin robados, a sus amos (honnushi) originales.27 Con respecto al caso especí-
fico de los buke hōkōnin (hombres de armas contratados para estar al servicio de casas mili-
tares), la nueva ley reforzaba una decisión previa del Bakufu de acuerdo a la cual la gente 
con antecedentes dudosos no podía participar de este tipo de acuerdos.28 De una vez, el de-
creto de 1616 restringió los contratos de trabajo temporal, proscribió el tráfico de personas y 
reguló el sometimiento militar. Se erigieron placas a lo largo del país para exponer las nuevas 
reglas. Después de esto, el decreto fue promulgado otras dos veces: una en enero de 1618, y 
otra en diciembre de ese año.29 

En 1619, el decreto fue complementado por un listado de trece artículos (o jōjō) que se con-
vertiría en la ley contra el tráfico de personas más abarcadora del sogunato Tokugawa. En 
ella se introdujeron siete ítems que regulaban y condenaban varias formas de tráfico de per-
sonas y de contratos de sometimiento al trabajo. Las provisiones de estos artículos condena-
ban a muerte a los secuestradores que vendieran a sus cautivos, establecían multas y 
sentencias de prisión para aquellos que sirvieran de intermediarios al tráfico de personas, 
castigaban a los padres por vender a sus propios hijos, establecían la directriz de que las 

26 Para las leyes contra el tráfico de personas expedidas tras el final de las guerras japonesas, véase Fujiki, Zohyotachi 
no senjo, págs. 74 y 75. 
27 Sin embargo, debe tenerse en mente que el término usado en los documentos japoneses para designar el secuestro 
no se refiere siempre a la captura física efectiva de una persona. Tal como advierte Isogai, uno podía ser acusado del 
crimen de haber secuestrado a una persona (hito koin) en el Japón medieval si el individuo que uno entregaba en 
prenda de garantía de una deuda huía o no era entregado de vuelta al cobrador de la deuda. Isogai, Nihon chusei 
doreisei ron, pág. 400.  
28 Dai Nihon shiryo (Tokio: Universidad de Tokio, 1925), 12:25 (págs. 701-703); véase también Sekiguchi Hiroo, 
“Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, en Rekishi Minzoku Shiryogaku, n° 24 (2019), págs. 236-239; 
Takagi Shosaku, Nihon kinsei kokkashi no kenkyu (Tokio: Iwanami shoten, 1980), págs. 257-285. 
29 Maki Hidemasa, Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu (Tokio: Sobunsha, 1970), págs. 57 y 58. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

130

personas secuestradas y vendidas que fueran rescatadas tendrían que ser devueltas a su amo 
original o ser liberadas, y prohibían los largos periodos de sometimiento al trabajo por con-
trato, entre otras cosas.30 Estos castigos severos revelan mucho acerca de la manera en que 
operaban los traficantes profesionales de personas en el Japón de la modernidad temprana. 

La primera forma de geninka tratada en los jōjō de 1619 era el secuestro de una persona (o 
genin) al que sucedía una venta.31 La ley determinaba que el individuo vendido debía ser 
devuelto a su amo original o a su padre. En caso de que esta persona no existiera, la víctima 
en cuestión debía ser liberada. En este punto, al secuestrador se lo condenaba a muerte.32 
Después, la ley trataba sobre el rol de los vendedores intermediarios activos, especializados 
en vender individuos que les hubieran sido vendidos a ellos por algún padre necesitado o por 
un poseedor de genin. La letra de la ley revela en este punto que había dos tipos de interme-
diarios: primero, el vendedor ocasional, que vendía individuos una vez o solo unas pocas 
veces; segundo, el así llamado hitoakinaiyado o hitoshōbaiyado, un traficante de personas 
profesional. Al respecto, el castigo dependía de la experiencia del traficante. Un vendedor 
ocasional recibiría una sentencia de cien días de prisión y debería pagar una multa onerosa, 
que tendría que sobrepasar los recursos financieros del criminal. En caso de incumplimiento, 
el culpable debía ser ejecutado. En cuanto a los traficantes profesionales, estos eran senten-
ciados a muerte de inmediato. 

Los jōjō de 1619 también lidiaron con el asunto de los genin vendidos directamente a un 
comprador por aquellos que tenían derechos de propiedad sobre ellos, o por un padre, así 
como lidiaron con el caso de los trabajadores contratados por términos abusivamente largos. 
Dado el límite de tres años impuesto antes a los contratos laborales, los artículos determina-
ron que nadie contratado por cuatro años o más sería liberado: en esos casos, el comprador y 
el vendedor recibirían una “multa apropiada”. Se reservó un castigo similar para las personas 
que vendían directamente una persona o un niño. Además, los artículos de 1619 condenaron 
la venta de un individuo por parte de su amo original o por parte de alguno de sus padres a 
un comprador por medio de un intermediario. El texto también determinó que este tipo de 
intermediarios deberían ser arrestados o recibir una multa onerosa, dependiendo de la seve-
ridad de la infracción. Por último, la ley también condenó los planes organizados de secuestro 
y la intermediación que incluyera al menos a dos traficantes profesionales: un secuestrador y 
un corredor. La víctima, raptada de su honnushi o su padre, era vendida por el secuestrador 
a un intermediario especializado. Este negociador procedería a negociar la venta con el 

30 De este jojo existen varias copias cuyas pequeñas diferencias no afectan su significado. Véase, por ejemplo, el ar-
chivo digital de los Archivos Nacionales de Japón, colección Naikaku Bunko, n° 180-0027, v. 12, libro 29. Maki, 
Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu, págs. 58 y 59. Véase también Sekiguchi, “WEdo Bakufu no jinshin baibai 
kinrei wo megutte”, págs. 241-243. 
31 “Amo original” (honnushi) es un término que se repite a lo largo de la ley, siempre aparejado al término “alguno de 
los padres”. Esta combinación parece indicar que el amo original no era solo la persona que reclamaba derechos de 
propiedad sobre un individuo sujeto a trabajo sometido, sino más bien una persona que tuviera alguna responsabili-
dad legal sobre dicho individuo. 
32 Sekiguchi designa al secuestrador con la palabra hitoakibito, pese al hecho de que este término está ausente del 
texto de la ley de 1619. Sekiguchi, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, pág. 242. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

131

comprador final. Contra este tipo de organizaciones, el decreto shogunal decidió que tanto el 
secuestrador como el corredor fueran condenados a muerte.33 

Juntas, las leyes de 1616 y 1619 criminalizaron el sometimiento perpetuo y la intermediación 
en el tráfico de personas.34 Comoquiera, no es posible decir que ilegalizaron las geninka de 
tajo. No hubo ninguna provisión que liberara gentes que hubieran sido sometidas previa-
mente. También es cuestionable, pese a las pretensiones de los académicos japoneses, el 
efecto de esta legislación sobre la esclavización europea de japoneses y de otros individuos 
presentes en Japón.35 El tráfico extranjero de esclavos solo se vería golpeado por la legisla-
ción Tokugawa en 1621, cuando los comerciantes holandeses y portugueses fueron objeto de 
una ordenanza del Bakufu contra la posibilidad de los extranjeros de contratar siervos japo-
neses.36 Sin embargo, el panorama que ofrecen las leyes del Bakufu de finales de la década 
de 1610 es evidencia de un alto grado de especialización en las redes japonesas de tráfico de 
personas, en que vendedores y secuestradores profesionales dependían de la transformación 
de las personas en genin y de la venta de estos para así ganarse la vida.37 Aún así, esta legis-
lación deja de lado un buen número de situaciones que resultaban en la geninka de la gente 
del Japón, como muestran los registros jesuíticos del periodo. 

El hallazgo de la esclavitud 

Los primeros signos de intervención en el comercio luso-japonés de esclavos que dieron los 
jesuitas de Japón datan de la década de los 1560s. Para entonces, los misioneros recolectaban 
pequeñas sumas de dinero de los mercaderes interesados en procurarse personas japonesas a 
cambio de que estos les garantizaran el acceso a individuos de áreas del sur de Japón gober-
nadas por los daimyō, como las provincias históricas de Bungo y Hizen, con los que estos 

33 Pese a la aseveración de Sousa de que el secuestrador era conocido como hitokadoi y el vendedor era conocido 
como hitoakibito, ninguna de las piezas legislativas mencionadas aquí, ni de las demás leyes de la modernidad tem-
prana, hace uso de estos términos. En cambio, estos términos eran más comunes entre los siglos XII y XIV, como ha 
mostrado extensivamente Isogai. Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, pág. 269; Isogai, Ni-
hon chusei doreisei ron, págs. 186, 232, 273, 329, 381, 400 y 549. El hecho de que los jesuitas de Japón conocieran 
los clásicos medievales japoneses como la historia de Heike (Heike monogatari) puede explicar la inclusión, en su 
diccionario de 1603-1604, de términos anticuados como aquellos; es de este diccionario del que saca Sousa su voca-
bulario. 
34 Sekiguchi, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte”, pág. 243. 
35 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, págs. 563 y 564. De acuerdo con Minegishi, la proscripción del cristianismo y la 
prohibición del tráfico de personas fueron fundamentales en la reorganización de la sociedad japonesa y en el esta-
blecimiento de las condiciones para la consolidación del poderío Tokugawa, al tiempo que crearon una consciencia 
de unidad entre la población. Minegishi, Kinsei mibunron, págs. 120 y 121. 
36 Rômulo da Silva Ehalt, “Suspicion and Repression: Ming China, Tokugawa Japan, and the End of the Japanese-
European Slave Trade (1614-1635)”, en Matthias van Rossum, Kate Ekama & Lisa Hellman (eds.), Slavery and 
Bondage in Asia: Towards a Global History of Coerced Labour 1550-1850 (Berlín: DeGruyter, 2022), págs. 215-
230. 
37 Hay paralelos innegables entre estas prácticas y las prácticas halladas en el sometimiento chino de este periodo. 
Estos paralelismos indican intercambios más profundos en la región. Véase el artículo de James Fujitani, “Sino-Por-
tuguese Trafficking of Children during the Ming Dynasty”, en Itinerario: Journal of Imperial and Global Interacti-
ons, vol. 47,  n° 3 (2023), págs. 311-322. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

132

misioneros tuvieran un buen trato. Pronto, los sacerdotes empezaron a expedir licencias que 
estipulaban el número de años de servicio bajo los portugueses. Esta práctica emulaba los 
nenki hōkō japoneses, cosa que captó pronto la atención de las autoridades jesuitas fuera de 
Japón. Para finales de la década, los superiores habían decidido que sus confréres del archi-
piélago tenían en sus manos los medios necesarios para evaluar adecuadamente las conse-
cuencias teológicas y morales de la expedición de estas licencias, y las circunstancias en que 
podían expedirlas o intervenir en el comercio.38 

Esta práctica persistió al menos hasta 1590, cuando el gobernante japonés Toyotomi Hide-
yoshi dio fin a un ciclo de varias prohibiciones contra el secuestro y el tráfico de personas en 
Japón, que empezó a promulgar en 1587. El visitador de la entonces viceprovincia jesuita de 
Japón, el sacerdote italiano Alessandro Valignano, un abogado profesional cuyas acciones 
tuvieron profundas repercusiones en las políticas adoptadas por varias misiones de la orden 
en Asia, decidió interferir y evitar que los miembros de la Compañía de Jesús fungieran como 
intermediarios en las ventas de individuos japoneses a los mercaderes portugueses.39 La me-
dida que tomó perdió pronto todo efecto práctico. Durante la década siguiente, la Guerra 
Imjin trajo consigo entre veinte mil y treinta mil prisioneros de guerra a las islas de Japón, lo 
que creó un boom regional en el tráfico de personas en el que jugaron un papel central algunas 
figuras bien conocidas de la comunidad cristiana japonesa tales como Konishi Yukinaga, 
bautizado Agostinho.40 Al mismo tiempo, los jesuitas perdieron su monopolio sobre la trans-
misión del dogma cristiano a los cristianos japoneses. Tras su llegada en 1549, la Compañía 
de Jesús fue la única orden misionera en el país hasta la década de los 1580s, razón por la 
cual disfrutó de un control completo sobre los puntos de la doctrina cristiana y las leyes 
positivas de la Iglesia que habrían de serles transmitidas a los creyentes locales. Esta situa-
ción les permitió evitar enseñanzas que pudieran ir en detrimento de la posición política de 
los cristianos japoneses o de ellos mismos como orden. La llegada de los frailes mendicantes 
(especialmente los franciscanos y los dominicos) venidos de las Filipinas en las décadas de 
1580 y 1590 conllevó para los jesuitas la pérdida del monopolio dogmático. A partir de en-
tonces, los cristianos locales pudieron buscar consejo alternativo cuando se enfrentaban a 
asuntos relacionados con la esclavización, lo que hacía más difícil a los jesuitas lidiar con 
este y otros problemas morales como la usura, el matrimonio, la idolatría y la unción de los 
enfermos.41 Al tiempo que se recusaban de intervenir en asuntos relativos a la esclavización 
en Japón, la única opción que le quedaba a los sacerdotes de la Compañía de Jesús era buscar 

38 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, págs. 224-235; Oka Mihoko, “Kirishitan to 
toitsu Seiken", en Otsu Toru et al. (eds.), Iwanami koza Nihon rekishi (Tokio: Iwanami Shoten, 2014), vol. 10, págs. 
186 y 187. 
39 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, págs. 315-353. Acerca de Valignano, véase los 
capítulos de Adolfo Tamburello, M. Antoni J. Üçerler & Marissa Di Russo (eds.), Alessandro Valignano, S.J., uomo 
del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente (Roma: Institutum Historicum Societatis Iesu, 2008). 
40 De acuerdo con la academia japonesa, en los veinte años que siguieron a la guerra, unos siete mil quinientos corea-
nos volvieron a la península, mientras que otras veinte mil personas fueron absorbidas por la sociedad japonesa o 
vendidas a mercaderes y trasladadas al Asia suroriental o, incluso, a Europa. Nakamura Tadashi, Kinsei taigai kosho 
shiron (Tokio: Yoshikawa Kobunkan, 2000), pág. 1. 
41 Ehalt, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan”, pág. 462. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

133

nuevos criterios que pudieran salvaguardarles su propia supervivencia en un ambiente cada 
vez más tosco, marcado por tensiones y violencia crecientes contra los misioneros, y que les 
permitiera evitar que los cristianos pecaran al momento de procurarse trabajos serviles sub-
yugados localmente.42 

La decisión más radical del periodo llegó en 1598. La preocupación de que los misioneros 
fueran sujetos a retaliaciones llevó a la curia romana jesuita a instruir al obispo de Japón a 
promulgar una carta de excomunión contra los cristianos locales y extranjeros que vendieran 
en Japón a personas japonesas o coreanas. Esta fue la primera vez que los misioneros hicieron 
un esfuerzo asertivo para salirle al paso al comercio de personas entre europeos y japoneses. 
Como fuere, debido a las dudas con respecto a la capacidad del obispo de Japón de excomul-
gar mercaderes que no estaban bajo su jurisdicción, la medida creaba una disputa jurisdic-
cional entre distintos obispados del padroado portugués en Asia, disputa esta que pudo haber 
limitado efectivamente el impacto de la medida sobre el comercio de personas.43 A contra-
punto de estos problemas, los casuistas y teólogos de la Universidad Jesuita de São Paulo de 
Goa, esa capital de los portugueses en India, se reunieron para discutir el problema de los 
cristianos de Japón que pretendían tener derechos de propiedad sobre individuos japoneses. 

Las minutas de esta reunión no tienen fecha, pero es claro, por la estructura del documento, 
dotado de una breve introducción, y por los asuntos que pone en cuestión, que los jesuitas de 
la India estaban respondiendo a un cuestionario enviado de Japón a Roma en 1592.44 Ha-
biendo tratado sobre el matrimonio, la usura, la idolatría y otros temas, el debate lidió con la 
esclavitud en su tercera sección, bajo la categoría de cativeiros, o cautiverios. En los textos 
de alta sofisticación legal de la época, el término era usado como una especie de paraguas 
con el que se evaluaban varias formas de sometimiento, mientras que el término mismo de 
esclavitud (en portugués, escravidão) le estaba reservado a ciertas situaciones específicas 
que se acomodaban a los principios de la teología y del ius commune.45 Siguiendo la tradición 

42 Para más información acerca del impacto de la llegada de las órdenes mendicantes en el monopolio sobre la decla-
ración de la ley positiva del que disfrutaban los jesuitas en Japón hasta la década de los 1580s, véase Rômulo da Silva 
Ehalt, “Ignorance Lost: The Arrival of Franciscan Missionaries and the Jesuit Normative Discourse in Japan (16th-
17th c.)”, en Luisa Stella Coutinho (ed.), Change Over Time in the Iberian Worlds: Stabilizing Regimes of Norma-
tivity (Leiden: Brill, publicación en proceso).  
43 Puede encontrarse una copia del texto original de la excomunión, así como un tratamiento completjo de los límites 
de la autoridad del obispo del Japón, en Gomes Vaz, Disputationum moralium Indicarum, Biblioteca Nazionale 
Centrale (BNC) de Roma, Ges. 1441, f. 67. Las minutas de la reunión que llevó a la redacción de la segunda carta de 
excomunión fechada el 4 de septiembre de 1598 nos son conocidas desde el siglo XIX, y han servido de base para 
múltiples estudios: Léon Pagès, Histoire de la religion chrétienne au Japón (París: Charles Douniol, 1869), págs. 
132 y 133; Anesaki Masaharu, Kirishitan dendo no kohai (Tokio: Dobunkan, 1930), págs. 316-322; Okamoto Yos-
hitomo, Juroku seiki nichio kotsushi no kenkyu (TYokio: Kobunso, 1936), págs. 733-740; Nelson, “Slavery in Me-
dieval Japan”, págs. 466-469; y Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, págs. 510-522. 
44 Véase también Rômulo da Silva Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, en Revista 
Brasileira de História, n° 80 (2019), págs. 87-107; Rômulo da Silva Ehalt, “Goa no Iezusukai shingakusha to Nihon 
no doreika”, en Bulletin of the Association for the Study of Kirishitan Culture, n° 154 (2019), págs. 1-14. 
45 En este punto, estoy en desacuerdo con la evaluación que hace Sousa del uso de términos como moços, mozos, 
bichos y jonge de que hacían uso los europeos de Asia en la modernidad temprana para referirse a las personas escla-
vizadas. Sousa sugiere que estos términos fueron usados como distracción para evitar con ellos las ilegalidades que 
conllevaba tener la propiedad de individuos esclavizados. Sin embargo, estoy parcialmente de acuerdo con Alberts, 
que afirma que estos términos reflejan el tratamiento infantilizador que se dispensaba a las personas esclavizadas. 
Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, págs. 5-8; Tara Alberts, Conflict & Conversion: Cathol-
icism in Southeast Asia (Oxford: Oxford University Press, 2013), pág. 195. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

134

escolástica, el debate somete a escrutinio diez tipos de títulos legales (títulos)iii presentados 
como formas distintas de sometimiento al trabajo que, tal como se afirma en el texto, fueron 
seleccionadas de acuerdo con la cosmovisión de los japoneses al respecto de este tema. En 
efecto, este es un resumen de la información obtenida de varios reportes enviados desde Ja-
pón acerca de las distintas formas de geninka habidas allá. Al leer con detalle las categorías 
escogidas, es claro que los misioneros jesuitas, en un intento de sobrepasar las tensiones 
epistemológicas entre los dos lados de la cuestión, habían establecido una correspondencia 
entre la idea general japonesa de genin (japoneses de estratos sociales bajos) y la etiqueta 
portuguesa de cativo. El siguiente paso era analizar las condiciones de la subyugación en 
cada una de estas situaciones bajo el criterio de los principios legales fundamentales que 
regulaban la esclavitud, tal como podían encontrarse estos principios en el derecho canónico, 
el derecho romano, y las summas y manuales de casuística en general. El debate tenía por 
objetivo reunir prerrequisitos legales que le permitieran a un confesor tolerar la situación de 
una persona sometida al trabajo en el Japón de acuerdo con los principios de la esclavitud tal 
como se encontraban en la tradición del ius commune. Las formas de geninka analizadas en 
Goa incluyen: venta de un individuo por parte de su padre o de su madre; venta de una per-
sona por sí misma, o sometimiento voluntario; sometimiento por nacimiento; sometimiento 
por misericordia o indulto; sometimiento como castigo legal; sometimiento de una hija o 
esposa que hubiera huido de su padre o su esposo a la residencia del Señor local; someti-
miento a cambio de alimentos durante una hambruna; peonaje; reclutamiento por parte del 
Señor local; y, finalmente, cautividad de un individuo como prisionero de guerra. 

El problema para los jesuitas de Goa fue que no había manera de distinguir estas situaciones 
como esclavitud y no-esclavitud de manera clara. Esto fue así no por razones legales o teóri-
cas, sino por el hecho de que los jesuitas carecían de autoridad en Japón. Como argumentó 
numerosas veces Valignano, el visitador de la viceprovincia, los misioneros no podían espe-
rar resultados positivos de sus reprimendas y admoniciones debido a lo limitada de su capa-
cidad para alterar o influenciar el curso de acción tomado por los japoneses cristianos cuando 
estos se enfrentaban a dudas morales, sobre todo en el caso particular de los individuos po-
derosos.46 Debido a esta desventaja, existía la necesidad de crear áreas grises en que los mi-
sioneros pudieran hacer la vista gorda ante situaciones que, de otra manera, serían 
inadmisibles. Por tanto, desde el comienzo, el debate dio forma a tres tipos de resultados: 
primero, formas japonesas de sometimiento al trabajo que equivalían a la esclavitud; se-
gundo, situaciones que no eran iguales a la esclavitud, pero no podían ser toleradas por los 
misioneros; y tercero, casos intolerables. Después de todo, el propósito del debate no era 

46 Las advertencias de Valignano acerca de la autoridad limitada de que disfrutaban los misioneros en Japón se repi-
ten a lo largo de sus textos. Véase, por ejemplo, Jesús López Gay, “Un Documento Inédito del P. G. Vázquez sobre 
los problemas morales del Japón”, en Monumenta Nipponica, vol. 16, n° 1-2 (1960), pág. 136; Alejandro Valignano, 
Apología de la Compañía de Jesús en Japón y China (Osaka: edición privada, 1998), pág. 497. En su escrito sobre 
la misión de China, Erik Zürcher atribuye la necesidad de un “método de acomodación” como “única manera posible” 
a la débil autoridad de los misioneros. Véase Erik Zürcher, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imper-
ative”, en David E. Mungello (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning (Nettetal: Steyler Ver-
lag, 1994), págs. 40 y 41. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

135

condenar a los cristianos que reclamaban derechos de propiedad sobre personas japonesas, 
sino compilar unos lineamientos generales que le permitieran a los jesuitas del Japón obviar 
algunos asuntos legales y tolerar (es decir, ignorar) ciertos cursos de acción ilícitos para así 
evitar ilegalidades peores.47 La tolerancia funcionaba aquí como un dispositivo retórico re-
lacionado de cerca con el disimulo, una estrategia legal aprobada tácitamente por la ley ca-
nónica que autorizaba a los misioneros a condescender con las prácticas locales al tiempo 
que se adherían a los principios teológicos y legales establecidos; este era un dispositivo 
retórico bastante necesitado por aquellos que intentaban acomodar el dogma cristiano a las 
dinámicas sociales locales.48 

La solución de los asuntos legales y morales del Japón dependía de una interpretación habi-
lidosa de la ley natural. La necesidad de recurrir al ius naturale venía de la posición del Japón 
en la cristiandad de la modernidad temprana: el archipiélago era considerado como una parte 
del orbe cristiano más allá de la autoridad secular de cualquiera de los imperios coloniales; 
en palabras de los mismos jesuitas, esta era una tierra más allá de la jurisdicción de la “ley 
imperial”, es decir, del derecho romano. Esta circunstancia particular está clara en la inter-
pretación que hacen los jesuitas del sometimiento voluntario japonés. Invocando a Francisco 
de Vitória, los debatientes de India resaltaron que la aceptación de esta forma de someti-
miento como una esclavitud voluntaria dependía del criterio defendido por el manual de Do-
mingo de Soto y de las normas ampliamente aceptadas de la summa de Silvestro Mazzolini, 
así como de otros autores, siempre y cuando este sometimiento voluntario se conformara a 
las circunstancias establecidas por la ley natural.49 Aparte de estos lineamientos, los teólogos 
jesuitas también emplearon las determinaciones del Primer Concilio Provincial de Goa. Ce-
lebrado por prelados y vicarios de la ciudad en 1567, el sínodo había establecido algunos 
precedentes legales para la identificación del servitus en Asia. En sus decretos, el concilio 
había establecido cinco títulos de esclavización que podían ser aceptados por las autoridades 
eclesiásticas: herencia, guerra justa, esclavitud voluntaria, venta por parte de alguno de los 
padres y castigo de acuerdo con leyes locales justas.50 Este era un punto de partida bastante 

47 Acerca del significado legal de tolerancia, véase Paolo Grossi, L’Ordine Giuridico Medievale (Roma: Editori La-
terza, 1995), págs. 214-216; María José Roca-Fernández, “El concepto de tolerancia en el derecho canónico”, en Ius 
Canonicum, n° 82 (2001), págs. 461-463; Giuseppe Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canónico 
(Milán: Giuffrè, 1953). Otras estrategias similares incluían la reserva mental y la anfibología, esa herramienta retórica 
ideada por Martín de Azpilcueta que permitía evitar decir la verdad cuando esto se justificaba. Véase Perez Zagorin, 
Ways of Lying: Dissimulation, Persecution, and Conformity in Early Modern Europe (Cambridge: Harvard Univer-
sity Press, 1990), págs. 170-175; Johann P. Sommerville, “The ‘New Art of Lying’: Equivocation, Mental Reserva-
tion and Casuistry”, en Edmund Leites (ed.), Conscience and Casuistry in Early Modern Europe (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1988), págs. 172-174; Harro Höpfl, Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and 
the State, c. 1540-1640 (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), págs. 143-145; Pío Fedele, “Considera-
ciones sobre la dispensa y sobre otras instituciones en la ordenación católica”, en Revista Española de Derecho Ca-
nónico, vol. 2, n° 5 (1947), págs. 393-437; y José Maldonado, “La significación histórica del derecho canónico”, en 
Ius Canonicum, n° 17 (1969), págs. 5-99.  
48 Definido como una forma de “hacerse la vista gorda de forma deliberada” (bewusste Hinwegsehen), el disimulo 
carecía de regulación, pero disfrutaba de una aceptación tácita entre los abogados del derecho canónico. Joseph Le-
derer, “Dissimulation”, en Michael Buchberger (ed.), Lexikon für Theologie und Kirche III (Freiburg: Verlag Herder, 
1986), pág. 426. 
49 Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, págs. 14-15 
50 La aceptación de la esclavización como resultado de un castigo y de acuerdo con las leyes locales que pudieran 
considerarse justas es particularmente relevante. En la práctica, esta decisión abrió una caja de Pandora, ya que 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

136

necesitado por los jesuitas de São Paulo de Goa a la hora de adaptar los textos legales y 
teológicos autorizados de Europa a las realidades del Japón. 

Algunas de las formas de geninka analizadas fueron asociadas inmediatamente con los títulos 
aceptados por el sínodo. Por ejemplo, los niños japoneses nacidos de madres esclavizadas 
habrían de ser aceptados rápidamente como individuos esclavizados. Esto se seguía no solo 
del primer título del concilio provincial (herencia) sino, sobre todo, de la máxima romana 
Partus sequitur ventrem.51 Aun así, la correspondencia con la forma paralela de someti-
miento japonés no era una correspondencia inmediata. De acuerdo con el Ritsuryō, ese mile-
nario código histórico japonés compilado entre los siglos VII y VIII que había servido como 
base jurisprudencial desde su promulgación, la propiedad sobre los hijos de las parejas genin 
debía serle cedida a la persona que tuviera derechos de propiedad sobre aquél de sus padres 
al que correspondiera el sexo del niño: los hijos se entregaban al dueño del padre, y las hijas 
se entregaban al dueño de la madre. En el caso de las parejas compuestas por alguien genin 
y alguien no-genin, el recién nacido recibiría el estatus de aquél de sus padres que tuviera su 
mismo sexo.52 Este principio no se limitaba solo al caso de los genin; en general, el estatus 
social era transmitido frecuentemente de acuerdo a esta misma regla de género: los hijos 
tomaban el estatus social de sus padres, y las hijas el de sus madres.53 Sin embargo, en la 
práctica, no hay muchas referencias, en las fuentes jesuitas que se refieren a las prácticas 
cotidianas, a la transmisión del estatus de genin a través del nacimiento, lo cual lleva a abrazar 
la conclusión de que había bastante campo de juego para negociar estas decisiones. No obs-
tante, la autoridad del Ritsuryō estaba siempre en la mente de los japoneses de la modernidad 
temprana. En 1587, un grupo de japoneses que visitaban Manila fue interrogado sobre las 
prácticas de sometimiento en su país, y su respuesta sobre el destino de los hijos de los genin 
replicó el modelo establecido por este código.54 

Los teólogos jesuitas de Goa también desglosaron las condiciones legales detrás de las gue-
rras internas libradas en el Japón y de las razias promovidas por piratas en la costa china 
siguiendo el criterio, cuya acepción es de larga data, de la doctrina de la guerra justa. Anali-
zando los argumentos a favor de estos ataques, la conclusión fue que era imposible definir la 

cualquier mercader podía argumentar que cierto individuo en su poder había sido esclavizado justamente por la apli-
cación de alguna ley local. Véase Rômulo da Silva Ehalt, “O Primeiro Concílio de Goa e a releitura da escravidão na 
Ásia (1567)”, en Lusitania Sacra, n° 38 (2018), págs. 49-78. 
51 Es decir, “de acuerdo con la condición de la madre”. Para un estudio sobre el uso en Asia de estas leyes, véase Stuart 
M. McManus, “Partus Sequitur Ventrem in Theory and Practice: Slavery and Reproduction in Early Modern Portu-
guese Asia”, en Gender & History, vol. 32, n° 3 (2020), págs. 542-561.
52 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, págs. 154, 175 y 187-190; Maki & Fujiwara, Nihon hoseishi, pág. 124.
53 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, pág. 497. Sin embargo, este principio varió profusamente a lo largo del tiempo.
Pese a que las reglas para la transmisión del estatus social fueron codificadas por primera vez en el Japón antiguo,
estos principios involucraban la transmisión de otros elementos tales como la herencia material, la profesión y el
título nobiliario, sistema este que fuera simplificado durante el siglo XIV. Takahashi Noriyuki, “Sozoku (Nihon no)”, 
en Ogata Isamu (ed.), Rekishigaku jiten dai 10 kan mibun to kyodotai (Tokio: Kobundo, 2003), págs. 377 y 378.
Debo mencionar también que los matrimonios entre individuos de diferentes estatus sociales no siempre eran posi-
bles. En el siglo XVIII, por ejemplo, era muy difícil que se aceptaran los matrimonios entre los hyakusho y los mar-
ginales (eta o hinin). Hatanaka Toshiyuki, “Kawata’ mibun toha nanika”, en Asao Naohiro (ed.), Nihon no kinsei dai 
7 kan mibun to kakushiki (Tokio: Chuo koron, 1992), págs. 333-338.
54 Johannes Laures, “An Ancient Document of the Early Intercourse between Japan and the Philippine Islands”, en
Cultura Social, n° 337-338 (1941), pág. 9.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

137

justicia de dichas guerras en Japón, así como de los ataques contra las poblaciones costeras 
chinas por parte de los piratas. Por tanto, los prisioneros de esos conflictos no serían consi-
derados esclavos. Como fuere, debido a su carencia de autoridad, se dijo a los jesuitas que 
aconsejaran a los cristianos locales que estos prisioneros no deberían ser sometidos a un so-
metimiento perpetuo, sino a formas de sometimiento al trabajo con límites temporales.55 

Había otro conjunto de términos para designar a los individuos intercambiados por un precio 
en dinero. En efecto, casi la mitad de los títulos japoneses tratados podrían ser agrupados 
bajo el siguiente titular: niños vendidos por sus padres, personas que se vendieron a sí mis-
mas, personas que hubieran sido compradas por individuos misericordiosos antes de que a 
estas las ejecutaran, y personas que hubieran sido retenidas para pagar una deuda con su 
trabajo. Todos estos casos de geninka podían aceptarse como esclavitud de acuerdo con el 
modelo europeo, pero solo cuando un precio justo hubiera sido negociado por las dos partes 
de la transacción –esta regla incluía el caso en que la persona sometida era el vendedor 
mismo–. Con base en esta aceptación general, se definieron las condiciones específicas de 
cada caso. Por ejemplo, una persona que intentara vender a un niño debía probar que era en 
efecto uno de sus padres, y que lo hacía por estar enfrentándose a una necesidad extrema, 
estando estos dos requisitos tomados del tratamiento de este título que había hecho Domingo 
de Soto.56 El rescate de una persona sentenciada a muerte podía resultar en una esclavitud 
tolerable, pero solo si esta condena a muerte había sido injusta, conclusión esta que evoca la 
doctrina mediterránea y atlántica de rescate.iv En ese caso, un cristiano podía ofrecer una 
suma de rescate justa y, dado que nadie debería ser forzado a dar su dinero sin nada a cambio, 
el benefactor debía poder retener a la persona rescatada a cambio de sus servicios como sir-
viente, especialmente en los casos en que de esta transacción resultase algún bien espiritual. 
Por último, pese a la naturaleza ilícita del peonaje en las islas, en que la gente era sometida 
por precios muy bajos, este podría ser visto también como una forma tolerable de esclavitud. 
La condición era que los misioneros habrían de advertir a las dos partes de la transacción que 
estas debían alcanzar un precio justo por la persona retenida en prenda.57 

Sin embargo, el punto que más dificultades trajo consigo es el de la geninka como forma de 
castigo legal. En este quinto título de la lista, el punto crítico del debate era decidir si los 
gobernantes japoneses tenían la autoridad legítima necesaria para someter a alguien a geninka 
como forma de castigo. En un razonamiento que hace evocar la acepción del sínodo de Goa 
de 1567 de la autoridad de las leyes locales cuando estas leyes fueran consideradas justas, 
los teólogos de Goa enumeraron dos casos de geninka como castigo legal que podían ser 
equiparados a la esclavitud: cuando uno ha cometido una infracción grave (delictos facino-
rosos y graves) y cuando un hombre haya hecho parte de una revuelta que haya amenazado 
la integridad de la república. Estos dos casos fueron justificados mediante la referencia a 

55 Archivo de la Provincia del Santo Rosário (APSR), Universidad de Santo Tomás, Manila, Filipinas, sección Con-
sultas 2, fondo Japón 2, Miscelanea, vol. 1, ff. 323v-324 y 325. 
56 Ehalt, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, pág. 16. 
57 APSR, Consultas 2, Japón 2, Miscelanea, vol. 1, ff. 323-325. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

138

ejemplos tomados de Europa: el castigo a las galeras impuesto a herejes y apóstatas y la 
esclavización de los moriscos granadinos a manos de Felipe II.58 Sin embargo, persistió un 
problema: los gobernantes japoneses solían extender el castigo a la esposa y los hijos del 
perpetrador. El consejo dado aquí a los confesores de Japón era que deberían exhortar a los 
señores de la guerra locales y a sus administradores a que incluso cuando un hombre hubiera 
sido castigado con geninka, esto no acarreara necesariamente que la esposa y los hijos debie-
ran estar sujetos al mismo destino. Pese a esto, los teólogos de Goa aceptaron la geninka de 
las esposas de aquellos que participaran en una rebelión sobre la base de los antecedentes 
legales que establecían la esclavización de las esposas y los hijos de rebeldes en Europa, 
particularmente la esclavización de las esposas e hijos de los rebeldes moriscos contra la 
corona española.v Los jesuitas de Goa también se referían a un texto clave de Martín de Az-
pilcueta, el Relectio capitulo Ita quorundam de Iudaeis. Comisionado por el rey portugués 
João III (1502-1557, r. 1521-1557), este tratado organizó los argumentos a favor de la escla-
vización de aquellos que ofrecieran ayuda a los “enemigos de Cristo”.59 Citando las summas 
de Antonino de Florencia y de Silvestro Mazzolini, la resolución reiteró que la esclavización 
no era ipso facto; es decir, que tanto hombres como mujeres solo podían ser considerados 
esclavizados cuando las autoridades que imponían el castigo hubieran determinado clara-
mente que este debía ser el caso. Con estos argumentos, los teólogos aceptaron la autoridad 
de los gobernantes japoneses para esclavizar criminales. El reconocimiento muestra que las 
leyes japonesas eran evaluadas no solo a contrapunto de las condiciones determinadas por la 
teología y por el ius commune sino también sobre la base de antecedentes históricos. Se for-
muló un argumento similar al tratar sobre el caso de las mujeres que hubieran huido de sus 
padres o esposos y hubieran buscado refugio en la casa del Señor local. Mientras que las 
costumbres japonesas aceptaban que estas mujeres pudieran ser convertidas en genin por este 
Señor, los teólogos de Goa establecieron la provisión de que estas solo pudieran ser conside-
radas esclavas si habían sido acusadas de un delito o condenadas por un crimen. De lo con-
trario, los misioneros deberían hacer campaña por su liberación al momento de ofrecerle 
consejo a los cristianos japoneses mediante la confesión. Esta misma sugerencia se repetía 
en otros casos. Por ejemplo, aquellos que se ofrecían a sí mismos a trabajar a cambio de 
protección durante eventos como las hambrunas o los desastres naturales eran considerados 
frecuentemente como genin en la sociedad japonesa, pero los confesores debían exhortar a 

58 Dado el contexto, uno puede preguntarse si la expresión delictos facinorosos y graves no podría ser una referencia 
a una expresión similar aparecida en una de las cartas del obispo de Mondoñedo, Antonio de Guevara, sobre los 
moriscos de Granada. Antonio de Guevara, Segunda Parte de las Epistolas Familiares (Salamanca: Jean Perrier, 
1575), pág. 184. 
59 El Relectio respondió a la creciente preocupación con respecto a la moralidad del tráfico entre los portugueses y los 
musulmanes de ultramar. Manuela Bragagnolo, “Managing Legal Knowledge in Early Modern Times: Martín de 
Azpilcueta’s Manual for Confessors and the Phenomenon of Epitomisation”, en Thomas Duve & Otto Danwerth 
(eds.), Knowledge of the Pragmatici: Legal and Moral Theological Literature and the Formation of Early Modern 
Ibero-America (Leiden: Brill, Neijhoff, 2020), págs. 195-197; Giuseppe Marcocci, A Consciência de um Império: 
Portugal e o seu mundo (sécs. XV-XVII) (Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012), págs. 302. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

139

los penitentes a liberar a estos genin al completar estos una cantidad tal de trabajo con la cual 
se pudiera pagar la comida, los vestidos y la vivienda que se les hubiera provisto.60 

De los diez títulos analizados en Goa, el único caso de geninka que se consideró injustificable 
fue el de los Señores japoneses que pedían a sus sirvientes que les cedieran a sus hijas para 
que estas sirvieran en sus residencias. La falta de antecedentes históricos y de criterios legales 
favorables a esta práctica evitaron que fuera aprobada. Al final, el debate compiló una lista 
de condiciones necesarias para tolerar la mayoría de las formas de geninka. De los diez casos 
de geninka puestos a consideración del concilio por la misión de Japón, siete fueron acepta-
dos condicionalmente como casos de esclavitud: cuatro casos de mercantilización, en que el 
individuo podía ser esclavizado a cambio de dinero; dos casos aceptados como esclavización 
por castigo; y uno más relativo a la transmisión del estatus de sometimiento de la madre al 
hijo. Adicionalmente, la subyugación de los individuos a cambio de alimentos y refugio, y el 
sometimiento como resultado de cautividad en la guerra, habían de ser consideradas como 
situaciones de sometimiento temporal, y no podían equivaler a esclavitud. En últimas, los 
misioneros echaron mano de una gran sofisticación en sus argumentos debido a la preocupa-
ción que les acarreaban las implicaciones religiosas y legales del hecho de que hubiera cris-
tianos que reclamaban derechos de propiedad sobre personas esclavizadas en Asia y, sobre 
todo, por la preocupación sobre las consecuencias políticas y económicas que podrían en-
frentar los misioneros en Japón si estos se decidieran a condenar estas prácticas. Puede de-
cirse que el debate es revelador acerca de la manera en que la teología y el ius commune eran 
usados en el análisis casuístico para superar problemas de inconmensurabilidad con respecto 
al uso de la categoría de esclavitud como categoría legal en áreas en que su evaluación se 
consideraba difícil, tal como en Japón. 

Conclusión 

La discusión jesuita en Goa de la década de los 1590s y las leyes Tokugawa de la década de 
los 1610s fueron productos de agendas fundamentalmente distintas entre sí que lidiaban con 
partes y aspectos de varias formas de sometimiento al trabajo. Dicho esto, las dos nos ofrecen 
ojeadas únicas para ver la manera en que operaban los traficantes japoneses, así como la 
manera en que funcionaba la geninka en terreno, y cómo se relacionaba esta con la práctica 
de la esclavización colonial. Si bien la legislación Tokugawa expuso los métodos y los acto-
res involucrados en las redes locales de tráfico de personas, el debate jesuita echa luz sobre 
la omnipresencia de las múltiples formas que asumía la geninka en el Japón. 

Después del debate, las prácticas adoptadas en Japón parecen haber influido sobre las prác-
ticas coloniales de esclavitud en la región. Pese a que es difícil rastrear una conexión directa, 

60 ASPR, Consultas 2, Japón 2, Miscelanea, vol. 1, f. 324. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

140

los insistentes llamados que se hicieron, durante el debate de Goa, a adoptar el sometimiento 
temporal como modelo de tenencia de esclavos en el Asia oriental pueden haber influido 
sobre la adopción de este modelo en otros lugares. Por ejemplo, en Manila, los teólogos do-
minicos debatieron varias circunstancias alrededor de los contratos y los periodos de trabajo 
relacionados con estos arreglos, lo que evidencia hasta qué punto estos habían sido apropia-
dos por la sociedad local a comienzos del siglo XVII.61 Por tanto, mientras que el análisis 
jesuita de las formas de geninka japonesas buscaba hallar prácticas que pudieran ser toleradas 
como esclavitud, ya las variadas formas de esclavitud colonial habidas en el Asia oriental y 
suroriental estaban cambiando y adoptando estas formas locales de sometimiento al trabajo. 

El cruce entre estas dos perspectivas echa luces sobre el amplio abanico de prácticas de so-
metimiento al trabajo habidas en Japón que fueran adoptadas por extranjeros. Estudios aca-
démicos anteriores han mostrado como los holandeses, los ingleses, los españoles y los 
portugueses, en Nagasaki y en Hirado, adquirían individuos secuestrados, niños vendidos por 
sus padres, mujeres que hubieran huido de sus maridos, niños dados en prenda como garantía 
para una deuda, y personas engañadas por algún traficante.62 Comoquiera, tal como se ha 
mostrado aquí, la legislación japonesa y el debate jesuita de la década de los 1590s resaltaron 
no solo la penetración del comercio global en las redes locales de sometimiento, sino también 
la manera en que los esclavistas extranjeros dependían de varias estrategias puestas en mar-
cha por defraudadores locales, secuestradores profesionales, corredores y padres necesitados. 

Sin lugar a duda, el comercio de esclavos entre los europeos y los japoneses disminuyó con 
la represión de las redes internas de traficantes de personas profesionales de la década de los 
1610s. Al resaltar las leyes Tokugawa la importancia de los corredores intermediarios como 
parte fundamental del proceso de sometimiento al trabajo, el trabajo sometido fue combatido 
no mediante la liberación de aquellos que estaban sujetos a él, sino mediante el aplastamiento 
de los engranajes más importantes de este comercio. Si bien las formas locales de someti-
miento al trabajo lograron adaptarse a la emergencia de las nuevas formas de trabajo bajo 
contrato traídas por los cambios sociales de los ambientes rural y urbano del Japón, la escla-
vización a manos de europeos de gentes en Japón no pudo ajustarse de una manera tan exitosa 
debido a la cada vez mayor presión legal y política puesta en marcha sobre ellos por los 
poderes regionales. 

Como se ha dejado claro en estudios recientes sobre la esclavitud en Asia, no todos los estu-
diosos compartimos el mismo nivel de entusiasmo o de preocupación por la cuestión de la 
definición.63 Dicho esto, la perspectiva adoptada en este artículo quiere ser una estrategia 

61 McManus, “‘Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’”, págs. 95-97; Juan de Paz, Consultas y Re-
soluciones Varias, Theologicas, Jurídicas, Regulares, y Morales (Sevilla: Thomás Lopez de Haro, 1687), págs. 78 y 
79. 
62 Isogai, Nihon chusei doreisei ron, págs. 578-584; Sousa, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan, 
págs. 260-269. 
63 Discurro sobre el estado actual de la cuestión y sobre la provincialización de la esclavitud en otro artículo: Rômulo 
da Silva Ehalt, “Whither Slavery? Decentering and Conceptual Asymmetries in the Study of Dependencies in Early 
Modern Asia”, en Rechtgeschichte, publicación en proceso. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

141

metodológica de provincialización conceptual que lidie con ese asunto desde una perspectiva 
distinta. Al descentrar la esclavitud como categoría, es decir, al convertirla en el discurso en 
una forma europea de sometimiento al trabajo, uno puede apreciar el encuentro de esta prác-
tica con otras cosmovisiones como una historia de comunicación intercultural violenta. En 
este contexto, el concepto europeo de esclavitud era bastante específico y posiblemente no 
había sido adoptado de forma universal por todos los actores coloniales de Asia. Esto es así 
porque, al emplear una noción legal específica de servitus, los jesuitas trabajaron con la vista 
puesta en el objetivo de responder preguntas bastante específicas. Es obvio que servitus fue 
una de muchas nociones legales usadas por los europeos para lidiar con el asunto del some-
timiento al trabajo. Pese a esto, una historia completamente descentrada de la esclavitud 
como práctica europea llevada a ultramar, que analice la manera en que esta práctica especí-
fica cambió y se desarrolló en tándem con el colonialismo, tiene necesariamente que revisar 
las discusiones sobre las definiciones como aquella sobre la que se trabajó aquí. Los distintos 
encuentros entre las formas europeas y asiáticas de sometimiento al trabajo son solo un ejem-
plo entre muchos que podemos encontrar en la compleja historia del colonialismo, que, en 
definitiva, resultaron en la paradigmática esclavización de los negros africanos en el mundo 
colonial, particularmente en las Américas. Solo espero que este ejemplo que presento aquí 
instigue averiguaciones similares en otros lugares. 

Referencias 

Archivos: 

Archivos Nacionales de Japón [Dokuritsu Gyosei Hojin Kokuritsu Kōbunshokan] (ANJ, o 
DGHKK), Tokio, Japón. 

Archivo de la Provincia del Santo Rosário (APSR), Manila, Filipinas. 

Biblioteca Nacional Central [Biblioteca Nazionale Centrale] (BNC), Roma, Italia. 

Biblioteca de la Real Academia de la Historia (BRAH), Madrid, España. 

Canon clásico: 

Dai Nihon shiryō [Libros de fuentes cronológicas de la historia japonesa] (Tokio: Universi-
dad de Tokio, 1925). 

Antonio DE GUEVARA, Segunda Parte de las Epistolas Familiares (Salamanca: Jean Perrier, 
1575). 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

142

Juan DE PAZ, Consultas y Resoluciones Varias, Theologicas, Jurídicas, Regulares, y Morales 
(Sevilla: Thomás Lopez de Haro, 1687). 

Alejandro VALIGNANO [Alessandro Valignano], Apología de la Compañía de Jesús en Japón 
y China (Osaka: edición privada, 1998). 

Bibliografía: 

Syed Farid ALATAS, “Silencing as Method: The Case of Malay Studies”,  en Jérémy Jammes 
& Victor T. King (eds.), Fieldwork and the Self: Changing Research Styles in Southeast Asia 
(Singapur: Springer Nature, 2021), págs. 199-214. 

Tara ALBERTS, Conflict and Conversion: Catholicism in Southeast Asia (Oxford: Oxford 
University Press, 2013). 

ANESAKI Masaharu, Kirishitan dendō no kōhai [Ascenso y caída de las misiones cristianas] 
(Tokio: Dōbunkan, 1930). 

Manuela BRAGAGNOLO, “Managing Legal Knowledge in Early Modern Times: Martín de 
Azpilcueta’s Manual for Confessors and the Phenomenon of Epitomisation”, en Thomas 
Duve & Otto Danwerth (eds.), Knowledge of the Pragmatici: Legal and Moral Theological 
Literature and the Formation of Early Modern Ibero-America (Leiden: Brill, Neijhoff, 
2020), págs. 187-242. 

Liam Matthew BROCKEY, “Jesuits and Unfree Labor in Early Modern East Asia”, en Na-
thaniel Millet & Charles H. Parker (eds.), Jesuits and Race: A Global History of Continuity 
and Change, 1530-2020 (Albuquerque: University of New Mexico, 2022), págs. 75-96. 

Gwyn CAMPBELL, “Introduction”, en Gwyn Campbell (ed.), Bondage and the Environment 
in the Indian Ocean World (Cham: Palgrave-Macmillan, 2018), pág. 2. 

Rômulo da Silva EHALT, “Jesuits and the Problem of Slavery in Early Modern Japan” (Dis-
ertación doctoral, Universidad de Estudios Extranjeros de Tokio, 2017). 

Rômulo da Silva EHALT, “O Primeiro Concílio de Goa e a releitura da escravidão na Ásia 
(1567)”, en Lusitania Sacra, n° 38 (2018), págs. 49-78. 

Rômulo da Silva EHALT, “Jesuit Arguments for Voluntary Slavery in Japan and Brazil”, en 
Revista Brasileira de História, vol. 39, n° 8 (2019), págs. 87-107. 

Rômulo da Silva EHALT, “Goa no Iezusukai shingakusha to Nihon no doreika” [Los teólogos 
jesuitas de Goa y la esclavización en Japón], en Bulletin of the Association for the Study of 
Kirishitan Culture, n° 154 (2019), págs. 1-14. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

143

Rômulo da Silva EHALT, “Suspicion and Repression: Ming China, Tokugawa Japan, and the 
End of the Japanese-European Slave Trade (1614-1635)”, en Matthias van Rossum, Kate 
Ekama & Lisa Hellman (eds.), Slavery and Bondage in Asia: Towards a Global History of 
Coerced Labour 1550-1850 (Berlín: DeGruyter, 2022), págs. 215-230. 

Rômulo da Silva EHALT, “Ignorance Lost: The Arrival of Franciscan Missionaries and the 
Jesuit Normative Discourse in Japan (16th-17th c.)”, en Luisa Stella Coutinho (ed.), Change 
Over Time in the Iberian Worlds: Stabilizing Regimes of Normativity (Leiden: Brill, publi-
cación en proceso). 

Rômulo da Silva EHALT, “Whither Slavery? Decentering and Conceptual Asymmetries in 
the Study of Dependencies in Early Modern Asia”, en Rechtsgeschichte, publicación en pro-
ceso. 

Pío FEDELE, “Consideraciones sobre la dispensa y sobre otras instituciones de ordenación 
canónica”, en Revista Española de Derecho Canónico, vol. 2, n° 5 (1947), págs. 393-437. 

Luís FRÓIS, Historia da Japam, 5 vols. (Lisboa: Biblioteca Nacional de Lisboa, 1976-1984). 

FUJII Jōji, “Mibun to shite no hōkōnin: sono sōshutsu to shōmetsu”, en Shokuhōki kenkyūkai 
[Asociación para la Investigación sobre el periodo Oda-Toyotomi] (ed.), Shokuhōki no ken-
kyū no ima [Investigación actual sobre el periodo Oda-Toyotomi] (Tokio: Iwata shoin, 2017), 
págs. 61-64. 

FUJIKI Hisashi, Zōhyōtachi no senjō: chūsei no yōhei to doreigari [Los campos de batalla de 
los soldados del común: mercenarios medievales y capturas de esclavos] (Tokio: Kadokawa, 
2019). 

James FUJITANI, “Sino-Portuguese Trafficking of Children during the Ming Dynasty”, en 
Itinerario: Journal of Imperial and Global Interactions, vol. 47, n° 3 (2023), págs. 311-322. 

Paolo GROSSI, L’Ordine Giuridico Medievale (Roma: Editori Laterza, 1995). 

HASEGAWA Yūko, “Chūkinsei ikōki no hitouri kankō ni miru dogō no yūzū: seimei iji to 
mura no naritachi no shiten kara” [La adaptabilidad de los clanes locales tal como puede 
verse a través de la costumbre del tráfico de personas durante la transición del medioevo a la 
modernidad temprana: desde la perspectiva del sostenimiento de la vida y la historia de las 
villas], en Fujiki Hisashi & Kuramochi Shigehiro (eds.), Shōen to mura wo aruku II [An-
dando a través de los estados y las villas II] (Tokio: Azekura Shobō, 2004), págs. 92-118. 

HATANAKA Toshiyuki, “Kawata’ mibun toha nanika” [¿Qué es el estatus “kawata”?], en 
Asao Naohiro (ed.), Nihon no kinsei dan 7 kan mibun to kakukishi [El periodo de la moder-
nidad temprana en Japón, vol. 7: estatus y posición social] (Tokio: Chūō kōron, 1992), págs. 
307-344.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

144

António Manuel HESPANHA, “Luís de Molina e a escravização dos negros”, en Análise So-
cial, n° 35 (2001), págs. 937-960. 

Reinier H. HESSELINK, The Dream of Christian Nagasaki: World Trade and the Clash of 
Cultures, 1560-1640 (Jefferson: McFarland & Company, 2016). 

Harro HÖPFL, Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and the State, c. 1540-1640 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2004). 

ISOGAI Fujio, Nihon chūsei doreisei ron [Teoría del sistema de esclavos del Japón medieval] 
(Tokio: Azekura shobō, 2007). 

KURODA Toshio, Nihon chūsei no kokka ot shūkyō [El estado y la religión en el Japón me-
dieval] (Tokio: Iwanami shoten, 1975). 

Johannes LAURES, “An Anciennt Document of the Early Intercourse between Japan and the 
Philippine Islands”, en Cultura Social, n° 337-338 (1941), págs. 1-15. 

Joseph LEDERER, “Dissimulation”, en Michael Buchberger (ed.), Lexikon für Theologie und 
Kirche III (Freiburg: Verlag Herder, 1986). 

Jesús LÓPEZ GAY, “Un documento inédito del P. G. Vázquez sobre los problemas morales 
del Japón”, en Monumenta Nipponica, vol. 16, n° 1-2 (1960), pág. 136. 

MAKI Hidemasa, Kinsei Nihon no jinshin baibai no keifu [Genealogía de la venta de seres 
humanos en el Japón de la modernidad temprana] (Tokio: Sōbunsha, 1970). 

MAKI Hidemasa & Fujiwara Akihisa, Nihon hōseishi [Historia legal japonesa] (Tokio: 
Aoyama shoin, 1993). 

José MALDONADO, “La significación histórica del derecho canónico”, en Ius Canonicum, n° 
17 (1969), págs. 5-99. 

Giuseppe MARCOCCI, A Consciência de um Império: Portugal e o seu mundo (sécs. XV-XVII) 
(Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012). 

MATSUZONO Jun’ichirō, “Chūsei ni okeru nenkihō no kinō to henyō” [Función y modifica-
ciones de la ley de expiración de deudas en el periodo medieval], en Hitotsubashi hōgaku 
[Revista de estudios legales e internacionales de Hitotsubashi], vol. 18, n° 1 (2019), págs. 
69-91.

Stuart M. MCMANUS, “‘Servitutem Levem et Modici Temporis Esse Arbitrantes’: Jesuit 
Schedulae and Japanese Limited-Term Servitude in Gomes Vaz’s De mancipiis Indicis”, en 
Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, vol. 2, n° 4 (2018), págs. 77-99. 

Stuart M. MCMANUS, “Partus Sequitur Ventrem in Theory and Practice: Slavery and Repro-
duction in Early Modern Portuguese Asia”, en Gender & History, vol. 32, n° 3 (2020), págs. 
542-561.



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

145

Suzanne MIERS, “Slavery: A Question of Definition”, en Slavery & Abolition, vol. 24, n° 2 
(2003), págs. 1-16. 

MINEGISHI Kentarō, Kinsei mibunron [Teoría del estatus en la modernidad temprana] (Tokio: 
Azekura shobō, 1989). 

MIZUKAMI Ichikyū, Chūsei no shōen to shakai [La sociedad y las mansiones medievales] 
(Tokio: Yoshikawa Kōbunkan, 1969). 

NAKABAYASHI Masaki, Chūkinsei ni okeru tochi shijō yo kin’yū shijō no seido henka [Cam-
bios sistémicos en los mercados inmobiliario y financiero durante el periodo medieval y la 
modernidad temprana] (Tokio: Yūhikaku, 2012). 

NAKAMURA Tadashi, Kinsei taihai kōshō shiron [Teoría histórica del comercio exterior du-
rante la modernidad temprana] (Tokio: Yoshikawa Kōbunkan, 2000). 

NAKATA Kaoru, Hōseishi ronshū 3 no ge [Obras completas sobre historia legal, vol. 3, t. 2] 
(Tokio: Iwanami Shoten, 1943). 

Thomas NELSON, “Slavery in Medieval Japan”, en Monumenta Nipponica, vol. 59, n° 4 
(2004), págs. 463-492. 

OKA Mihoko, “Kirishitan to tōitsu seiken” [Los cristianos y el régimen de unificación], en 
Ōtsu Tōru et al. (eds.), Iwanami kōza Nihon rekishi [Conferencias Iwanami de historia de 
Japón] (Tokio: Iwanami Shoten, 2014), vol. 10, págs. 169-204. 

OKAMOTO Yoshitomo, Jūroku seiki nichiō kōtsūshi no kenkyū [Investigación sobre la historia 
del comercio entre Japón y Europa durante el siglo XVI] (Tokio: Kōbunsō, 1936). 

Giuseppe OLIVERO, Dissimulatio e tolerantia nell’ordimento canónico (Milán: Giuffrè, 
1953). 

ŌTA Gyūichi, The Chronicle of Lord Nobunaga (Leiden: Brill, 2011). 

ŌTA Gyūichi, Shinchō kōki [La crónica del Señor Nobunaga] (Tokio: Kadokawa, 2019). 

ŌTA Hidemichi, Higashi chichūkai sekai: kodai ni okery oriento to Girisha [El mundo del 
Mediterráneo oriental: Oriente y Grecia en la Antigüedad] (Tokio: Iwanami shoten, 1977). 

León PAGÈS, Histoire de la religion chrétienne au Japón (París: Charles Douniol, 1869). 

María José ROCA-FERNÁNDEZ, “El concepto de tolerancia en el derecho canónico”, en Ius 
Canonicum, n° 82 (2001), págs. 455-473. 

SEKIGUCHI Hiroo, “Edo Bakufu no jinshin baibai kinrei wo megutte” [Sobre las prohibicio-
nes contra la venta de seres humanos por parte del Shogunato Edo], en Rekishi Minzoku 
Shiryōgaku, n° 24 (2019), págs. 231-263. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

146

SEKIGUCHI Hiroo, Kinsei sonraku no ryōiki to mibun [Territorio y estatus en las villas de la 
modernidad temprana] (Tokio: Yoshikawa kōbunkan, 2021). 

SHIMOJŪ Kiyoshi, Miuri no nihonshi: jinshin baibai kara nenki hōko he [La historia japonesa 
de la autoventa: del tráfico de personas a la servidumbre temporal] (Tokio: Yoshikawa 
kōbunkan, 2012). 

Johann P. SOMMERVILLE, “The ‘New Art of Lying’: Equivocation, Mental Reservation and 
Casuistry”, en Edmund Leites (ed.), Conscience and Casuistry in Early Modern Europe 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1988).  

Lúcio DE SOUSA, The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits, 
and Japanese, Chinese, and Koran Slaves (Leiden: Brill, 2019). 

TAKAGI Shōsaku, Nihon kinsei kokkashi no kenkyū [Investigación sobre la historia del estado 
durante el Japón de la modernidad temprana] (Tokio: Iwanami Shoten, 1980). 

TAKAHASHI Noriyuki, “Sōzoku (Nihon no)” [Herencia (Japón)], en Ogata Isamu (ed.), Re-
kishigaku jiten dai 10 kan mibun to kyōdōtai [Enciclopedia de historiografía, vol. 10: estatus 
y comunidades] (Tokio: Kōbundō, 2003), págs. 377-378. 

Adolfo TAMBURELLO, M. Antoni J. Üçerler & Marisa Di Russo (eds.), Alessandro Valig-
nano, S.J., uomo del Rinascimento: Ponte tra Oriente e Occidente (Roma: Institutum Histo-
ricum Societatis Iesu, 2008). 

TOYODA Takeshi, Nihon no hōkensei [El sistema feudal japonés] (Tokio: Yoshikawa kōbun-
kan, 1983). 

Michael WERNER & Bénédicte Zimmermann, “Beyond Comparison: Histoire Croisée and 
the Challenge of Reflexivity”, en History and Theory, vol. 45, n° 1 (2006), págs. 30-50. 

Julia WINNEBECK et al., “The Analytical Concept of Asymmetrical Dependency”, en Journal 
of Global Slavery, n° 8 (2023), págs. 1-59. 

YAMAGUCHI Keiji, Sakoku to kaikoku [País cerrado y país abierto] (Tokio: Iwanami shoten, 
1993). 

Perez ZAGORIN, Ways of Lying: Dissimulation, Persecution, and Conformity in Early Mod-
ern Europe (Cambridge: Harvard University Press, 1990). 

Erik ZÜRCHER, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en David E. 
Mungello (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning (Nettetal: Steyler 
Verlag, 1994), págs. 40-41. 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 123-147. 

147

Notas del traductor

i El término bondage designa en este artículo todas las formas no-libres de trabajo desde una 
perspectiva universalizadora. Las escogencias obvias de “servidumbre” y “esclavitud” no 
funcionan en este contexto, dado el interés específico del autor de historizar la categoría de 
“esclavitud”, y dado el hecho de que también el término “servidumbre” tiene una carga his-
tórica específica en la historia de varias sociedades del mundo, como Rusia, el Tíbet o todo 
el Occidente feudal. En este sentido, las alternativas escogidas (trabajo sometido, someti-
miento, sometimiento al trabajo, formas sometidas de trabajo) tienen la ventaja de comunicar 
esta condición universalizadora de la categoría, en línea con el problema “definicional” que 
ocupa al autor, al tiempo que no renuncian al significado literal del original inglés (bondage, 
bonded labour) de “atadura” o “trabajo atado” pese a no caer en una imagen tan concreta 
como la que proporcionaría esta imagen en castellano. 

ii Bakufu (que traduce “gobierno desde la tienda”, alusión al hecho de que se gobernaba desde 
la tienda de campaña del comandante del ejército) es el nombre que recibe el gobierno militar 
de Japón, y alude al periodo que conocemos en castellano como sogunato, durante el cual el 
Shogun, comandante del ejército, comandaba también el gobierno de Japón, y lo hacía bajo 
la autoridad formal del emperador. 

iii Palabra originalmente en portugués. 

iv Palabra originalmente en portugués. 

v Para mayor claridad, y siguiendo instrucciones directas del autor explicadas en la corres-
pondencia que sostuve con él como parte de esta traducción, se ha cambiado el contenido de 
esta oración. El original reza: “The Goa theologians accepted, though, the geninka of wives 
of those participating in a rebellion, because of legal precedents determining the enslavement 
of wives and children of priests in Europe” (“Geninka and Slavery”, pág. 354). Agradezco a 
Víctor Santiago Mayorga Reina haber señalado el hecho de que mi primera manera de verter 
esta oración al castellano introducía una confusión de orden fáctico que entorpecía la com-
prensión del texto. 



Reseñas 

Andrew de la Garza 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

Andrew DE LA GARZA, The Mughal Empire at War: Babur, Akbar and 
the Indian Military Revolution, 1500-1605 (Londres y Nueva York: 
Routledge, 2016). 

UN OBSERVADOR europeo [es decir, el padre Antonio Monserrate, 
S.J., jefe de la primera misión jesuita a la corte mogola] que acom-
pañaba a Akbar en una campaña escuchó al emperador hablar con
sus hombres de la batalla de Alcazarquivir, peleada a miles de millas
de allí, en el norte de África, por fuerzas portuguesas y marroquíes
(pág. 185).

Hay un problema relativo al papel de la fuerza en la construcción del mundo moderno. Como 
todos vimos surgir la hegemonía europea del siglo XIX de las cenizas y humaradas de dece-
nas de guerras peleadas por los imperios europeos en todo el globo, desde la caída de Teno-
chtitlán hasta la descolonización, parece entonces crucial que determinemos la manera en 
que esta efectividad en el manejo de la fuerza jugó un rol en la consecución de tal hegemonía. 
Pero, dado que esta hegemonía es la única (¡ya habrá lugar para poner esto en entredicho si 
es necesario!) que dio a luz una organización “moderna” de los asuntos humanos, habrá tam-
bién que ver en qué radicó su originalidad, o “excepcionalidad”, según dicen algunos. Esto 
atañe también al uso de la fuerza. ¿Cuál es el aspecto excepcional de la fuerza europea?: otros 
pueblos habían obtenidos victorias violentas en el pasado, y algunos de esos victoriosos las 
habían consolidado en imperios, pero nunca ningún otro pueblo había creado el sistema mo-
derno de la vida humana sobre la base de su violencia, ni había organizado su violencia con 
ese sistema… Nos pareciera como si esto tuviera de significar que hay, pues, en la violencia 
de este nuevo victorioso, único en su tipo, algo que es también único. 

Esta sospecha de que la violencia europea que llevó a la construcción del mundo moderno es 
única –y no es simplemente una violencia más violenta que las demás– puso en segundo 
plano el papel de la invención tecnológica y de la reflexión estratégica pura en la eficacia 
inusitada de sus ejércitos modernos al pelear, al punto de que esa eficacia llegó a exagerarse. 
En lugar de hablar solo de invenciones como el rifle, o de la calidad de la enseñanza en las 
escuelas de guerra que desde entonces educan a los oficiales de los ejércitos en las artes de 
la maniobra, el posicionamiento y la autoridad, lo que se nos dijo, en la hipótesis de la “re-
volución militar”, es que ciertas inclinaciones racionalistas latentes en Europa favorecieron 
una completa reorganización de las sociedades de ese continente –sus instituciones estatales, 
su sociedad civil, sus valores– que le permitieron a Europa crear ejércitos con mayor inven-
tiva y permanencia institucional que pudieran no solo servirse de las innovaciones estratégi-
cas y tecnológicas, sino reorganizarse alrededor de esas innovaciones y, en esa 
reorganización, rehacer sus sociedades. Es decir, ejércitos profesionales y permanentes, y no 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

149

simplemente habilidosos en el uso de la pólvora, en el seno de estados monopolizadores de 
la violencia. 

Aceptémoslo. Sin embargo, la pólvora no fue solo cosa de Europa. ¿Es cierto, acaso, que 
otomanos, safávidas, mogoles y chinos, que vivían en los más grandes imperios del siglo 
XVI, solo se sirvieron de las innovaciones tecnológicas –es decir, aprendieron a disparar 
fusiles y cañones– sin “reorganizarse”? Ciertamente, no iban a reorganizarse a la manera 
europea, pues sus campos de batalla, sus armas, sus animales y sus guerreros diferían, como 
veremos, de los de Europa, pero ¿habrán llevado a cabo una reorganización del mismo tipo? 
Después de todo, la organización de campañas que movilizaban cientos de miles de tropas 
con sus caballos para ganar batallas contra enemigos igual de bien armados y dispuestos para 
el combate requeriría, seguramente también en Asia, de alguna organización logística y es-
tratégica bajo la autoridad de alguna institucionalidad pertinente que debiera reorganizarse si 
las condiciones de la guerra llegaran a cambiar, ¿o no? 

Este debate entre dos hipótesis históricas tan opuestas entre sí cruza todo el planteamiento 
del libro de Andrew de la Garza. Por un lado, anota este: 

La superioridad occidental, pese a hacer su entrada lentamente, se describe frecuentemente 
como un resultado inevitable de este proceso [de monopolización de la violencia y tecnifica-
ción de los combates]. La discusión acerca de la Revolución Militar va acompañada, frecuen-
temente, de aserciones sobre la excepcionalidad europea, y de referencias a otro leitmotiv de 
la historiografía militar reciente: la “manera occidental de hacer la guerra”. Esta teoría ha sido 
diseñada para explicar el ascenso de Europa y, eventualmente, de Norteamérica hacia la do-
minación militar y política global. Este paradigma se asocia con Victor Davis Hanson… Han-
son argumenta que hubo varios elementos clave de la cultura occidental que sirvieron de base 
para la excelencia militar, y que estos valores han permanecido casi sin interrupción desde 
que fueran expresados por vez primera por los hoplitas ciudadanos de la Antigua Grecia (pág. 
9). 

Hablando del otro lado de este debate, De la Garza nos dice: 

Peter A. Lorge afirma que la revolución militar de Europa no fue la primera de su tipo; que 
una transformación similar, basada en la pólvora, en fortificaciones y en la expansión de los 
ejércitos y de la infraestructura civil necesaria para su mantenimiento, había tenido lugar en 
Asia varios siglos antes. “La manera de hacer la guerra de la modernidad temprana fue in-
ventada en China durante los siglos XII y XIII”, afirma Lorge de sopetón. “La significancia 
de la revolución militar europea radica en que la práctica militar europea, y posiblemente 
también sus instituciones gubernamentales, se volvieron más chinas antes de que pudieran 
servirse por completo de las armas de fuego”. […] Aunque el eventual resultado [de los en-
frentamientos entre los ejércitos europeos y asiáticos] fuera decisivo, no estaba en absoluto 
predeterminado, y no invalidó el largo historial asiático de innovación y excelencia militar 
(pág. 11). 

La cuestión que nos convoca está ya servida; todo ejército del siglo XVI debió aprender a 
disparar las armas de fuego y, por tanto, aprender a defenderse de enemigos armados con 
armas de fuego, tan pequeñas como la pistola que se dispara a diez metros y tan grandes 
como la más grande de las bombardas diseñadas para demoler muros. Toda la táctica de los 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

150

campos de batalla habría de sufrir un revolcón y, en medio de este revolcón, Babur, noble 
gengiskánida y timúrida de Uzbekistán, ballestero experto, habiendo fracasado en la con-
quista de Samarcanda, viajó al sur con su ejército y fundó, en 1526, el que conocemos como 
Imperio Mogol, que “emergió, puede decirse, como el estado más poderoso del mundo, cus-
todiando fronteras que iban desde Asia Central hasta la punta sur de India, manteniendo en 
armas a más de un millón de soldados y controlando una cuarta parte del producto económico 
mundial” (pág. 7). ¿Tuvo, pues, lugar una “revolución militar” en semejante imperio? 

De la Garza se propone responder a esta pregunta mediante el examen del funcionamiento 
del ejército mogol, y ¿qué mejor era para determinar cómo se adaptó este funcionamiento a 
las nuevas reglas de la guerra que el reinado de Akbar, un reinado en que el nuevo imperio 
se expandiría por toda India, pelearía contra enemigos diversos y construiría las bases de su 
institucionalidad? Pero ¿sobre qué fuentes hacer este examen? 

Las fuentes no son escasas, pero han sufrido tremendamente. Delhi fue destruida por el Im-
perio Británico, y los archivos centrales del Imperio Mogol han desaparecido. Estando este 
dotado de un ejército central, los documentos acerca de su organización (sus órdenes díarias, 
sus revistas rutinarias, los rechazos y aprobaciones de sus compras y contratos, etcétera) se 
ubicaban mayormente en el archivo central del imperio, y no puede echarse mano de la pro-
fusión de archivos regionales y locales tan útiles cuando se estudian otros aspectos de este 
periodo de la historia de India. En esto es también excepcional Akbar. Pese a ser disléxico 
(probablemente) y mal escribiente (habiendo podido aprender a leer y escribir únicamente ya 
en la adolescencia), Akbar era un hombre inteligente, hábil para la organización de sus subal-
ternos y la invención al nivel del dibujo tecnológico, lo que nos ha dejado unas memorias 
suyas (las Akbarnama, redactadas por su mejor filósofo de cabecera, Abu al-Fazl) que deta-
llan la conducta de sus ejércitos en las batallas comandadas por él, y las características e 
innovaciones de muchas de las máquinas que este ejército emplearía al obedecer sus órdenes. 
Esto, dado el carácter ejemplar de las memorias del emperador, motivó todo un género de 
libros entre sus contemporáneos y sucesores. 

En este asunto de las innovaciones en la maquinaria de guerra, pocas diferencias hay con 
respecto a Europa. Con excepciones, como la forja catalana, casi toda la técnica fabril euro-
pea existía en India. Otras técnicas, como el acero damasceno, estaban más desarrolladas en 
los mercados a los cuales tenía acceso el estado mogol. Esto significaba que el nuevo arma-
mento mogol era tan bueno como el europeo, o mejor: “a comienzos de la era colonial, los 
observadores británicos notarían que los mosquetes de estilo hindú, muy parecidos a los que 
se usaban durante la época de Akbar, eran con frecuencia más precisos que los modelos eu-
ropeos ‘modernos’” (pág. 73). La comparación pone de manifiesto el avanzado nivel de per-
feccionamiento de las técnicas de manufactura en India, bastante capaces de fabricar armas 
idóneas para los objetivos de sus guerreros. 

En otros aspectos de la formación de un ejército podrían encontrarse mayores diferencias 
entre las condiciones de los mogoles y las de sus contrapartes europeas, que por entonces 
movilizaban miles de hombres para luchar las guerras dinásticas de Europa, o peleaban contra 
la expansión otomana en Viena y Lepanto. En Europa no había elefantes ni camellos, y los 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

151

caballos eran más escasos que en las llanuras de Asia Central, donde además abundaban 
arqueros montados excelentes, expertos en el tiro debido a un estilo de vida nómada que en 
Asia disfrutaba del estatus que conllevaba la existencia de las noblezas nómadas. No solo 
esto, sino que el campo de batalla era distinto: fuera de las tierras áridas afganas, no existían 
en India las inmensas llanuras que hacían posible la batalla campal en Europa, lo que restrin-
gía inmensamente las cargas masivas de infantería. En su lugar, un terreno accidentado, re-
pleto de ríos, riachuelos, arroyos, lagunas, pantanos y vados sería el escenario de todas las 
batallas que se pelearan al sur del Himalaya. En estas condiciones: 

1) La movilización y desmovilización de los ejércitos era en India un problema menor,
pues los niños aprendían el manejo de las armas, en particular del arco, una de las
armas cuyo entrenamiento más tomaba tiempo, lo que significaba que los reclutadores
tenían a la mano, en cualquier momento, un ejército que podían formar rápidamente
sin por ello carecer de experticia. Además de la increíble tecnificación en la fabrica-
ción de todo tipo de ballestas, incluso aptas para el tiro de francotirador, esta prontitud
en la leva de tropas idóneas para el tiro con arco (y, en general, de tropas de todo tipo)
eliminaba parte del incentivo para sustituir todo el arsenal arrojadizo por armas de
fuego, que, en un primer momento, dados su impulso explosivo, la forma esférica o
irregular de los balines y la inexistencia de los cañones estriados y los cartuchos y
proveedores más tardíos, eran extremadamente imprecisas, y ofrecían solo la ventaja
de la rapidez en el entrenamiento;

2) Los ejércitos de India estaban sujetos a un mayor poder de fuego, pues sus enemigos
podían lanzar ataques rápidos de arqueros a caballo capaces de disparar en movi-
miento, y las infanterías estaban en posesión de armas arrojadizas con mayor frecuen-
cia. Además, varias de las armas de fuego adoptadas en India, y no en Europa,
favorecían este poder de fuego: señalemos solo las torretas adaptadas para ser dispa-
radas desde camellos y elefantes, lo cual permitía mover cañones ligeros que en Eu-
ropa debían ser armados para ser halados por carros a caballo, y la granada propulsada
o rocket, arrojada sobre el enemigo más o menos de la misma forma que hoy bajo los
nombres de Bazooka y RPG; y

3) En India, la maniobra acarreaba un mayor costo logístico, pues debía hacerse con un
inmenso número de animales y preparada para aguantar un mayor número de dispa-
ros, lo que significaba, por tanto, el transporte de diversos tipos de cuidadores de
animales y reparadores de máquinas, y de muchos más víveres y municiones. Seme-
jante mudanza incluía muchas veces, dado lo accidentado del terreno, una suerte de
remodelación de la naturaleza: se abrían diques, se construían caminos y puentes, se
eliminaban cerros y desniveles y se construían redes inmensas de campamentos y
trincheras fortificadas. Es decir, el transporte de los ejércitos debía ser más lento, y
las líneas de aprovisionamiento debían cuidarse más y estirarse menos, todo lo cual

4) Significaba que las tropas peleaban sin órdenes cerrados –pues un orden cerrado po-
día ser derribado fácilmente por una andanada de flechas o arrollado por un elefante–



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

152

, lo que separaba a sus pelotones entre sí y dificultaba la transmisión de las órdenes 
durante el combate, lo cual a su vez imponía un apego mucho más estricto que el 
europeo a las órdenes previas al combate, cosa que limitaba (según protocolos pre-
viamente establecidos) maniobras repentinas como la persecución del enemigo en 
retirada, y, dado el hecho de que los tiradores, al dispersarse por el campo de batalla, 
no concentraban el fuego disparando por turnos, aparecía como un estilo desorde-
nado, indisciplinado, a los ojos de los observadores europeos; y  

5) Significaba también que las tropas asumían teatros de combate más duraderos y cos-
tosos, de una manera que los europeos contemporáneos tendían a considerar inefi-
ciente, lo que llevaba a guerras de rebelión (pues el Imperio Mogol, después de la
caída de los sultanatos del Decán durante la primera mitad del siglo XVII, era en India
una fuerza inexpugnable que no estaba expuesta a amenazas extranjeras) cuya victo-
ria definitiva en el campo militar era difícil de conseguir, y, por tanto, a una cultura
política en que se movilizaba al ejército (de nuevo, lentamente) no para enfrentarlo al
enemigo, sino para amenazar al enemigo con el costo de hacer frente a una campaña
tal; es decir, una cultura política en que la victoria dependía de la negociación entre
los líderes rebeldes y los delegados del emperador.

El ejército resultante, moderno como el que más, permanente, centralizado y profesional, con 
jerarquías y cadenas de mando, rangos de habilidad para cada unidad (un mosquetero, por 
ejemplo, cabía en una de quince categorías de acuerdo con su precisión en el disparo y su 
experiencia en el combate), sueldos escalafonados, objetivos políticos y exigencias institu-
cionales, funcionaba, por moderno que fuera, de manera distinta a la manera en que funcio-
naban los ejércitos modernos de Europa, que peleaban a pie, en campos abiertos, con órdenes 
cerrados, con pocos arqueros (hablando comparativamente), con bombardas imponentes, sin 
explosivos arrojadizos y en nombre de sociedades colonialistas menos ricas. Esto influenció 
otros desarrollos del campo de batalla hindú; por ejemplo: “los infantes mogoles peleaban 
más como individuos o en unidades pequeñas que como grupos grandes, comportándose más 
como escaramuzadores y francotiradores que como granaderos. Por esta razón… la bayoneta 
nunca se adoptó ampliamente” (pág. 183). 

Pero entonces, con un ejército tan bien dotado, ¿por qué no fue rival el Imperio Mogol contra 
la expansión europea? ¿No debería desconcertarnos entonces que el Imperio Mogol no se 
hubiera embarcado, con sus ventajas militares, en la colonización de tierras lejanas? ¿Cómo 
es que no hubo conquistas mogolas de América o, después –y más fácilmente–, un estable-
cimiento colonial mogol en África con el cual este imperio, enriquecido, hubiera evitado su 
subyugación a la colonización británica? La respuesta de Andrew de la Garza abandona las 
pretensiones de abstracción y se vuelve narrativa: la razón no se ubica en los valores latentes 
de India –aunque es cierto que no existían en India bases ideológicas con que lanzarse a la 
colonización de pueblos lejanos, a la manera europea–, ni en el lento desarrollo de la institu-
cionalidad en el largo plazo, sino en lo que pasó: el Imperio Mogol, que no había enfrentado 
amenazas de invasión ni chinas ni safávidas, enfrentó su primera gran invasión, la invasión 
británica, justo después de una seguidilla de grandes rebeliones bastante desestabilizadoras 



Asiática: Miscelánea de orientes, vol. 1, n°. 2 (segundo semestre, 2024), págs. 148-153. 

153

(fuera del ámbito cronológico del estudio, 1500-1605), y no resistió este primer encuentro 
porque no tenía cómo, puesto como estaba en el borde de su resiliencia: 

Puede decirse que la derrota de India y la victoria de Europa fue simplemente cosa de sincro-
nía, de contingencia. Imagínese el destino de Europa occidental si los vikingos, los sarracenos 
o los mongoles hubieran llegado solo unas décadas después de la caída del Imperio Romano.
En el momento más crítico e incierto de la India, había a sus puertas agresores prestos y listos
para atacar (pág. 197).

Aunque el asunto del crédito de la invención de la manera moderna de hacer la guerra excede 
el estudio de Andrew de la Garza (tal vez excede los límites de todo estudio histórico, y 
pertenece más bien al arsenal de los mitos del nacionalismo y el antinacionalismo), también 
es cierto que la forma original de la hipótesis de la revolución militar no puede sostenerse en 
simultáneo con su descripción de una revolución militar mogola: esta ocurre porque las con-
diciones contingentes lo exigen; porque hay que consolidar el imperio que fundó Babur y 
vencer a los rebeldes de toda India, y extinguir la amenaza de los sultanatos del Decán y las 
invasiones afganas, y todo esto hay que hacerlo usando las nuevas armas de fuego, y prote-
giéndose de ellas. No hay que buscar –como se hará al momento de explicar la revolución 
militar europea– las explicaciones de esta reorganización en valores inmanentes de una cul-
tura excepcional que, en su excepcionalidad, habría permanecido incambiada hasta que el 
potencial florecimiento moderno tuviera lugar. En vez de eso, este énfasis en la contingencia 
pone de manifiesto una característica de los sistemas que debería ser considerada en los plan-
teamientos teóricos que tanto se abstraen de la historia para ofrecer las razones de que esta 
haya sido como fue: un sistema humano sofisticado, sometido a una complejización creciente 
–un imperio en expansión que debe adaptar su forma de hacer la guerra, digamos–, requiere
de cierta sincronía delicada de todos los factores que constituyen su basamento y sus vulne-
rabilidades, sincronía esta que escapa al poder, el conocimiento y la previsión de quienes,
por una u otra razón, están en posición de participar de la organización de un sistema tal.


	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Portada 1, 2
	Contraportada
	Página editorial
	Índice
	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Cuerpo (opción 2).pdf

	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Artículos (banner)

	AMdO. 1-2, 2024.pdf
	Reseñas (banner)
	Cuerpo (opción 2)



